### <del>بسم اللہ الرحمان الرحيم</del>

# مسئلہ آمین بالسر

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

# مذبب ابل السنت والجماعت:

جب کوئی شخص سورۃ فاتحہ پڑھنے سے فارغ ہو جائے تو آمین کہے ۔آمین آہستہ کہنا سنت ہے، چاہے وہ شخص امام ہو ،مقتدی ہو یامنفرد۔

(الدر المختار على حامش رد المحتار ج2ص237 ، فتاوى العالمگيريه ج1ص82)

# مذہب غیر مقلدین:

آمین سورۃ فاتحہ کے تابع ہے۔ جب فاتحہ آہستہ پڑھی جائے تو آمین بھی آہستہ کہی جائے اور جب فاتحہ بلند آواز سے کہی جائے۔ امام اور مقتدی کا یہی حکم ہے ،البتہ اکیلے نماز پڑھنے والا آمین آہستہ کہے گا۔ لہذا ظہر اور عصر میں آمین آہستہ کہی جائے اور فجر، مغرب اور عشاء میں بلند آواز سے۔ آہستہ آمین کہنے کی کوئی صحیح صریح حدیث نہیں۔

(صلاة الرسول از صادق سيالكوٹي ص164،158 ، نبي كريم الكى نماز ازابو حمزه ص183، صلاة المصطفى از محمد على جانباز ص171 وغيره)

فائدہ: بعض غیر مقادین نے اپنی کتب میں بلند آواز سے آمین کہنے کا اثبات کرتے ہوئے باقاعدہ عنوان قائم کیے ہیں کہ ''یہودی آمین سے چڑتے ہیں۔'' (صلاۃ المصطفیٰ از محمد علی جانباز ص169)

# دلائل ابل السنت والجماعت

# قرآن كريم:

دلیل : آمین دعا ہے یا اللہ تعالیٰ کا نام، ہر دو صورت میں آہستہ کہنا چاہیے۔

### ' آمین دعا ہے:

(1):قال عزوجل: قال قد أجراليبت دعوتكما فاستقرالهما ولاتتبعان سيراليل الذين لا يعلمون • (سور منه يونس:89)

تفسير: اخرج ابو الشيخ عن ابى بريرة قال كان موسى عليه السلام اذا دعا امن هارون عليه السلام على دعائم يقول امين.

(تفسير الدرالمنثور للسيوطي ج3 ص 567)

(2):قال عطا, آمين دعا (صحيح البخاري ج1ص 107)

### اوردعا میں اصل یہ ہے کہ آہستہ کی جائے:

قال عزوجل: ادعوا ربكم تضرعا وخفرل قه (سورة الاعراف: 55)

# \* "آمین"اللہ تعالیٰ کا نام ہے:

عن ابى بريرة ومجابد وحكيم ابن جعفر و هلال بن يساف قالوا امين اسم من اسما, الله تعالى, مصنف ابن ابى شيبة ج2 ص 316 رقم:18،17،16،15 ماذكروا فى آمين و من كان يقولها،مصنف عبدالرزاق ج2ص (مصنف ابن ابى شيبة ج2 ص 316 رقم:2653،2652،باب آمين)

# ذكر اللہ میں اصل سر ہے:

قال عزوجل :واذكر ربك في نفسك تضرعا وخرايا فة ودون الجهر من القول • (سورة الاعراف: 205) فائده: جو بات بم نے بیان کی ہے یہی بات امام فخر الدین الرازی الشافعی رحمہ اللہ م 606 نے فرمائی ہے، فرماتے ہیں:

قال ابوحنيفة رحمة الله عليه اخفاء التأمين افضل ،وقال الشافعي رحمة الله عليه اعلانه افضل ،واحتج ابوحنيفة رحمة الله عليه على صحة قوله قال في قوله امين وجهان ،احدهما: انه دعاء ،والثاني: انه من اسماء الله تعالى ،فان كان دعاء وجب اخفاءه لقوله تعالى ادعوا ربكم تضرعا وخفرلية الخ وان كان اسما من اسماء الله

تعالى وجب اخفاءه لقولم تعالى: واذكر ربك في نفسك تضرعا وخرِليفة الايةفان لم يثبت الوجوب فلا اقل من الندبية و نحن نقول بهذا القول.

(التفسير الكبير: ج14 ص131 تحت قولم: ادعوا ربكم)

# احادیث مبارکہ

# احادیث مرفوعہ:

### دليل1:

قدر وى الامام الحافظ المحدث ابوداؤد الطيالسى م204 ه قال: حدثنا شعبة ، قال: أخبرني سلمة بن كهرايال ، قال: سمعت حجر ا أبا العنبس ، قال: سمعت علقمة بن و ائل ، يحدث عن و ائل ، وقد سمعته من و ائل ، أنه صلى مع النبي صلى الله عارايه و سلم فلما قر أ (غرايار المغضوب عارايهم و لا الضالرايان) قال: « آمرايان » خفض بها صوته.

( مسند ابوداؤد الطيالسي ج1ص577 رقم: 1117،مسند احمد ج14 ص285 رقم: 18756)

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه٠

قال الذهبي: على شرط البخاري ومسلم ٠

(مستدرك على الصحيحين ج2ص608رقم: 2968باب قرارة النبي صلى الله عليه و سلم)

# <u>اعتراض:</u>

غیر مقادین کہتے ہیں کہ امام بخاری امام ابوذر عہ رازی ، امام دار قطنی ،امام بیہقی وغیرہ نے اس حدیث میں غلطی کا شکار ہوئے ہیں نے اس حدیث میں غلطی کا شکار ہوئے ہیں کہ اس میں راوی حجر ابو السکن ہے لیکن امام شعبہ رحمہ اللہ نے حجر ابو العنبس بیان کیا ہے۔ هکذا قال الترمذی فی جامعہ (ج1 ص168باب ماجاء فی التامین)

# <u>جواب نمبر 1:</u>

امام شعبہ صحیحین اور سنن اربعہ کے حافظ،متقن ،امیر المؤمنین فی الحدیث اور ثقہ بالاجماع راوی ہیں۔

(التقريب لابن حجر ص301 رقم الترجمہ 2790 وغيره)

اور ثقہ راوی کی زیادتی فی السند والمتن عندالجمہور فقہاء ومحدثین مقبول ہے۔

والزيادة مقبولة، (صحيح البخاري ج1ص201 باب العشر فيما يسقى من ماء السماء والماء الجاري)

أن الزيادة من الثقة مقبولة (مستدرك على الصحيحين ج1ص307 كتاب العلم)

لہذا امام شعبہ رحمہ اللہ کا حجر ابو العنبس کہنا زیادتی ثقہ ہونے کی وجہ سے مقبول ہے،غلطی نہیں ہے۔

### جواب نمبر2:

المام حجر ابو العنبس الكوفي رحمه الله كي دو كنيتين بين-1: ابو العنبس 2: ابو السكن

(1)قال الامام ابن ابى حاتم رازى م327 ه: حجر بن عنبس ابو السكن ويقال ابو العنبس شيخ كوفى مشهور. (الجرح والتعديل: ج3 ص 278رقم الترجمه 3483)

(2)قال الامام ابن حبان م354ه: حجر بن العنبس ابو السكن الكوفى و هو الذى يقال لم حجر ابو العنبس يروى عن على ووائل بن حجر روى عنم سلمة بن كبيل (كتاب الثقات لابن حبان ج4ص177)

(3)قال الامام ابن حجر العسقلاني م852ه: حجر بن العنبس الحضر مي ابو العنبس ويقال ابو السكن الكوفي و قلت [ابن حجر]: وبهذا جزم ابن حبان في الثقات ان كنيت كاسم ابيه ولكن قال البخاري ان كنيت ابو السكن ،ولا مانع ان يكون لم كنيتان • (تهذيب التهذيب ج1 677)، التلخيص الحبير ج1 ص237)

لہذا امام شعبہ پر وہم کا اعتراض باطل ہے۔

### جواب نمبر 3:

امام شعبہ ''حجر ابو العنبس'' کہنے میں منفرد نہیں بلکہ امام سفیان ثوری بھی ان کی متابعت تامہ کررہے ہیں۔امام سفیان الثوری بھی سلمۃ بن کھیل سے روایت کرتے ہوئے حجر ابو العنبس کہتے ہیں۔ امام ابو داؤد رحمہ اللہ سند بیان کرتے ہیں:

حدثنا محمد بن كثرلير أخبرنا سفرليان عن سلمة عن حجر أبى العنبس الحضر مى عن وائل بن حجر. (سنن ابى داؤد ج1ص142،141باب التامين وراء الامام)

تنبیہم: امام بخاری رحمہ اللہ نے امام داؤد والی سند سے اس حدیث کو تخریج کیا ہے جو ایک طریق سے سفیان ثوری سے روایت ہے لیکن یہاں پر انہوں نے تدلیساً ابوالعنبس کو گرادیاہے۔چنانچہ بیان کرتے ہیں: حدثنا محمد بن کثرایار و قبیصة قالاحدثنا سفرایان عن سلمة عن حجر عن وائل بن حجر الن (جزء القراۃ للبخاری مترجم از مولانا محمد امین صفدر اوکاڑوی ص171رقم الحدیث235)

لہذا یہ اعتراض باطل ہے۔

# <u>دلیل2:</u>

(سنن ابى داؤد: ج1ص13باب السكتة عند الافتتاح، جامع الترمذي ج1 ص59 باب ماجا, في السكتتين، سنن ابن ماجم ص61 باب ماجا, في سكتتي الامام)

اسناده صحيح على شرط الشيخين٠

# احادیث موقوفه و مقطوعه:

# دلیل نمبر 1:

قد روى الامام الحافظ المحدث الفقيم ابوجعفر الطحاوى م321ه: قال حدثنا سلرليمان بن شعرليب الكرليبساني قال: ثنا علي بن معبد قال: ثنا أبو بكر بن عرايات عن أبي سعرلياد عن أبي وائل قال: كان عمر وعلي رضي الله عنهما لا يجهر ان ب { بسم الله الرحمن الرحرايام } و لا بالتعوذ و لا بالتأمرليان •

(سنن الطحاوى ج1 ص150 باب قراءة بسم الله في الصّلاة ،تهذيب الأثار لابن جرير بحواله الجوبر النقى على سنن الطحاوى ج1 ص50 باب قراءة بسم الله في الصّلاة ،تهذيب الأثام بالتامين)

اسناده حسن ورواته ثقات٠

# دلیل نمبر<u>2:</u>

عن أبي و ائل قال:كان علي و ابن مسعود لا يجهر ان ببسم الله الرحمن الرحرايام و لا بالتعوذ و لا بآمرايان. (المعجم الكبير ج4ص567،566 قم9201، الجوبر النقى على سنن البيهقى ج2ص58باب جهر الامام بالتامين، المحلى بالأثار ج2ص280مسئله نمبر 363)

اسناده حسن ورواته ثقات٠

# <u>دلیل3:</u>

قد روى الامام الحافظ المحدث الفقيم محمد بن حسن الشيبابي قال اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابر ابيم النخعي قال: اربع يخافت بهن الامام سبحانك اللهم وتعوذمن الشيطان وبسم الله وامين.

(كتاب الآثار برواية محمد ج1ص162 رقم83باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم ،كتاب الآثار برواية ابى يوسف ص2121 رقم106باب افتتاح الصلولة ،مصنف عبدالرزاق ج2 ص 57رقم2599 باب ما يخفى الامام)

اسناده صحيح ورواته ثقات٠

### اکثر صحابہ کا عمل:

قد قال الامام الحافظ المحدث علاء الدين بن على بن عثمان ابن التركماني م745 ه: والصواب ان الخبر بالجهر بها والمخافة صحرك حان و عمل بكل من فعلرك من فعلرك من العلماء وان كنت مختار اخفض الصوت بها إذ كان اكثر الصحابة والتابعرك على ذلك ( الجوبر النقى على سنن البيهقى: ج2ص 58 باب جهر الامام بالتامين) ائمم مجتبدين:

یہ حضرات مجتہدین رحمہم اللہ آمین بالسر کے قائل تھے۔

1: امام اعظم ابوحنيفم 150ه:

اربع يخافت بهن الامام سبحانك اللهم ،و تعوذمن الشيطان ،و بسم الله و امين قال محمد: و به ناخذ و هو قول ابى حنيفة رحمه الله.

( كتاب الآثار برواية محمد ج1-162 رقم83باب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم )

2: امام سفيان الثوري م161ه:

قال الامام سفيان الثورى رحمه الله: ثم يقول امين سرا سواء كان اماما او مامو ما او منفر دا. (فقه سفيان الثورى ص 561 باب افعال الصلوة)

3: امام محمد بن الحسن الشيباني م189ه:

اربع يخافت بهن الامام سبحانك اللهم ،و تعوذمن الشيطان ،وبسم الله و امين قال محمد: و به ناخذ. ( كتاب الآثار برواية محمد ج1ص162 رقم83باب الجبر ببسم الله الرحمن الرحيم)

4: امام محمد بن ادريس الشافعي م204ه:

قال الشافعي في الجديد ان المنفر دو الامام و المأموم كل منهم يسر بامين جهرية كانت الصلوة اوسريق الشافعي في الجديد ان السعاية بحوالم اوجز المسالك ج2 ص145 باب ماجاء في التامين خلف الامام)

# <u>دلائلِ غیر مقلدین اور ان کا جواب</u>

### دلیل1:

حدثنا محمد بن كثرالير أخبرنا سفراليان عن سلمة عن حجر أبي العنبس الحضرمي عن وائل بن حجر قال كان رسول الله صلى الله عاراليه وسلم إذا قرأولا الضالراليان قال آمراليان ورفع بها صوته (سنن ابى داؤد جاص134، 135باب التامين)

# <u>جواب 1:</u>

اس حدیث کی سند میں ایک راوی سفیان ثوری ہے جو کہ بقول زبیر علی زئی غضب کا مدلس ہے اور مدلس کا حکم یہ ہے کہ اس کی روایت بغیر تصریح سماع کے قابل عمل نہیں (نور العینین ص138،139،148)

لہذا یہ روایت ضعیف ہے۔

#### <u> جواب 2:</u>

اور اصول حدیث کا قاعدہ ہے:

عمل الراوى بخلاف روايته بعد الرواية مما بو خلاف بيقين يسقط العمل به عندناـ(المنار مع شرحه ص194)

کہ راوی کا اپنی روایت کے خلاف عمل کرنا اس روایت سے عمل کو ساقط کر دیتا ہے۔ لہذا یہ روایت منسوخ ہے۔

# <u>جواب3:</u>

آپ صلى اللہ عليہ و سلم كا يہ عمل برائے تعليم تها، آپ صلى اللہ عليہ و سلم كى دائمى عادت نہ تهى، جيسا كہ اس روايت سے واضح ہوتا ہے:

روى الامام الحافظ المحدث ابو بشر الدولابي الحنفي م310ه: قال حدثنا الحسن بن على بن عفان قال حدثنا الحسن بن عطية قال أنبأنا يحيى بن سلمة بن كهيل عن ابيه عن ابي السكن حجر بن عنبس الثقفي قال سمعت وائل بن حجر الحضرمي يقول رأيت رسول الله على حين فرغ من الصلوة حتى رأيت خده من هذا الجانب ومن هذا الجانب وقرأ غير المغضوب عليهم والالضالين فقال امين يمد بها صوته ما اراه الا يعلمنا (الكني والاسماء للدولابي ج1ص42،441رقم: 1558)

اسناده حسن ورواته ثقاة ٠

# <u> جواب 3 پراعتراض:</u>

اس کی سند میں یحیی بن سلمۃ بن کہیل ضعیف راوی ہے۔

### جواب:

امام یحیی بن سلمۃ بن کہیل الکوفی م172او 179ھ جامع الترمذی اور صحیح ابن خزیمہ کا مختلف فیہ راوی ہے۔ بعض ائمہ نے جرح کی ہے تو بعض نے ان کی توثیق وتعدیل بھی کی ہے۔ تعدیل و توثیق پیش خدمت ہے:

- 1: امام ابن حبان: ذكره في الثقات (كتاب الثقات لابن حبان ص655 رقم الترجم 11630)
- 2: امام ابن خزیمہ: "صحیح ابن خزیمہ" میں ان کے طریق سے مروی روایت سے وضع الراليادین قبل الركبتراليان کے نسخ پر احتجاج کیا ہے۔
- (صحیح ابن خزیمہ ج1 ص243 رقم628 باب ذکر الدلیل علی أن الأمر بوضع الیدین قبل الرکبتین عند السجود منسوخ) معلوم ہوا کہ یہ راوی امام ابن خزیمہ کے ہاں بھی ثقہ ہے۔

- امام حاكم: قال بذا حديث صحيح الاسناد (و فيه يحيى بن سلمة بن كهيل). (المستدرك على الصحيحين: ج2 ص608 تحت رقم الحديث 2928)
- خود غیر مقلدین کے ناصر الدین الالبانی نے ترمذی کی ایک روایت کو ''صحیح'' کہا ہے

محدثین کے ہاں جو راوی مختلف فیہ ہو اس کی روایات حسن درجہ کی ہو تی ہیں۔(فتح المغيث: ج3 ص359، قواعد في علوم الحديث: ص75)

لہذا یہ روایت حسن ہے۔

### دلیل 2:

أخبرنا محمد بن عبد الله بن عبد الحكم عن شعراليب حدثنا اللرائيث حدثنا خالد عن أبي هلال عن نعراليم المجمر قال صلولية وراء أبي هريرة فقرأ بسم الله الرحمن الرحوليم ثم قرأ بأم القرآن حتى إذا بلغ { غولير المغضوب علرل بهم ولا الضالرل فقال أمرل فقال الناس أمرلين.

(سَنن النسائي ج1 ص144 قِرَاءَةُ بِسْمِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِ)

### جواب 1:

اس كي سند مين محمد بن عبد الله بن عبد الحكم بر، امام ربعي بن سليما ن الشافعي نر اسر" كذاب" کہا ہے ۔(تہذیب التہذیب :ج5ص671)

اس روایت میں جہر کے الفاظ نہیں اور ''قال'' ،''قیل'' اور ''قول'' وغیرہ سے جہر ثا بت نہیں ہوتا۔اگر ان الفاظ سے جہر ثابت ہو تا تو کیا:

أن أبا هريرة كان يكبر في كل صلاة من المكتوبة وغرالير ها في رمضان وغراليره فراليكبر حراليان يقوم ثم يكبر حرالين يركع ثم يقول سمع الله لمن حمده ثم يقول ربنا ولك الحمد. (صحيح البخارى :ج1ص110 باب يهوي بالتكبرلار حرلان يسجد)

اس روایت سے جہر ثا بت ہوتا ہے، کیا غیر مقلدین ''ربنا لک الحمد'' میں جہر کرتے ہیں؟ لہذا یہ روایت آمین با لجہر کی دلیل نہیں۔

# دلیل 3:

حدثنا محمد بن بشار حدثنا صفوان بن عراليسى حدثنا بشر بن رافع عن أبي عبد الله ابن عم أبي هريرة عن أبي هريرة قال ترك الناس التأمرليان وكان رسول الله صلى الله عارليه وسلم إذا قال { غرلير المغضوب علرلي هم ولا الضالرليان }قال آمرليان حتى يسمعها أهل الصف الأول فرليار تج بها المسجد • (سنن ابن ماجم : ص62 باب الجهر بامين )

کہ حضرت ابو ہریرہ فرماتے ہیں کہ عوام الناس نے آمین چھوڑ دی ہے جبکہ رسول اللہ صلى الله عليه و سلم جب ''غرالير المغضوب عاراليهم ولا الضالولان' كهتے تو آمين اتنى بلند آواز سے کہتے کہ پہلی صف کے نمازی آپ کی آواز سن آیتے۔ پس مسجد اس آواز سے گونج اٹھتی۔

اس کی سند میں ایک راوی بشر بن را فع ہے ، ائمہ حد یث نے اسے ضعیف ومجرو ح قرار دیا ہے۔مثلاً:

يحدث بالمنا كير، ليس بشئي ،ضعيف في الحديث ،لايتا بع في حديثم ،يضعف في الحديث ،منكر الحد يث، لا نرى لم حديثًا قائمًا. اتفقوا على انكار حديثم، طرح ما رواه، ترك الاحتجاج بم، لا يختلف علماء الحديث في ذلك٠ اور بتصریح ابن حبان ان سے موضوع حدیث بھی آئی ہے۔(تہذیب لابن حجر:ج1 ص421 رفم النرجمہ 825) لہذا یہ روایت سخت ضعیف ہے۔

### <u> جواب 2:</u>

مسجد نبوی کی چھت چھڑیو ں کی تھی اور ایسی مسجد میں آواز گو نجا نہیں کرتی ۔ تو یہ الفاظ بھی اس کے ضعف پر دلالت کرتے ہیں۔

### جواب 3:

اس روا یت میں 'ترک الناس التا مین''کا جملہ خود اس بات کی دلیل ہے کہ آمین بالجہر متروک ہے ورنہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی سنت کو صحابہ اور تابعین کیسے چھوڑ سکتے تھے ؟!رہا حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے عمل کو پیش کرنا تو یہ بیان واقعی کے لیے تھا اور اس میں بھی جو آ مین جہرا کا ذکر ہے وہ بطور تعلیم کے ہے۔ (جیسا کہ الکنی و الاسماء للدولابی کے حوالے سے گزر چکا ہے)

# دلیل 4<u>:</u>

حدثنا محمد بن يحرايي ، حدثنا إسحاق بن إبر اهرايام ، و هو ابن العلاء الزبرايادي ، حدثني عمرو بن الحارث ، عن عبد الله بن سالم ، عن الزبرايادي ، قال : أخبر ني الزهري ، عن أبي سلمة ، وسعراياد ، عن أبي هريرة ، قال : كان رسول الله صلى الله عارايا به وسلم إذا فرغ من قراءة أم القرآن رفع صوته ، قال : آمرايان . "- (صحيح ابن خزيمه : ج1 ص 313 باب الجهر بآمين عند انقضاء فاتحة الكتاب)

### <u> جواب1 :</u>

اس روایت میں ایک راوی اسحاق بن ابرا ہیم الزبیدی ہے ۔ ائمہ نے اس پر جرح کی ہے۔ مثلاً:

ليس بثقم ، يكذب ، ليس بشئى ، كذب محدث حمص محمد بن عوف الطائي٠

المغنى في الضعفاء: ج1 المغنى في الضعفاء: ج1 التهذيب: ج1 الترجمه 205 الترجمه 406، الترجمه 406 الترجمه 540 (تهذيب التهذيب: ج1 الترجمه 106 رقم الترجمه 540 (عمد الترجمه 106 الترجم 1

لہذا یہ روایت ضعیف ہے۔

### <u> جواب 2:</u>

اس روایت کی سند میں دوسرا راوی امام زهری ہے جو کہ بقول زبیر علی زئی کے مدلس ہے۔ ( نور العینین : ص 118، الحدیث ش32س23)

اور مدلس بھی طبقہ ثالثہ کاہے ۔ (طبقات المدلسین لابن حجر: ص: 109)

اور زبیر علی زئی نے تصریح کی ہے کہ مدلس کا عنعنہ صحت حدیث کے منافی ہوتا ہے۔ (نور العینین :ص:168)

خُود زبیر علی زئی نے اس حدیث کے تحت لکھا: "میری تحقیق میں راجح یہی ہے کہ امام زہری مدلس ہیں۔ لہذا یہ سند ضعیف ہے" (القول المتین: 26)

# <u>جواب 3:</u>

صحیح ابن خزیمہ کے حاشیہ پر مشہور غیر مقلد ناصر الدین البانی کے حوالہ سے لکھا ہے : اسنادہ ضعیف.

(صحيح ابن خزيمہ :ج1ص313 باب الجہر بآمين عند انقضاء فاتحة الكتاب)

# دلیل نمبر 5:

أخبرنا أبو طاهرنا أبو بكرنا محمد بن يحرليا عن البو سعرلياد الجعفي حدثني ابن و هب أخبرني أسامة - و هو ابن زيد - عن نافع عن ابن عمر كان: إذا كان مع الإمام يقرأ بأم القرآن فأمن الناس أمن ابن عمر ورأى تلك السنة.

(صحيح ابن خزيمہ: ج1 ص313، ص314 رقم الحديث 572)

# <u> جواب 1:</u>

### اس روایت کی سند میں راوی ابو سعید یحیی بن سلیمان الجعفی ہے اس پر ائمہ نے جرح کی ہے۔

قال النسائي: ليس بثقة ،و قال ابن حبان: ربما اغرب ، و قال ابن حجر :صدوق يخطى ولم احاديث

(تهذیب لابن حجر: ج7ص54 رقم الترجمہ8858 ، تقریب لابن حجر: ص620 رقم التر جمہ5647 ، المغنی فی الضعفأ (تهذیب لابن حجر: ج7ص54 رقم الترجمہ 6984)

اور دوسرا راوی اسامہ بن زید اللیثی ہے۔ یہ بھی مجروح ہے۔

قال الامام احمد بن حنبل: ليس بشى ،احاديث مناكير ، وقال يحيى بن معين : ضعيف ،وقال ابو حاتم: لا يحتج بم، وقال النسائى: ليس بقوى ، وقال ابن حبان :يخطى ،وتركم ابن القطان ـ ( تهذيب لابن حجر :ج1 ص199 رقم الترجم 392)

لہذا یہ روایت ضعیف ہے۔

### جواب2:

مشہور غیر مقادناصر الدین البانی نے حاشیہ ابن خزیمہ پر تصریح کی ہے:

قال اللباني: إسناده ضعرلياف أبو سعرلياد الجعفي اسمه يحرلياي بن سلرليامان صدوق يخطئ وأسامة بن زيد إن كان العدوي فضعرلياف وإن كان اللرليائي فهو صدوق يهم وكلاهما يروي عن نافع وعنهما ابن وهب (حاشيه ابن خزيمه :ج:2 :ص:287)

خلاصہ یہ کہ روایت ضعیف ہے۔

### <u>جواب 3:</u>

یہ روایت موقوف بھی ہے اور موقوفات صحابہ غیر مقلدین کے نزدیک حجت نہیں۔ 1:و قول صحابی حجت نباشد(عرف الجادی: ص38، فتاوی نذیریہ: ج: 1: ص: 340، 622،

2: و فعل الصحابي لا يصلح للحجة (التاج المكللل از نواب صديق حسن خان :ص: 207)

3: افعال الصحابة رضى الله عنهم لاتنتهض للاحتجاج بها ـ (فتاوى نذيريه بحوالم مظالم روپڑى: ص 58)

4: صحابہ كا قول حجت نہيں۔ (عرف الجادى: ص 101)

5: صحابی کا کردار کوئی دلیل نہیں اگرچہ وہ صحیح طور پر ثابت ہوں۔ (بدور الاہلہ: ج 1 ص 28)

6: آثار صحابہ سے حجیت قائم نہیں ہوتی۔ (عرف الجادی: ص 80)

7: خداوند تعالى نے اپنے بندوں میں سے كسى كو صحابہ كرام كے آثار كا غلام نہيں بناياہے۔ (عرف الجادى: ص 80)

8: موقوفات صحابہ حجت نہیں۔ (بدورا لاہلہ: ص 129)

# دلیل نمبر 6:

حدثنا العباس بن الولرايد الخلال الدمشقي. حدثنا مروان بن محمد وأبو مهر قالا حدثنا خالد بن يزيد بن صبرايح المرمي حدثنا طلحة بن عمرو عن عطاء عن ابن عباس قال: - قال رسول الله صلى الله عارايه و سلم ( صبرايح المرمي حدثنا طلحة بن عمرو عن عطاء عن ابن عباس قال: - قال رسول الله صلى الله عارايه و سلم ( ما حسدتكم الرايم و على شيء ما حسدتكم على آمرايان . فأكثروا من قول آمرايان ) (سنن ابن ماجم ضاحه بالجهر بآمين)

### **جواب** 1:

اس حدیث کی سند میں ایک راوی طلحہ بن عمرو المکی جو عندالجمہور سخت ضعیف ہے ائمہ نے اسے ''لا شی ، مترک الحدیث، لیس بشی، ضعیف ، لیس بالقوی عند هم، لیس بالحافظ، و عامة ما یرویہ لایتابعہ علیہ، وکان ممن روی عن الثقات مالیس من حدیثهم لایحل کتب حدیثهم من روایتہ عنہ الا علی جہة التعجب'' قرار دیا ہے۔

(تېذىب التېذىب:ج600 رقم الترجمة3522،ميزان الاعتدال:ج2 ص311 رقم الترجم، 300 رقم الترجمة 3522، التېذىب التېذىب:ج300 رقم الترجمة 3522،

### <del>جو اب2:</del>

سیدہ عا نشہ صدیقہ سے مرفوعاًصحیح سند کے ساته یو ں الفاظ بھی آئے ہیں:

ان اليبود قوم حسد وبم لا يحسدون على شئى كما يحسدون على السلام و على آمين.

(صحيح ابن خزيمه : ج1ص315رقم الحديث:574 باب الجهر بآمين عند انقضاء فاتحة الكتاب في الصلاة)

اور ایک روایت میں '' اللہم ربنا لک الحمد " پر حسد کے جملے بھی آئے ہیں ، مثلاً:

عائشة رضى الله عنها قالت قال رسول الله صلى الله علرانيه وسلم: لم يحسدونا الرانيهود بشىء ما حسدونا بثلاث: التسلرانيم، والتأمرانين، واللهم ربنا لك الحمد.

(السنن الكبرى للبيهقى :ج:2:ص:56 باب التّأمين)

تو كيا سارے غير مقادين مخا لفت يہود كرتے ہوئے نماز ميں "اللہم ربنا لك الحمد"اور "السلام عليكم ورحمة اللہ"جہرا كہتے ہيں ؟

### <u>دلیل7:</u>

أمن ابن الزيرليار ومن وراءه حتى إن للمسجد للجة (صحيح البخارى: ج1ص107 باب جهر الهمام بالتأمرليان) جواب 1:

امام بخاری نے اس کی سند بیان نہیں کی بلکہ تر جمۃ الباب میں لا ئے ہیں اور بقول زبیر علی زئی کے "بے سند بات قابل حجت نہیں۔"

(الحديث شماره 59:ص:33)

### <u> جواب 2:</u>

یہ روایت ان کتب میں موجود ہے:

[1]: مصنف عبد الرزاق میں "عن ابن جریج عن عطاء" کے طریق سے

اس میں پہلا راوی عبد الرزاق ہے۔ زبیر علی زئی آس کے بارے میں لکھتے ہیں:

"اور مصنف عبد الرزاق والى روايت ميں عبد الرزاق مدلس اور روايت معنعن لہذا يہ سند بهى ضعيف ہے" (ضرب حق: ش33 ص16)

اور خیر سے عبد الرزاق کی یہ روایت بھی معنعن ہے۔

[۲]: مسند الشافعی میں "مسلم بن خالد عن ابن جریج عن عطاء" کے طریق سے اولاً.... اس میں پہلا راوی امام شافعی ہے، آپ خود فرماتے ہیں:

و الاحب ان يجهروا بها • (كتاب الام: ج1 ص277 باب التامين عند الفراغ من قراءة ام القرآن)

میں اس بات کو پسند نہیں کرتا کہ وہ (مقتدی) بلند آواز سے آمین کہیں۔

جب راوی کا عمل و فتوی اپنی مروی کے خلاف ہو تو یہ اس کے منسوخ ہونے کی دلیل ہے۔ کیونکہ اصول حدیث کا قاعدہ ہے:

عمل الراوى بخلاف روايته بعد الرواية مما بو خلاف بيقين يسقط العمل به عندنا. (المنار مع شرحه ص194)

لہذا یہ روایت ساقط العمل ہے۔

انیا .... دوسرا راوی امام شافعی کا استاذ "مسلم بن خالد" ہے۔ یہ ضعیف عند الجمہور ہے:

1: امام ابو داؤد: ضعفه لكثرة غلطه. (الكاشف للذہبى: ج3 ص121 رقم 5480)

2: امام ابو حاتم الرازى: ليس بذاك القوى، منكر الحديث.....لايحتج به. (الجرح و التعديل: ج8 ص210 رقم 800)

3: امام بخارى: منكر الحديث (التاريخ الكبير: ج7 ص138 رقم 1097، الضعفاء الصغير: ص485)

4: امام نسائى: مسلم بن خالد الزنجى ضعيف. (الضعفاء المتروكين للنسائى: ص219)

وقال ايضاً: ليس بالقوى في الحديث. (تسمية فقهاء الامصار: ص127)

5: امام على بن المديني: ليس بشئي. (الجرح و التعديل: ج8 ص210 رقم 800)

وقال ايضاً:منكر الحديث. (الكامل لابن عدى: ج8ص7)

6: امام ساجى: كثير الغلط كان يرى القدر (ميزان الاعتدال: ج4 ص323)

7: امام ابن سعد: وكان كثير الغلطو الخطاء في حديثه (الطبقات الكبري: ج5 ص449)

8: امام ابن حبان: كان مسلم يخطئي احيانا (كتاب الثقات: ج7 ص448)

9: امام عثمان الدارمي: ليس بذاك في الحديث (تهذيب التهذيب: ج6 ص256)

10: امام یحی بن معین: فما انکرو اعلیہ حدیثہ عن ابن جریج عن عطاء • (تہذیب التہذیب: ج6ص256) کہ اس کی روایت "عن ابن جریج عن عطاء" منکر ہوتی ہے اور زیر نظر روایت بھی اسی طریق سے ہے۔

· 11: علامه عينى: ضعيف (البناية شرح المداية: ج1 ص635)

12: امام ابو زرعم الرازى: منكر الحديث (الضعفاء و المتروكين لابن الجوزى: ج3ص117)

\* حتى كم زبير على زئى نے لكها ہے: " مسلم بن خالد عند الجمہور ضعيف تهے " (القول المتين: ص48)

لہذا یہ سند ضعیف ہے۔

#### جواب 3:

حضرت ابن زبیر رضی اللہ عنہما اور دیگر لو گ سب امتی ہیں اور غیر مقادین کے نزدیک ان کے افعا ل واقوال حجت نہیں ۔ (کما مر)

### جواب4:

اس اثر میں یہ تصریح نہیں ہے کہ یہ سورۃ فاتحہ کے بعد والی آمین ہے۔ ممکن ہے کہ یہ آمین قنوت نازلہ فی الفجر والی ہو۔ چنانچہ خاتم المحدثین علامہ محمد انور شاہ کشمیری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

و لعلم حين كان يقنت في الفجر على عبد الملك وكان بو يقنت على ابن زبير و في مثل هذه الايام تجري المبالغات.

(فیض الباری ج2ص290 باب جہر الامام بالتامین)

### <u>جواب 5:</u>

صحیح بخاری کے اس اثر میں أمن ابن الزبرلیر (فعل ماضی) کا ذکر ہے ، اس سے دوام اور تکر ار ثابت نہیں ہوتا۔

### <u>جواب6:</u>

حضرت ابن زبیر صغار صحابہ میں سے ہیں۔ ہجرت کے بعد اول مولود فی المدینۃ کہلائے۔ آپ نے آمین بالجہر کا عمل کیا جبکہ کبار صحابہ مثلاً حضرت عمر، حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت علی کے ہاں اس طرح کی آمین کا ثبوت نہیں ملتا۔اس سے صاف معلوم ہوا کہ ان تمام حضرات کے خلاف یہ عمل اختیار کرنے میں ضرور کوئی مصلحت ہے اور وہ تعلیم ہی ہو سکتی ہے۔ مثلاً حضرت عبد اللہ بن زبیر ہی سے بسم اللہ الرحمن الرحیم جہراً پڑھنے کا اثر منقول ہے۔ علامہ زیلعی نے اس کی مصلحت یہ بیان فرمائی ہے:

قال ابن عبد الهادي: إسناده صحرلياح لكنه يحمل على الإعلام بأن قراءتها سنة فإن الخلفاء الراشدين كانوا يسرون بها فظن كثرلير من الناس أن قراءتها بدعة فجهر بها من جهر من الصحابة لرلي علموا الناس أن قراءتها سنة لا أنه فعله دائما

(نصب الرایۃ: ج 1ص435 باب صفۃ الصلاۃ) پہی بات ہم آمین جہراً کہ کر لوگوں کو یہی بات ہم آمین جہراً کہ کر لوگوں کو

# <del>۔ تعلیم دی کہ اس مقام پر آمین کہنا سنت ہے۔</del>

### دلیل نمبر8:

عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله علركيه وسلم قال إذا أمن الإمام فأمنوا فإنه من وافق تأمركيانه تأمركيان الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه وقال ابن شهاب وكان رسول الله صلى الله علركيه وسلم يقول آمركيان وصحيح البخارى: بابجهر الإمام بالتأمركيان)

غیر مقلد کہتے ہیں کہ مقتدی کو پابند کیا گیا ہے کہ جب امام آمین کہے تم بھی آمین کہو۔ ظاہر ہے مقتدی کو آمین کا پتا اس وقت چلے گا جب امام زور سے آمین کہے۔

# جواب1:

یہ بات طے شدہ ہے کہ غرای ر المغضوب عارای ہم والا الضال این پر آمین کہنا ہے۔ اس لیے جب مقتدی غرای ر المغضوب عارای ہم والا الضال الن سنتا ہے تو اس کو علم ہو جاتا ہے کہ امام اب آمین کہے گا، لہذا اس سے جہر ثابت نہیں ہوتا۔ مولانا خلیل احمد سہار نبوری فرماتے ہیں:

موضعه معلوم فلا يستلزم الجهربم. (بذل المجهود ج2ص105باب التامين وراء الامام)

# <u> جواب 2:</u>

ديگر روايات (مثلاً:عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله علوليه وسلم قال إذا قال الإمام {غوليار المغضوب علوليهم ولا الضالولين}فقولوا آمولين وصحيح البخاري ج1ص 108)

میں مقتدی کے ''آمین'' کہنے کو امام کے غرابی المغضوب عارایہ مولا الضاارایان کہنے پر معلق کیا گیا ہے کہ جب مقتدی ''غرابی المغضوب عارایہ مولا الضاارایان'' سنے تو آمین کہے، تو یہ دلیل ہے کہ آمین آہستہ کہی جائے۔ شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا فرماتے ہیں:

بل بو يدل على الاسرار و الا فلا يحتاج الى التقدير ولا الضالين. (حاشية بذل المجهود ج2ص104 باب التامين وراء الامام)

### جواب3:

حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ فرشتے آمین کہتے ہیں لیکن ان کی آمین ہمیں سنائی نہیں دیتی لہذا ان کی موافقت اسی صورت میں ہے کہ جب آمین آہستہ کہی جائے۔

# بیس رکعات تر اویح

از افادت: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

# مذبب ابل السنت و الجماعت:

تراویح بیس رکعت سنت مؤکدہ ہے۔

(رد المحتار: ج2ص496، 597، بدايہ المجتبد ج1ص214، قيام الليل ص159، جامع الترمذي : ج1 ص166 باب ما جاء في قيام شهر رمضان)

# مذہب غیر مقلدین:

تر اویح کی تعداد آلله رکعت ہے۔ (تعداد رکعات قیا م رمضان از زبیر علی زئی، آلله رکعت نما ز تر اویح از غلام مصطفیٰ ظہیر وغیرہ)

# دلائل ابل السنت و الجماعت احادیث مرفوعہ

دليل نمبر 1: قال الامام الحافظ المحدث أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي (مـ 235 هـ) : حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ ، قَالَ : أَخْبَرَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ عُثْمَانَ ، عَن الْحَكَمِ ، عَنْ مِقْسَمٍ ، عَن ابْن عَبَّاسِ : أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم كَانَ يُصلِي فِي رَمَضَانَ عِشْرينَ رَكْعَةً وَالوثر.

(مصنف ابن ابى شيبة ج2 ص284 باب كم يصلي في رَمَضَانَ مِنْ رَكْعَةٍ. المعجم الكبير للطبرانى ج5ص433 رقم 218 رقم 11934 ألسنن الكبرى للبيهقى ج2ص496 باب ما رُوى في عَدَدِ 11934 المنتخب من مسند عبد بن حميد ص218 رقم 653، السنن الكبرى للبيهقى ج2ص496 باب ما رُوى في عَدَدِ 11934 وَمَصَانَ.)

تحقيق السند: اسناده حسن و قد تلقته الامة بالقبول فهو صحيح.

اعتراض: اس کی سند میں ایک راوی ابراہیم بن عثمان ابوشیبہ ہے جو عند المحدثین ضعیف ہے۔ جو ابراہیم بن عثمان ابوشیبہ پر بعض ائمہ نے جرح کی تو ہے لیکن یہ اتنا بھی ضعیف نہیں کہ اس کی روایت کو چھوڑدیا جائے، کیونکہ کئی محدثین نے اس کی توثیق بھی کی ہے۔

1: امام شعبہ بن الحجاج م $\overline{160}$  نے ابو شیبہ سے روایت لی ہے۔ (تہذیب الکمال للمزی: ج1 ص $\overline{160}$  نہذیب التہذیب: ج1 ص $\overline{136}$ 

اور غیر مقادین کے ہاں اصول ہےکہ امام شعبہ اس راوی سے روایت لیتے ہیں جو ثقہ ہو اور اس کی احادیث صحیح ہوں۔

(القول المقبول في شرح صلوم الرسول: ص386، نيل الاوطار: ج1 ص36)

2: امام بخاری رحمہ اللہ کے استاذ الاساتذہ حضرت یزید بن ہارون رحمہ اللہ، ابراہیم بن عثمان ابو شیبہ کے زمانۂ قضاۃ میں ان کے کاتب تھے اور ان کے بڑے مداح تھے، فرماتے ہیں: ''ماقضی علی الناس یعنی فی زمانہ اعدل فی قضاء منہ''. (تہذیب الکمال ج1ص270)

3: امام ابن عدى فرماتے ہيں: لہ احادیث صالحۃ (تہذیب الکمال ج1ص270)

مزید فرماتے ہیں: و ہو و إن نسبوہ إلى الضعف خیر من إبراهیم بن أبي حیة. (تہذیب الکمال ج1ص270) اور ابراہیم بن ابی حیہ کے بارے میں امام یحیٰ بن معین فرماتے ہیں:شیخ، ثقة کبیر. (لسان المیزان ج1ص53، رقم الترجمة 127)

لہذا جب ابر اہیم بن ابی حیہ ثقہ ہے تو ابر اہیم بن عثمان ابوشیبہ بدرجہ اولی ثقہ ہونا چاہیے۔ جو اب2: اس روایت کو تلقی بالقبول حاصل ہے۔ اور قاعدہ ہے کہ اگر کسی روایت کو تلقی بالقبول حاصل ہو جائے تو روایت صحت کا درجہ پالیتی ہے۔ مثلاً

1: قال السيوطي: قال بعضهم يحكم للحديث بالصحة آذا تلقاه الناس بالقبول وان لم يكن لم اسناد صحيح. (تدريب الراوى ص29)

2:قال الشيخ العلامة محمد انور شاه الكشميرى:و ذبب بعضهم الى ان الحديث اذاتايد بالعمل ارتقى من حال الضعف الى مرتبة القبول. قلت: و هو الاوجم عندى. (فيض البارى شرح البخارى: ج3،ص:409 كتاب الوصايا، باب الوصية لوارث)

3: غير مقلد عالم ثناء الله امرتسري نر اعتراف كيا: ''بعض ضعف ايسر بين جو امت كي تلقى

<del>بالقبول سے رفع ہو گئے ہیں'</del>

(اخبار ابل حدیث مورخہ 19 اپریل1907 بحولہ رسائل اعظمی ص331)

لہذا تلقی بالقبول ہونے کی وجہ سے یہ روایت بھی صحیح و حجت ہے۔

جواب نمبر 3: اس حدیث کو ابرا ہیم بن عثمان ابوشیبہ سے روایت کرنے والے چار محدث

ہیں :

- 1: یزید بن ہارون: (مصنف ابن ابی شیبہ :ج5 ص225)
- 2: على بن جعد: (المعجم الكبير للطبراني: ج5ص433 رقم 11934)
- 3: ابو نعيم فضل بن دكين : (المنتخب من مسند عبد بن حميد: ص218 رقم 653،)
  - 4: منصور بن ابي مزاحم: (السنن الكبري للبيبقي: ج2ص496)

اور یہ چا روں حضرات ثقہ ہیں:

- 1: يزيد بن بارون : ثقم ، منقن (تقريب التهذيب ص637)
- 2: على بن جعد: ثقم، صدوق (سير اعلام النبلاء للذببي: ج7 ص579)
  - 3: ابو نعيم فضل بن دكين: ثقم ثبت (تقريب التهذيب ص475)
    - 4: منصور بن ابي مزاحم: ثقم (تقريب التهذيب ص576)

ان ثقہ و عظیم محدثین کا ابر ا ہیم بن عثمان ابو شیبہ سے بیس رکعت نقل کرنے میں متفق ہونا قوی تا ئید ہے کہ یہ حدیث ثا بت و صحیح ہے ورنہ یہ ثقہ حضرات اس طرح متفق نہ ہو تے ۔

دلیل نمبر 2:

روى الامام المورخ أبو القاسم حمزة بن يوسف السهمي الجرجاني (م427ه): حدثنا أبو الحسن علي بن محمد بن أحمد القصري الشيخ الصالح رحمه الله حدثنا عبد الرحمن بن عبد المؤمن العبد الصالح قال أخبرني محمد بن حميد الرازي حدثنا عمر بن هارون حدثنا إبراهيم بن الحناز عن عبد الرحمن عن عبد الملك بن عتيك عن جابر بن عبد الله قال خرج النبي صلى الله عليه و سلم ذات ليلة في رمضان فصلى الناس أربعة وعشرين ركعة وأوتر بثلاثة.

(تاريخ جرجان للسهمي ص317، في نسخة 142)

اسناده حسن و رواتم ثقات.

فائدہ: اس روایت میں چار رکعت فرض، بیس رکعت تراویح اور تین رکعت وتر کا ذکر ہے۔ اعتراض: اس میں دو راوی ہیں؛ محمد بن حمید الرازی اور عمر بن ہارو ن البلخی اور دونوں ضعیف ہیں۔

جواب: یہ حسن الحدیث درجہ کے راوی ہیں۔

محمد بن حميد الرازى: (م248هـ)

آپ ابوداؤد ،ترمذی اور ابن ماجہ کے را وی ہیں - (تہذیب التہذیب: ج5ص547)

اگرچہ بعض محدثین سے جرح منقول ہے لیکن بہت سے جلیل القدر ائمہ محدثین نے آپ کی تعدیل و تو ثیق اور مدح بھی فر مائی ہے مثلاً:

1: امام فضل بن دكين (م218ه): عَدُلَمُ. (تاريخ بغداد: ج2 ص74)

2: امام يحيى بن معين (م233هـ): ثقة ،ليس به باس، رازى كيس. (تاريخ بغداد: ج2 ص74، تهذيب الكمال للمزى: ج8ص652)

3: امام احمدبن حنبل (م241ه): وثقم (طبقات الحفاظ للسيوطى ج1ص40)

وقال ايضاً: لايزال بالري علم مادام محمد بن حميد حياً. (تهذيب الكمال للمزى: ج8ص652)

4: امام محمد بن يحيى الذبلي (م258هـ): عَدَّلَم. (تاريخ بغداد: ج2 ص73)

5: امام ابو زرعم الرازى (م263ه): عَدَّلَمُ. (تاريخ بغداد: ج2 ص73)

6: امام محمد بن اسحاق الصاغاني (م271هـ): عَدَّلَمُ. (سير اعلام النبلاء: ج8 ص293)

7: امام جعفر بن ابي عثمان الطيالسي (م282هـ): ثقة. (تبنيب الكمال: ج8ص653)

8: امام ابو نعيم عبد الملك بن محمدبن عدى الجرجاني (م323هـ): لأن ابن حميدٍ من حفاظِ ابل الحديثِ.
 (تاريخ بغداد: ج2 ص73)

9: امام الدار قطنى (م385هـ): اسناده حسن. [و فيم محمد بن حميد الرازى]. (سنن الدار قطنى: ص27 رقم الحديث (27)

10. امام خليل بن عبد الله بن احمد الخليلي (م446ه). كان حافظً عالماً بهذا الشان، رضيه احمد و يحيي انهذيب التهذيب: ج5 ص550)

11: علامه شمس الدين ذببي (م748ه): العلامة، الحافظ الكبير. (سير اعلام النبلاء: ج8 ص292) وقال ايضاً: الحافظ و كان من اوعية العلم. (العبر في خبر من غبر: ج1 ص223)

12: علامہ نور الدین علی بن ابی بکر الہیثمی (807): "وفی اسناد بزار محمد بن حمید الرازی و هو ثقة (مجمع الزوائد: ج9ص475)

13: حافظ ابن حجر (م852ه): حافظ ضعيف و كان ابن معين حسنَ الراى فيم. (تقريب التهذيب: ص505)

14: علامه جلال الدين سيوطى (م911ه): وثقه احمد و يحيى و غير واحد. (طبقات الحفاظ للسيوطى: ص216 رقم 479)

15: امام احمد بن عبد اللم الخزرجي (م923ه): الحافظ، و كان ابن معين حسن الراى فيم. (خلاصة تنبيب تنبيب الكمال للخزرجي: ص333)

چونکہ اس پر کلام ہے اور اس کی توثیق بھی کی گئی ہے،لہذا اصولی طور پر یہ حسن درجہ کا راوی ہے ۔

### عمر بن بارو ن البلخي: (م294ه)

آپ ترمذی اور ابن ماجہ کے را وی ہیں۔ بعض حضرات نے جرح کی ہے لیکن بہت سے ائمہ نے آپ کی تعدیل وتوثیق اور مدح وثناء میں یہ الفاظ ارشاد فر مائے ہیں:

الحافظ، الامام ، المكثر، عالم خراسان ، من اوعية العلم، كثير الحديث ، وارتحل، ثقة ، مقارب الحديث

(تذکرۃ الحفاظ للذہبی: ج1ص248،249،سیر اعلام النبلاء: ج7ص148تا 152،تہذیب التہذیب: ج4ص762تا 765) لہذا اصولی طور پر آپ بھی حسن الحدیث درجہ کے راوی ہیں ۔

# احاديث موقوفم

# حضرت عمر رضى الله عنه سر تعداد ركعت تراويح:

حضرت عمر فارو ق رضی اللّٰہ عنہ کے دور خلا فت کی تراویح کی رکعات کی تعدادبیان کر نے والے سات حضرات ہیں یہ تمام حضرات بیس رکعات ہی روایت کرتے ہیں ( مضطرب وضعیف روایات کا کو ئی اعتبار نہیں ) ذیل میں روایات پیش خد مت ہیں:

# 1:حضرت ابی بن کعب:

عن أبي بن كعب أن عمر أمر أبيا أن يصلي بالناس في رمضان فقال إن الناس يصومون النهار ولا يحسنون أن يقرؤا فلو قرأت القرآن عليهم بالليل فقال: يا أمير المؤمنين هذا شيء لم يكن فقال قد علمت ولكنه أحسن فصلى بهم عشرين ركعة.

(مسند احمد بن منيع بحوالم اتحاف الخيرة المهرة للبوصيرى: ج2 ص424 باب في قيام رمضان وما روى في عدد ركعاتم)

اسناده صحیح و رواته ثقات.

# <u> اعتراض :</u>

آل حدیث نے لکھا: ''یہ روایت اتحا ف الخیرۃ المہرۃ للبوصیری میں بغیر کسی سند کے احمد بن منیع کے حوالے مذکور ہے۔ سر فرازصفدر ویوبندی لکھتے ہیں کہ ''بے سند بات حجت نہیں ہو سکتی'' (تعدار رکعات قیا م رمضان ص74 از علی زئی غیر مقلد )

ایک اور صاحب نے با زاری زبان استعمال کرتے ہو ئے لکھا:''بے سند روایات وہی پیش کرتے ہیں جنکی اپنی کوئی سند نہ ہو۔''

(آته رکعت نما ز تراویح ص8)

### <u>جواب:</u>

اولاً... الاحاديث المختاره للمقدسى ميں يہ روايت سند كے ساته موجود ہے جو كہ پيش خدمت ہے:
اخبرنا أبو عبدالله محمود بن أحمد بن عبدالرحمن الثقفي بأصبهان أن سعيد بن أبي الرجاء الصيرفي أخبرهم قراءة عليه أنا عبدالواحد بن أحمد البقال أنا عبيدالله بن يعقوب بن إسحاق أنا جدي إسحاق بن إبراهيم بن محمد بن جميل أنا أحمد بن منيع أنا الحسن بن موسى نا أبو جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبى العالية عن أبى بن كعب أن عمر أمر أبيا أن يصلى بالناس في رمضان الحديث.

#### - [الاحانيث المختارة للمقنسي ج3ص367 رقم 11161]

تُانياً ... علامہ ابن تیمیہ حضرت ابی بن کعب کے بیس رکعت پڑھا نے کو ثا بت مانتے ہیں ،چنانچہ لکھتے ہیں:

قد ثبت ان ابى بن كعب كان يقوم بالناس عشرين ركعة ويوتر بثلاث فرأى اكثر من العلماء ان ذلك هو السنة لانه قام بين المها جرين والانصار ولم ينكره منكر. (فتاوى ابن تيميه قديم: ج1 ص186،فتاوى ابن تيميه جديد: ج23 ص56)

### <u>2:حضرت سائب بن يزيد:</u>

1: عن يزيد بن خصيفة عن السائب بن يزيد قال : كانوا يقومون على عهد عمر في شهر رمضان بعشرين ركعة وإن كانوا ليقرءون بالمئين من القرآن.

(مسند ابن الجعد ص413 رقم الحديث 2825، معرفة السنن والآثار للبيهقى ج2ص305 باب قيام رمضان رقم الحديث مسند ابن الجعد ص1365، السنن الكبرى للبيهقى ج2ص496 باب ما رُوىَ فِي عَدَدِ رَكَعَاتِ الْقِيَامِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ.) اسناده صحيح على شرط البخارى.

2: روى مالک من طريق يزيد بن خصيفة عن السائب بن يزيد عشرين ركعة. (نيل الاوطار للشوكاني ج3س57)

فائدہ: یہ طریق صحیح البخاری (ج1ص312) پر موجود ہے۔

3: عن السائب بن يزيد قال القيام على عهد عمر ثلاثة وعشرين ركعة (مصنف عبدالرزاق ج4س201،حديث نمبر 7763)

4: عن السائب بن يزيد قال: كنا نقوم في زمان عمر بن الخطاب بعشرين ركعة والوتر. (معرفة السنن والآثار للبيهقي ج2ص305 باب قيام رمضان رقم الحديث 1365)

### <u>تصحیح روایت سائب بن یزید:</u>

1: نیز امام نووی نے اس کی سند کو''صحیح'' کہا ہے ۔(مرقات المفاتیح: ج3ط50)

2: علامہ نیموی نے فرمایا:یہ حدیث "صحیح" ہے(التعلیق الحسن علی آثار السنن: ص222)

# 3: حضرت محمد بن كعب القرظي:

قال محمد بن كعب القرظى كان الناس يصلون في زمان عمر بن الخطاب في رمضان عشرين ركعة. (قيام الليل للمروزي ص157)

### شبہ :

یہ روایت مرسل ہے، کیو نکہ محمد بن کعب القرظی کی حضرت عمر بن الخطاب سے ملاقات ثابت نہیں۔

# <u> جواب :</u>

محمد بن کعب القرظی [م 120ھ] خیر القرو ن کے ثقہ محدث ہیں۔ (تقریب التہذیب ص534) اور خیر القرو ن کاارسال جمہور محدثین خصوصا احنا ف وموا لک کے ہاں صحت حدیث کے منا فی نہیں ۔

# 4: حضرت يزيد بن رومان:

عن يزيد بن رومان انه قال كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب في رمضان بثلث وعشرين ركعة.

(موطا امام مالک ص98)

اسناده صحیح علی شرط البخاری و مسلم.

### شبہ:

غیر مقلد شبہ کرتے ہیں کہ یزید بن رو مان نے حضرت عمر کا زمانہ نہیں پایا ، اس لئے یہ سند منقطع ہے ۔(تعداد رکعات قیام رمضا ن ص77)

### <u>جواب نمبر 1:</u>

یہ اثر موطا امام مالک (ص98) میں موجود ہے اور موطا امام مالک کے متعلق محدثین کی رائے یہ ہے :

قال الشافعي : أصح الكتب بعد كتاب الله موطأ مالك، واتفق أهل الحديث على أن جميع ما فيه صحيح على رأي مالك ومن وافقه، وأما على رأي غيره فليس فيه مرسل ولا منقطع إلا قد اتصل السند

به من طرق أخرى ، فلا جرم أنها صحيحة من هذا الوجه ، وقد صنف في زمان مالك موطآت كثيرة في تخريج أحاديثه ووصل منقطعه ، مثل كتاب ابن أبي ذئب وابن عبينة والثوري ومعمر. (حجة الله البا لغة: ص281، باب طبقات كتب الحديث، و في نسخة: ج1 ص305 قديمي كتب خانه)

### جواب نمبر2:

یزید بن رو مان م 130 ہ ثقہ راوی ہیں ۔(تقریب التہذیب ص632) اور خیر القرو ن کے ثقہ محدث ہیں۔

اور جمہور محدثین خصوصا احنا ف وموا لک کے ہاں خیر القرو ن کا ارسال وانقطاع مضر صحت نہیں ۔(قواعد فی علوم الحدیث للعثمانی ص138وغیرہ) پس اعتراض باطل ہے ۔

# جواب نمبر 3:

حافظ ابن حجر عسقلانی فر ما تے ہیں:

وقال الشافعي: يُقْبَلُ إن اعْتَضَد بمجيئه مِن وجهِ آخر َ يُباينُ الطريقَ الأولى، مسنَداً أو مرسكاً. (نزبة النظر في توضيح نخبة الفكر: ص101، في نسخة: ص86 مكتبه رحمانيه)

اور یزید بن رو مان کے اثر کو دیگر کئی مرسلوں سے تا ئید حاصل ہے ( جن کا بیان آگے آرہا ہے) پس یہ اثر اب با لاتفاق مقبو ل ہے ۔

# 5:حضرت يحي بن سعيد:

عن يحيى بن سعيد ان عمر بن الخطاب امر رجلايصلى بهم عشرين ركعة. (مصنف ابن ابي شيبة: ج5ص223)

#### شبہ :

بعض آل حدیث نے لکھا: یحی بن سعید نے عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو نہیں پایا، لہذا یہ روا یت منقطع ہے ۔(ملخصاً مقدار قیام رمضان ص76)

#### جواب :

امام یحی بن سعید م 144 ه خیر القرو ن کے ثقہ ونیک محدث ہیں۔ (تقریب التہذیب ص622) اور پہلے وضاحت سے گزرچکا ہے کہ خیر القرو ن کا انقطاع و ارسال عند الجمہور خصوصاً عند الاحنا ف صحت حدیث کے منا فی نہیں پس اثر صحیح ہے ۔

# 6: :حضرت عبد العزيز بن رفيع

آپ رحمہ اللہ مشہور تابعی ہیں۔ حضرت انس، حضرت ابن زبیر، حضرت ابن عباس، حضرت ابن عباس، حضرت ابن عمر اور دیگر صحابہ کے شاگرد ہیں، صحاح ستہ کے راوی ہیں۔ (تہذیب التہذیب: ج4 ص189، 180)

آپ فرماتے ہیں:

كَانَ أَبَيّ بْنُ كَعْبٍ يُصلِّي بِالنَّاسِ فِي رَمَضَانَ بِالْمَدِينَةِ عِشْرِينَ رَكْعَةً وَيُوتِر بتّلاثٍ

(مصنف ابن ابي شيبه: ج5ص224 كم يصلي في رمضان من ركعة)

اسناده صحیح و رواته ثقات

فائدہ: مشہور قول کے مطابق حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کی وفات حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں ہوئی۔ (تہذیب التہذیب: ج1 ص178) گویا عبد العزیز بن رفیع نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے دور خلافت کی تراویح کو ذکر کیا ہے، اس لیے ہم ان کی روایت اس باب میں لائے ہیں۔

### <u>7: حضرت حسن بصرى:</u>

عن الحسن ان عمر بن الخطاب جمع الناس على ابى بن كعب فى قيام رمضان فكان يصلى بهم عشرين ركعة.

(سنن ابى داؤد ج 1ص203باب القنوت فى الوتر)

اس روایت کے راوی ثقہ ہیں۔

### شبہ :

بعض الناس نے لکھا: "عشرین رکعۃ" کے الفاظ دیو بندی تحریف ہے۔ محمود الحسن دیوبندی (1268-1339) نے یہ تحریف کی ہے ، "عشرین لیلۃ"بیس راتیں کی بجا ئے "عشرین

#### <del>رکعه" بیس رکعتیں کر دیا ۔(آله رکعت نماز تر اویح ص9) -</del>

بعض نے یو ں لکھا: یہ بات سفید جھوٹ ہے ۔(مقدار رکعات قیام رمضان ص30)

#### جواب :

۔۔۔۔۔ اوکاڑوی رحمہ اللہ ایک غیر مقلد سلطان محمود جلالپوری کے جواب میں فر ما تے ہیں:

'' ابو داؤد کے دو نسخے ہیں، بعض نسخو ں میں عشرین رکعۃ اور بعض میں عشرین لیلۃ ہے۔ جس طرح قر آن پاک کی دو قرأتیں ہو ں تو دونوں کوماننا چا ہیے، ہم دونو ں نسخو ں کو تسلیم کرتے ہیں، لیکن حیلہ بہا نے سے انکا رحدیث کے عادی سلطان محمود جلا لپوری نے اس حدیث کا انکار کر دیا اور الٹا الزام علماء دیوبند پر لگا دیا ۔'' (تجلیات صفدر ج3ص316) ثانیاً…. جلیل القدر محدثین و محققین نے اس روایت کو ''عشرین رکعۃ'' کے الفاظ کے ساتہ نقل کیا

ہے، مثلاً: 1: علامہ ذہبی نے ابوداؤد کے حوالے سے "عشرین رکعۃ" نقل کیا۔ (سیر اعلام النبلاء

3: الشيخ محمد على الصابوني -(الهدى النبوى الصحيح في صلوة التراويح ص66)

4: شيخ المند مولانا محمود حسن - (سنن ابي داؤدبتحقيق شيخ المند ج 1 ص 211)

نسخہ مطبوع عر ب۔( صِ1429 بحوالہ تجلیا ت صفدر ج3ص316)

یہ 5حوالہ جات لاعلم لوگو ں کو چپ کرا نے کے لیے کا فی ہیں۔

فائدہ: حضرت عمر کے زمانے میں پڑھی جانے والی تراویح کے چه راوی گزر چکے ہیں جو "عشرین رکعۃ" والا نسخہ ابی داؤد بھی صحیح وثا بت ہے ۔ والحمد للہ

# حضرت عثمان رضى الله عنه سر تعداد ركعت تراويح:

كَانُوا يَقُومُونَ عَلَى عَهْدِ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِى اللهُ عَنْهُ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ بِعِشْرِينَ رَكْعَةً وَكَانُوا يَقُومُونَ عَلَى عُهْدِ عُمْرَ بْنَ عَقَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ مِنْ شِدَّةِ الْقِيَامِ. يَقْرَءُونَ بِالْمِئِينِ ، وَكَانُوا يَتُوكُونَ عَلَى عُصِيهِمْ فِي عَهْدِ عُنْمَانَ بْنِ عَقَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ مِنْ شِدَّةِ الْقِيَامِ. (السنن الكبرى للبيهقي: ج2ص496 باب مَا رُويَ فِي عَدْدِ رَكْعَاتِ الْقِيَامِ فِي شَهْر رَمَضَانَ)

اسناده صحیح علی شرط البخاری و مسلم.

# حضرت على المرتضى رضى الله عنه سے تعدادِ ركعتِ تراويح:

حضرت على رضى الله عنه كے دورخلافت ميں بيس تراويح كو روايت كرنے والے تين حضرات ہيں۔ ان كى مرويات پيش خدمت ہيں:

# 1: حضرت حسين بن على رضى اللم عنهما:

حدثنى زيد بن على عن ابيم عن جده عن على انه امرالذى يصلى بالناس صلاة القيام فى شهر رمضان ان يصلى بهم عشرين ركعة يسلم فى كل ركعتين ويراوح مابين كاربع ركعات فيرجع ذوالحاجة ويتوضأالرجل وان يوتر بهم من آخر الليل حين الانصراف. (مسند الامام زيدص158،159، فى نسخة: ص155)

# 2: حضرت ابو عبد الرحمن السلمي:

عن ابى عبدالرحمن السلمى عن على قال دعا القراء فى رمضان فأمر منهم رجلايصلى بالناس عشرين ركعة وكان على يوتربهم. (السنن الكبرى للبيهقى ج2ص496)

# شبہ نمب<u>ر 1:</u>

غیر مقلدین کہتے ہیں کہ اس میں ایک راوی حماد بن شعیب ضعیف ہے۔

### جواب:

اولاً:... اگرچہ حماد بن شعیب کی بعض ائمہ نے تضعیف کی ہے لیکن دیگر ائمہ نے اس کی تو ثیق بھی کی ہے مثلاً:

1: امام ابن عدی فر ما تے ہیں: یکتب حدیثہ مع ضعفہ (لسان المیزان: ج2 ص348) یعنی اس کی حدیث اس کے ضعف کے باوجود لکھی جا سکتی ہے۔

<del>ارشاد الحق اثرى كے نزديك ''يكتب حديث''كا جملہ الفا ظ تعديل ميں شما ر ہو تا ہے۔(تو۔</del> ضيح الكلام ج1ص547، في نسخۃ: ص496)

2: امام ابن حبان نے انہیں ثقات میں شمار کیا ہے ۔ (تہذیب الکمال: ج8 ص378)

5: علامہ ابن تیمیہ نے اسی حماد بن شعیب والی روایت سے استدلال کیا ہے۔ (منہا ج السنہ ج224)

4: امام بیہقی نے اس اثر علی کو اثر شتیر بن شکل کی قوت کے لیے روایت کیا ہے جو دلیل ہے کہ یہ امام بیہقی کے نزدیک قوی ہے ۔

(السنن الكبرى للبيهقى: ج2ص496)

5: علامہ ذہبی جیسے نا قد فن نے اس پر المنتقیٰ ص542پر سکوت فر ما یا ہے۔ (تجلّیات صفدر جوسے 323)

6: امام تر مذی حضرت علی سے مروی اس بیس رکعت والی روایت کو صحیح ما نتے ہیں جب ہی تو استدلال کرتے ہیں چنانچہ فر ما تے ہیں: واکثر اہل العلم علی ما روی عن علی و عمر و غیرہما من اصحاب النبی صلی اللہ علیہ وسلم عشرین رکعۃ۔(سنن الترمذی ج1- 166)

لہذا اصولی طور پر حماد بن شعیب حسن الحدیث درجہ کا راوی ہے اور حدیث مقبول ہے ۔ ثانیاً .... حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور کی تراویح کے راوی حضرت حسین اور ابو الحسنا ء بھی ہیں ۔ لہذا اس سند میں اگر ضعف ہو ( جبکہ یہ حسن درجہ کی روایت ہے ) تو ان مویدات کی وجہ سے ختم ہو جائے گا ۔

### شبہ نمبر2:

عطاء بن السائب "مختلط راوی ہے ، حماد بن شعیب ان لوگو ں میں سے نہیں جنہوں نے اس سے قبل الاختلاط سنا ہے۔ (آٹه رکعت نماز تراویح ص13)

#### جواب :

اولاً:.... عطاء بن السائب اگر آخر عمر میں مختلط ہو گئے تھے لیکن اتنے بھی نہیں کہ ان کی احا دیث ضعیف قرار دی جا ئیں بلکہ باجو د اختلاط کے محدثین کے ہاں ان کی احادیث کم از کم "حسن " درجہ کی ضرور ہیں مثلاً:

1: قال الهيثمي تحت حديث: "وفيه عطاء بن السائب وفيه كلام وهو حسن الحديث" (مجمع الزوائد ج3 صـ 142) ، باب التكبير على الجنازة)

2: علامه ذہبی : تابعی مشہور حسن الحدیث (المغنی فی الضعفاء ج ج 2 ص 59، رقم الترجمة 4121)

امام حاکم عطاء بن السائب کی ایک روایت جسے جریر بن عبد الحمید نے روایت کیا ہے ،
 نقل کر نے کے بعد فر ما تے ہیں: صحیح الاسناد.

(المستدرك للحاكم ج5 ص350، 351 كتاب التوبة و الانابة)

حالانكم جريركا سماع بعد الاختلاطكا بك - ( الشذا الفياح من علوم ابن الصلاح: ج1ص453 . طبع دار ابن حزم)

معلوم ہو ا آپ اختلاط کے با وجود ''حسن الحدیث'' ہیں۔

4: حا فظ ابن حجر وكان اختلط بآخره ولم يفحش حتى يستحق ان يعتدل بم عن مسلك العدول -( تهذيب التهذيب ج4 ص493)

کہ عطا ء بن السائب آخر ی عمر میں اختلاط کا شکا ر ہو گئے تھے لیکن اتنے فاحش اور زیا دہ مختلط بھی نہیں ہو ئے کہ وہ اختلاط کی وجہ سے عادل (وثقہ) ہیں راویوں کی راہ سے تجاوز کر جا ئیں۔

5: امام مسلم: انہوں نے عطا ، بن السائب کو مقدمہ مسلم میں قابل اعتماد اور طبقہ ٹا نیہ کا راوی شما رکیا ہے جن سے صحیح مسلم میں روایت لی ہے ۔ (مقدمہ مسلم: ص3) لہذا یہ حسن الحدیث راوی ہے اور روایت حسن درجہ کی ہے ۔

، نیا : .... اس روا یت کی مؤید دیگر روایات بھی ہیں جن میں حضرت حسین اور حضرت ابو الحسنا ء کے طریق ہیں ۔ پس یہ روایت مؤیدات کی وجہ سے حجت وقابل اعتما د ہے ۔

### 3:حضرت ابو الحسناء:

عَن أَبِي الْحَسْنَاءِ : أَنَّ عَلِيًّا أَمَرَ رَجُلاً يُصلِّي بِهِمْ فِي رَمَضَانَ عِشْرِينَ رَكْعَةً (مصنف ابن ابي شيبة: ج5ص223، السنن الكبري للبيبقي: ج2ص497)

اسناده حسن

فائدہ: اس روایت میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے ''حکم'' دینے کا ذکر ہے۔

شبہ: غیر مقادین کہتے ہیں کہ ابو الحسناء مجہو ل ہے، لہذا روا یت ضعیف ہے۔

جواب: اولاً: عند الاحناف خیر القرون کی جہا لت ، تدلیس اور ارسال جرح ہی نہیں اور شوافع کے ہاں متا بعت سے یہ جرح ختم ہو جاتی ہے۔ اس روایت میں بھی حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بیس رکعت ترا ویح روا یت کر نے میں ابو الحسنا ء اکیلے نہیں بلکہ سیدنا امام حسین رضی اللہ عنہ اور امام ابو عبد الرحمن سلمی بھی یہی روایت کرتے ہیں۔(تجلیات صفدر ج3ص324) ثانیاً: ابو الحسنا ء سے دور اوی یہ روایت نقل کر رہے ہیں :

1: عمرو بن قيس - (مصنف ابن ابي شيبہ: ج5ص223)

2: ابو سعيد البقال -(السنن الكبري اللبيهقي: ج2ص497)

اور یہ دونوں با لترتیب ثقہ اور صدوق ہیں۔(تقریب التہذیب ص456وص299)

حافظ ابن حجر لكهتے ہيں: من روى عنہ اكثر من واحد ولم يوثق اليہ الاشارۃ بلفظ مستو ر او مجہول الحال (تقريب التہذيب ص111)

یہاں ابو الحسناء سے بھی دو راوی یہ روایت کر رہے ہیں۔ لہذا اصولی طور پر یہ مجہو ل نہیں بلکہ مستور راوی بنتا ہے ۔غیر مقلدین کا اسے مجہول العین کہہ کر روایت کو رد کرنا شرمناک ہے ۔

الحاصل ابو الحسنا ء مستور راوی ٹھہرتا ہے اور محدثین کے ہاں قاعدہ ہے کہ مستور کی متا بعت کوئی دوسرا راوی کرے جو مرتبہ میں اس سے بہتر یا برابر ہو تو اس کی روایت حسن ہو جاتی ہے ۔ چنانچہ حافظ ابن حجر لکھتے ہیں :

'' ومتى تو بع السئى الحفظ بمعتبر كان يكون فوقه او مثله لا دو نه وكذا المختلط الذى لا يتميزوا المستور والاسنا د المرسل وكذا المدلس صار حديثهم حسنا لا لذاته بل وصفه باعتبار المجموع '' (نزبة النظر في توضيح نخبة الفكر: ص120)

ترجُمہ : جب سئی الحفظ راوی کی متا بعت کسی معتبر راوی سے ہو جا ئے جو مرتبہ میں اس سے بہتر یا برابر ہو کم نہ ہو۔ اسی طرح مختلط راوی جس کی روا یت میں تمییز نہ ہو سکے اور اسی طرح مستور ،مرسل اور مدلس کوئی تا ئید کر دے تو ان سب کی روا یات حسن ہو جائیں گی اپنی ذات کی وجہ سےبلکہ مجموعی حیثیت کے اعتبار سے۔

ابو الحسناء كى متا بعت ابو عبد الرحمن نے كى ہے۔ (السنن الكبرى للبيهقى: ج2ص496)

اور یہ ابو الحسنا ء سے بڑھ کر ثقہ راوی ہے۔ اس لئے ابو الحسناء کی یہ روایت جمہور کے نزدیک بھی مقبول ہے ۔

# دیگر صحابہ کرام وتابعین عظام

# 1: حضرت عبداللم بن مسعودرضي اللم عنم:

كان ابن مسعودرضى الله عنه يصلى بنا في شهر رمضان فينصرف وعليه ليل قال الاعمش كان يصلى عشرين ركعة ويوتربثلاث. (قيام الليل للمروزي ص157)

فائدہ: اس روایت کی مکمل سند عمدۃ القاری شرح البخاری للعلامۃ العینی میں ہے جو کہ یہ ہے:

رواه محمد بن نصر المروزي قال أخبرنا يحيى بن يحيى أخبرنا حفص بن غياث عن الأعمش عن زيد بن و هب قال كان عبد الله بن مسعود . (عمدة القارى ج8 ص 246 باب فضل من قام رمضان) اسناده صحيح على شرط البخارى و مسلم.

# 2:حضرت ابي بن كعب رضي اللم عنم:

حضرت عبدالعزیز بن رفیع رحمہ اللہ سے روایت کرتے ہیں کہ:

كان ابى بن كعب يصلى بالناس في رمضان بالمدينة عشرين ركعة ويوتربثلاث.

(مصنف ابن ابی شیبہ: ج2ص224 کم یصلی فی رمضان من رکعۃ)

اسناده صحیح و رواته ثقات.

# حضرت عطاء بن ابي رباح رحمه الله:

آپ فرماتے ہیں:

ادر كت الناس و هم يصلون ثلاثاو عشرين ركعة بالوتر - (مصنف ابن ابي شيبه: ج5ص224)

اسناده صحیح علی شرط البخاری و مسلم.

# امام ابراہیم النخعی:

آپ فرماتے ہیں:

ان الناس كانوا يصلون خمس ترويحات في رمضان (كتاب الآثار بروايه ابي يوسف ص41 باب السهو) اسناده صحيح على شرط الشيخين

سیدنا شتیر بن شکل:

عَنْ شَنَيْر بْنِ شَكَلِ : أَنَّهُ كَانَ يُصلِّي فِي رَمَضَانَ عِشْرِينَ رَكَّعَةً وَالْوِثْرَ. ( مصنف ابن ابي شيبة: ج5ص222)

اسناده حسن و رواته ثقات

سيدنا ابو البخترى:

عَنْ أَبِي الْبَخْتَرِيِّ : أَنَّهُ كَانَ يُصلِّي خَمْسَ تَرْويحَاتٍ فِي رَمَضَانَ وَيُوتِرُ بِتَلاَثٍ.

(مصنف ابن ابي شيبة: ج5ص224 باب كم يصلي فِي رَمَضانَ مِنْ رَكْعَةٍ)

اسناده حسن و رواته ثقات

### سيدنا سويدبن غفله:

وَأَخْبُرَنَا أَبُو زَكَرِيًا بْنُ أَبِي إِسْحَاقَ أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ اللّهِ : مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ حَدَّتَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ الْمُورِنَا أَبُو الْخَصِيبِ قَالَ : كَانَ يَؤُمُّنَا سُوَيْدُ بْنُ غَفَلَةٌ فِي رَمَضَانَ فَيُصلِّي الْوَهَّابِ أَخْبَرَنَا أَبُو الْخَصِيبِ قَالَ : كَانَ يَؤُمُّنَا سُوَيْدُ بْنُ غَفَلَةٌ فِي رَمَضَانَ فَيُصلِّي خَمْسَ تَرْويِحَاتٍ عِشْرِينَ رَكْعَةً.

(السنن الكبرى للبيهقى: ج2ص496 باب ما رؤى فِي عَدَدِ ركَعَاتِ القِيَام فِي شَهْرِ رَمَضَان)

# سیدنا ابن ابی ملیکہ:

حَدَّتْنَا وَكِيعٌ ، عَنْ نَافِعِ بْنِ عُمَرَ ، قَالَ : كَانَ ابْنُ أَبِي مُلَيْكَة يُصلِّي بِنَا فِي رَمَضَانَ عِشْرِينَ رَكْعَةً. وَكَرِيعٌ ، عَنْ نَافِعِ بْنِ عُمَرَ ، قَالَ : كَانَ ابْنُ أَبِي مُلَيْكَة يُصلِّي بِنَا فِي رَمَضَانَ مِنْ رَكْعَةٍ) (مصنف ابن ابي شيبہ: ج5 ص223، 224، باب كم يصلي فِي رَمَضَانَ مِنْ رَكْعَةٍ)

اسناده صحيح على شرط البخارى و مسلم.

### سیدنا سعید بن جبیر:

عن إسماعيل بن عبد الملك قال كان سعيد بن جبير يؤمنا في شهر رمضان فكان يقرأ بالقراءتين جميعا يقرأ ليلة بقراءة بن مسعود فكان يصلي خمس ترويحات. (مصنف عبدالرزاق ج4ص204باب قيام رمضان)

سیدنا علی بن ربیعہ:

عَنْ سَعِيدِ بْن عُبَيْدٍ : أَنَّ عَلِيَّ بْنَ رَبِيعَة كَانَ يُصلِّي بِهِمْ فِي رَمَضَانَ خَمْسَ تَرْوِيحَاتٍ وَيُوتِرُ بِتَلاَثٍ. (مصنف ابن ابي شيبہ: ج5ص224 باب كم يصلى في رمضان من ركعة )

اسناده حسن و رواته ثقات.

# سیدنا حارث:

عَنِ الْحَارِثِ : أَنَّهُ كَانَ يَؤُمُّ النَّاسَ فِي رَمَضَانَ بِاللَّيْلِ بِعِشْرِينَ رَكْعَةُ وَيُوتِرُ بِتَلاَثِ . ( ومرنف ابن السشيد: 550، 224 بال كورس في النال شيد: 550، 224 بال كورس في

( مصنف ابن ابی شیبہ: ج5ص224 باب کم یصلی فی رمضان من رکعۃ)

# جمهور علماء كا موقف اور اجماع امت

(1) ـ ملا على قارى فرماتے ہيں: اجمع الصحابہ على ان النراويح عشرون ركعة. (المرقات ج3س346) وقال ايضاً: فصار اجماعالماروى البيهقى باسناد صحيح انهم كانويقيمون على عهد عشرين ركعة وعلى عهد عثمان وعلى رضى الله عنه (شرح نقايه: ج1ص342)

(2)۔ علامہ سید محمد بن محمد الزبیدی المعروف مرتضی بلگرامی فرماتے ہیں:

وبالاجماع الذي وقع في زمن عمر اخذ ابوحنيفة والنووي والشافعي واحمد والجمهور واختاره ابن عبدالبر.

(اتحاف السادة المتقين بشرح احياء علوم الدين للبلكر امى: ج3ص422)

(3)۔ امام ترمذی فرماتے ہیں:

واكثر ابل العلم على ماروى عن على وعمر وغيرهما من اصحاب النبى صلى الله عليه و سلم

<del>عشرین رکعہ ِ</del>

(سنن الترمذي ج1ص166)

(4)۔ مشہور فقیہ، ملک العلماء علامہ ابوبکر الکاسانی رحمہ اللہ اپنی مشہور کتاب بدائع الصنائع میں اس اجماع کاتذکرہ ان الفاظ سے کرتے ہیں:

والصحيح قول العامة لماروى ان عمررضى الله عنه جمع ابى بن كعب فصيلى بهم فى كل ليلة عشرين ركعة ولمينكر عليه احدفيكون اجماعامنهم على ذلك.

(بدائع الصنائع ج1ص644)

(5) ـ مشهور محدث علامه ابوز كريا يحيى بن شرف نووى مشقى رحمه الله فرماتَے بيں: اعلم ان صلاۃ التر اويح سنۃ باتفاق العلماء و هي عشرون ركعۃ. (كتاب الاذكارص226)

(6) ـعلامہ ابن عبدالبر مالکی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

وهوقول جمهور العلماء وبم قال الكوفيون والشافعي واكثر الفقهاء وهوالصحيح عن ابي بن كعب من غير خلاف من الصحابة.

(عمدۃ القاری شرح صحیح البخاری ج8ص246)

(7)-خاتم المحققين وسيع النظر عالم علامه ابن عابدين شامى رحم الله فرماتے ہيں:

وهي عشرون ركعتم)هوقول الجمهور وعليم عمل الناس شرقا وغرباً (رد المحتار لابن عابدين الشامي: ج2ص599)

(8) ـ استاذ المحدثین فقیہ النفس، قطب الارشاد حضرت مولانا رشید احمدگنگوہی قدس اللہ سرہ اپنے رسالہ الحق الصریح میں فرماتے ہیں:

الحاصل ثبوت بست ركعت باجماع صحابه رضى الله عنه درآخر زمان عمررضى الله عنه ثابت شد پس سنت باشد وكسيكه از سنت آه انكار دار وخطاست.(الحق الصريح ص14)

خلاصہ یہ کہ بیس رکعات کاثبوت اجماع صحابہ سے آخر عہد فاروقی میں ثابت شدہ ہے لہذا یہی سنت ہے اور جوشخص اس کے سنت ہونے کا انکارکرے وہ غلطی پرہے۔

# بلاداسلامیہ میں تعداد تر اویح

### اہل مکہ:

1:قال الامام مالك بن انس: وبمكة بثلاث وعشرين (نيل الاوطار ج3ص57)

2:قال الامام عطاء بن ابى رباح المكى التابعى: ادركت الناس و هم يصلون ثلاث و عشرين ركعة بالوتر. (مصنف ابن ابى شيبه ج5ص224)

3:قال الامام محمد بن ادريس الشافعي: هكذا ادركت ببلدنا بمكة يصلون عشرين ركعة (جامع ترمذي ج1ص166)

### اہل مدینہ:

1:حضرت ابن ابی ملیکہ مشہور تابعی ہیں تیس صحابہ کرام کی زیارت کی ہے آپ مدینہ منورہ کے رہنے والے ہیں(تہذیب ج3ص559)

آپ کے متعلق نافع بن عمر فرماتے ہیں:

کان ابن ابی ملیکہ یصلی بنا فی رمضان عشرین رکعۃ.

( مصنف ابن ابي شيبہ ج5ص223، 224 باب كم يصلي فِي رَمَضَانَ مِنْ رَكْعَةٍ)

2:حضرت داؤد بن قیس رحمہ اللہ جو مدینہ کے ربنے والے تھے مشہور محدث وحافظ تھے، فرماتے ہیں:

ادركت الناس بالمدينة في زمن عمر بن عبدالعزيز وابان بن عثمان يصلون ستا وثلاثين ركعة ويوترون بثلاث.

( مصنف ابن ابي شيبہ ج5ص224 باب كم يصلي فِي رَمَضَانَ مِنْ رَكْعَةٍ)

فائده: 36رکعات تراویح کیسے بنی ؟امام جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں:

تشبیها باهل مکت حیث کانوا یطوفون بین کل ترویحتین طوافا ویصلون رکعتیه ولایطوفون بعدالخامسة فاراد اهل المدینة مساواتهم فجعلوا مکان کل طواف اربع رکعات. (الحاوی للفتاوی ج1ص336) گویا ان کی اضافی رکعات تراویح کا حصہ نہ تھیں بلکہ درمیان کی نفلی عبادت میں شامل تھیں۔تراویح فقط بیس رکعات تھیں۔

### <del>اہل کو فہ:</del>

کوفہ ایک اسلامی شہر ہے جو عہد فاروقی میں 17ھ میں بحکم امیرالمومنین تعمیر کیا گیا حضرت عبداللہ بن مسعود جیسے عظیم المرتبت صحابی کو تعلیم وتدریس کے لیے کوفہ شہر بھیجا گیا حضرت علی نے اسے دارالخلافہ بنایا ایک وقت ایسا بھی آیا کہ اس شہر میں چار ہزار حدیث کے طلبہ اور چارسو فقہاء موجود تھے امام بخاری فرماتے کہ میں شمار نہیں کرسکتا کہ کوفہ طلب حدیث کے لیے کتنی مرتبہ گیا ہوں(مقدمہ نصب الرایۃ للکوثری ملخصاً)

1: کوفہ کے مشہور فقیہ ومفتی حضرت ابراہیم بن یزید نخعی فرماتےہیں:

الناس كانوا يصلون خمس ترويحات في رمضان. (كتاب الاثار براوية ابي يوسف القاضي: ص41)

2: مشہور تابعی حضرت سعید بن جبیر جنہوں حضرت ابن عباس ،حضرت ابن عمر وغیرہ جیسے القدر صحابہ سے علم حاصل کیا، کوفہ ہی میں شہید کیے گئے،آپ کے بارے میں منقول ہے: عن إسماعيل بن عبد الملك قال كان سعید بن جبیر یؤمنا في شهر رمضان فكان یقرأ بالقراءتین جمیعا یقرأ لیلة بقراءة بن مسعود فكان یصلي خمس ترویحات ِ (مصنف عبدالرزاق ج4ص204باب قیام رمضان)

3:حضرت شتیر بن شکل ،حضرت علی کے شاگرد تھے کوفہ میں رہائش پذیر تھے آپ کے بارے میں روایت ہے کہ:

عَنْ شَنْتَيْر بْنِ شَكَلٍ: أَنَّهُ كَانَ يُصلِّي فِي رَمَضَانَ عِشْرِينَ رَكْعَةُ وَالْوِتْر.

(مصنف ابن ابی شیبہ: ج5ص 222 باب کم یصلی فِی رَمَضَانَ مِنْ رَکَعَةِ اسنادہ حسن و رواتہ ثقات) 4: حارث ہمدانی (م65ھ): حضرت علی اور حضرت ابن مسعود کے شاگرد تھے، کوفہ میں وفات پائی ۔ آپ کے بارے میں روایت ہے:

عَن الْحَارِثِ : أَنَّهُ كَانَ يَؤُمُّ النَّاسَ فِي رَمَضَانَ بِاللَّيْلِ بِعِشْرِينَ رَكْعَةً وَيُوتِرُ بِتَلاَثٍ. ( مصنف ابن ابي شيبة ج5ص224)

5:مشہور تابعی امام سفیان ثوری کوفہ کے رہنے والے تھے 161ھ میں وفات پائی آپ بھی بیس رکعات تراویح کے قائل تھے،

قال الترمذي رحمه الله : روي عن عمر و علي وغير هما من أصحاب النبي صلى الله عليه و سلم عشرين ركعة و هو قول الثوري. (سنن الترمذي ج1ص166 باب ما جاء في قيام شهر رمضان)

### اہل بصرہ:

حضرت یونس بن عبید جو حضرت حسن بصری اور امام ابن سیرین کے شاگرد اور سفیان توری وشعبہ کے استاد ہیں، فرماتے ہیں:

ادركت مسجدالجامع قبل فتت ابن الاشعث يصلى بهم عبدالرحمن بن ابى بكر وسعيد بن ابى الحسن و عمر ان العبدى كانوا يصلون خمس تراويج. (قيام الليل للمروزى ص158)

ابن الاشعث کا فتنہ 83ھ میں پیدا بصرہ میں برپا ہوا تھا گویا کہ 83ھ تک بصرہ میں بھی 20رکعات تراویح کا ہی رواج تھا۔

# ائمہ اربعہ رحمہم اللہ اور بیس رکعات تراویح

# امام اعظم ابوحنيفم نعمان بن ثابت رحمم اللم:

امام اعظم فی الفقہاء اما م ابوحنیفہ اور آپ کے تمام مقلدین بیس رکعات تراویح کے قائل ہیں۔ 1:علامہ ابن رشد اپنی مشہور کتاب بدایۃ المجتبد میں لکھتے ہیں:

فاختار ...ابو حنيفة ... القيام بعشرين ركعة سوى الوتر - (ج1ص214)

2:امام فخر الدین قاضی خان حنفی اپنے فتاوی میں لکھتے ہیں:

عن ابى حنيفة: قال القيام فى شهررمضان سنة... كل ليلة سوى الوتر عشرين ركعة خمس ترويحات. (-110)

3:علامہ ابن عابدین شامی جو فقہ حنفی کے عظیم محقق ہیں، فرماتے ہیں:

( قولم و عشرون ركعة) و هوقول الجمهور و عليم عمل الناس شرقاو غربا. (رد المحتار: ج2ص599)

### امام مالک بن انس رحمہ اللہ:

امام مالک نے ایک قول کے مطابق بیس رکعت تراوین کو مستحسن کہا ہے چنانچہ علامہ ابن رشد فرماتے ہیں:

واختار ماكل في احد قوليم... القيام بعشرين ركعم. (بداية المجتهد: ج1ص214)

دوسرا قول چھتیس رکعت کا ہے جن میں بیس رکعت تراویح اور سولہ نفل تھیں۔ (تفصیل گزر چکی ہے)

# امام محمد بن ادريس شافعي رحمه الله:

ائمہ اربعہ میں سے مشہور امام ہیں، آپ فرماتے ہیں:

احب الى عشرون... وكذالك يقومون بمكة (قيام الليل ص159)

وقال ايضاً:وهكذا ادركت ببلدنا بمكة يصلون عشرين ركعة . (الترمذي ج1ص166 باب ما جاء في قيام شهر رمضان)

مشبور شافعی عالم محقق العصر امام نووی دمشقی فرماتے ہیں:

اعلم ان صلوم التراويح سنة باتفاق العلماء وهي عشرون ركعة. (كتاب الاذكار ص226)

# امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ:

آپ مجتبد اور بہت بڑے محدث تھے بیس رکعت تراویح کے قائل تھے۔ چنانچہ فقہ حنبلی کے ممتاز ترجمان امام ابن قدامہ لکھتے ہیں:

والمختار عندابي عبداللم (احمد بن حنبل)فيها عشرون ركعة وبهذا قال الثوري وابوحنيفه والشافعي (المغني: ج2ص366)

# مشائخ کرام اور بیس رکعت تراویح

امت مسلمہ میں جو مشائخ کرام گزرے ہیں ان کا عمل واخلاق حسن کردار اس امت کے لیے قابل اتباع ہے ان کی زندگی پر نظر ڈالی جائے تو وہ بھی بیس رکعت پر عمل پیرا نظر آتے ہیں جو یقیناً رشد وہدایت کی دلیل ہے چند مشہور مشائخ کی تصریحات پیش خدمت ہیں۔

1: شیخ ابو حامد محمد غزالی م 505ه: التراویح و هی عشرون رکعة وکیفیتها مشهورة و هی سنة موکدة. (احیاء العلوم ج1ص242، 243)

2: شيخ عبدالقادر جيلاني م561ه. صلوة التراويح سنة النبي وهي عشرون ركعة. ( غنية الطالبين صـ 267،268)

3:شيخ امام عبدالوباب شعراني م973ه: التراويح في شهر رمضان عشرون ركعة (الميزان الكبري: ص217)

# حرمین شریفین اور بیس رکعات تراویح

اسلام کے دو مقدس حرم ،حرم مکہ وحرم مدینہ میں چودہ سوسال سے بیس رکعت سے کم تراویح پڑھنا ثابت نہیں بلکہ بیس رکعت ہی متوارث ومتواتر عمل رہا ہے۔چنانچہ مسجد نبوی کے مشہور مدرس اور مدینہ منورہ کے سابق قاضی شیخ عطیہ سالم نے مسجد نبوی میں نماز تراویح کی چودہ سوسالہ تاریخ پر ''التراویح اکثر من الف عام'' کے نام سے ایک مستقل کتاب تالیف فرماکر ثابت کیا ہے کہ چودہ سوسالہ مدت میں بیس رکعت متواتر عمل ہے اس سے کم ثابت نہیں۔جامعہ ام القری مکہ مکرمہ کی طرف سے کلیۃ الشریعۃ والدراسات الاسلامیۃ مکہ مکرمہ کے استاد شیخ محمدعلی صابونی کا ایک رسالہ الهدی النبوی الصحیح فی صلوۃ التراویح کے نام سے شائع کیا گیا ہے جس میں شیخ صابونی نے عہد خلافت راشدہ سے لے کر عہد حکومت سعودیہ تک مکہ مکرمہ ومسجد حرام میں ہمیشہ بیس رکعات تراویح پڑھے جانےکا ثبوت دیا ہے۔

# غیر مقلدین کے دلائل اور ان کے جوابات

### <u>نمبر 1:</u>

غیر مقادین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت کو بڑے زور و شور سے پیش کرتے ہیں کہ اس سے آٹه رکعت تراویح ثابت ہے۔ روایت کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت سلمہ بن عبد الرحمن نے ایک بار حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے سوال کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی نماز رمضان میں کیسی ہوتی تھی؟حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نےجواب دیا:

" ' ماكان رسول الله صلى الله عليه و سلم يزيد في رمضان ولا في غيره على احدى عشرة ركعة يصلى اربعا فلاتسئل عن حسنهن وطولهن ثم يصلى ثلاثا"

(<del>صحیح بخاری )</del>

کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم رمضان اور غیر رمضان میں گیارہ رکعتوں سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے ۔ پہلے چار رکعتیں پڑھے ، پس کچہ نہ پوچھو کتنی حسین و لمبی ہوتی تھیں، اس کے بعد پھر چار رکعت پڑھتے ، کچہ نہ پوچھو کتنی حسین اور لمبی ہوتی تھیں، پھر تین رکعت وتر پڑھتے تھے ۔

### جواب نمبر 1:

اس روایت سے آٹه رکعت تراویح پر استدلال باطل ہے، اس لیے کہ:

1:اس میں ''رمضان و غیر رمضان''میں ہمیشہ گیارہ رکعت پڑھنے کا ذکر ہے جبکہ تراویح صرف رمضان میں پڑھی جاتی ہے ،غیر رمضان میں نہیں۔ حدیث کے جملہ ''ماکان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یزید فی رمضان ولا فی غیرہ ''سے یہی بات سمجہ میں آرہی ہے۔

اس سے صاف ثابت ہوتا ہے کہ اس سے وہ نماز مراد ہے جو رمضان اور غیر رمضان دونوں میں پڑھی جاتی ہے اور وہ نماز تہجد ہے نہ کہ نماز تراویح[وضاحت آگے آ رہی ہے]

2:اس حدیث میں گیارہ رکعت تنہا پڑھنے کا ذکر ہے نہ کہ جماعت کے ساتہ اور تراویح جماعت سے پڑھی جاتی ہے۔ پڑھی جاتی ہے۔

 $\overline{2}$ اس میں ایک سلام سے چار رکعت کا ذکر ہے جبکہ تراویح ایک سلام سے دو دو رکعت پڑھی جاتی ہیں۔

# جواب نمبر <u>2:</u>

محدثین کے نزدیک بھی یہ حدیث تراویح کے متعلق نہیں ۔ کیونکہ عام طور پر حضرات محدثین کا طرز یہ ہے کہ تہجد کے لیے ''باب قیام اللیل'' اور تراویح کے لیے ''باب قیام رمضان'' قائم کر تے ہیں۔ مثلاً ...

|                                     | •••                     | <u> </u>             |
|-------------------------------------|-------------------------|----------------------|
| باب تراويح                          | باب تېجد                | نام كتاب             |
| باب فضل من قام رمضان                | باب فضل قيام الليل      | صحيح البخاري         |
| باب الترغيب في قيام رمضان و هو      | باب صلوۃ اللیل          | صحيح مسلم            |
| التروايح                            |                         |                      |
| باب قیام شهر رمضان                  | باب في صلوۃ الليل       | سنن ابی داؤد         |
| باب ماجاء في قيام شهر رمضان         | باب في فضل صلوۃ الليل   | سنن ترمذی            |
| ثواب من قام وصيام                   | كتاب قيام الليل         | سنن نسائی            |
| باب ماجاء في قيام شهر رمضان         | باب ماجاء في قيام الليل | سنن ابن ماجہ         |
| باب فی قیام رمضان                   | با ب في صلوۃ الليل      | موطا امام مالک       |
| باب قیام شهر رمضان                  | با ب في صلوۃ الليل      | موطا امام محمد       |
| باب قیام شهر رمضان                  | با ب في صلوۃ الليل      | مشكوۃ شریف           |
| باب استحباب قيام رمضان وهو التراويح | باب فضل قيام الليل      | رياض الصالحين        |
| فصل في التراويح                     | فصل قيام الليل          | صحیح ابن حبان        |
| قيام رمضان                          | با ب في صلوۃ الليل      | مجمع الزوائد         |
| باب فی قیام شهر رمضان               | با ب في صلوۃ الليل      | سنن كبرى للبيهقى     |
| قيام رمضان والتراويح وغير ذالك      | صلوۃ اللیل              | جمع الفوائد          |
| قيام رمضان                          | با ب في صلوۃ الليل      | قيام اللَّيل للمروزي |
| قيام رمضان                          | صلوۃ التطوع             | بلوغ المرام          |

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی مذکورہ روایت کو محدثین نے باب صلوۃ اللیل (یعنی تہجد کے باب) میں ذکر فرمایا ہے ۔مثلاً

صحيح البخارى ج1ص154 كتاب التهجد

صحيح مسلم ج1ص254باب صلاة الليل وعددركعات النبي صلى الله عليه وسلم في الليل سنن ابي داؤد ج1ص198باب صلاة الليل

سنن الترمذى ج1ص99 باب ما جاء في وصف صلاة النبي صلى الله عليه و سلم بالليل مؤطاامام مالك ص102، 103باب ما جاء في صلولة الليل

سنن النسائي ج1ص237 كتاب قيام الليل

زاد المعاد لابن القيم ص 127 قيام الليل

حضرات محدثین کا اس حدیث کو قیام اللیل(یعنی تہجد کے باب) میں ذکر کرنا دلیل ہے کہ یہ تہجد سے متعلق ہے نہد متعلق۔

# <u>جواب نمبر 2 پر اعتراض:</u>

اس روایت کو امام بخاری ''باب فضل من قام رمضان''اور امام محمد''باب قیام شهر رمضان''میں بھی لائے ہیں معلوم ہوا کہ یہ تراویح کے متعلق ہے ۔

### جواب:

امام بخاری اور امام محمد اس روایت کو تہجد اور قیام رمضان وغیرہ میں لائے تاکہ ثابت کریں کہ تہجد جس طرح غیر رمضان میں پڑھی جاتی ہے اسی طرح رمضان میں بھی پڑھی جاتی ہے۔

ہے۔ <u>فائدہ:</u>غیر مقلدین کا خود بھی اس روایت پر عمل نہیں، اس لیے کہ اس روایت میں رمضان اور غیر رمضان میں تین رکعات وتر کا ذکر ہے لیکن غیر مقلدین ایک وتر پڑھکر گھر کی راہ لیتے ہیں ۔ ع میں الزام ان کو دیتا تھا قصور اینا نکل آیا

# <u>نمبر2:</u>

غیر مقادین آله رکعت تراویح پر یہ روایت بھی پیش کرتے ہیں:

عن جابر بن عبدالله قال صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم في شهر رمضان ثمان ركعات واوتر ، فلما كانت القابلة اجتمعنا في المسجد ورجونا ان يخرج ، فلم نزل فيه حتى اصبحنا ثم دخلنا، فقلنا يا رسول الله اجتمعنا البارحة في المسجد ورجونا ان تصلى بنا فقال انى خشيت ان يكتب عليكم . (المعجم الصغير للطبراني: ج1 ص190)

یہی روایت صحیح ابن خزیمہ (ج1 ص531)،صحیح ابن حبان (ص710 باب الوتر) اور قیام اللیل للمروزی (ص155) میں بھی موجود ہے۔

#### <u> جواب:</u>

مذکورہ کتب میں یہ روایت دو سندوں سے آتی ہے ـ

1: اسحاق - ابو الربيع - يعقوب قمى -عيسى بن جارية - جابر بن عبداللم

2:محمد بن حميد الرازى - يعقوب قمى - عيسى بن جارية - جابر بن عبداللم

ان دونوں طریق میں درج ذیل رواۃ ضعیف و مجروح ہیں۔

# عیسی بن جاریہ:

حضرت جابر بن عبداللہ سے نقل کرنے والے صرف ایک راوی ہیں عیسی بن جاریہ ،انہی پر اس روایت کا مدار ہے ، ابن خزیمہ کے حاشیہ پر اس کے بارے میں لکھا ہے:عیسی بن جاریہ فیہ لین(صحیح ابن خزیمۃ جاص531)

دیگر محدثین نے بھی اس پر جروح کی ہیں:

1:امام یحی بن معین:لیس بذاک عنده مناکیر

2: امام نسائى: منكر الحديث

3: امام ابوداؤد: منكر الحديث

4: امام نسائي: متروك الحديث

5: امام ابن عدى: احاديثه غير محفوظة

6: امام ساجى: ذكره في الضعفاء

7: امام عقيلي: ذكره في الضعفاء

(ميزان الاعتدال ج3 ص312، تهذيب التهذيب ج5ص193،193)

### يعقوب قمى :

یہ راوی دونوں سندوں میں موجود ہے۔ اس کا نام یعقوب بن عبداللہ القمی ہے۔یہ بھی مجروح راوی ہے ۔

امام دار قطنی فرماتے ہیں:لیس بالقوی. (میزان الاعتدال ج5ص178)

# پس یہ روایت ضعیف، متروک اور صحیح روایات کے مقابلے میں نا قابل حجت ہے۔

### نمبر 3:

حدثنا عبد الاعلى حدثنا يعقوب عن عيسى بن جا رية حدثنا جا بر بن عبد الله قال جا ء ابى ابن كعب الى رسو ل الله صلى الله عليه و سلم فقا ل يا رسول الله صلى الله عليه و سلم ان كا ن منى الليلة شئى يعنى فى رمضا ن قال وما ذاك يا ابى قال: نسوة فى دا رى قلن انا لا نقر أالقرآ ن فنصلى بصلا تك قال فصليت بهن ثمان ركعات ثم او ترت قال فكا ن شبه الرضاء ولم يقل شيئاً. (مسند ابى يعلى: ج3 ص336)

### جواب نمبر 1:

اس سند میں وہی عیسی بن جا ریہ اور یعقوب القمی موجود ہیں، جو سخت مجرو ح اور ضعیف ہیں۔ ان پر جر ح ہم ما قبل میں ذکر کر آئے ہیں۔ لہذا یہ روایت سخت ضعیف ہونے کی وجہ سے قابل استدلال نہیں۔

### جواب نمبر2:

اس روایت کے تمام طرق جمع کر یں تو کئی قرا ئن ملتے ہیں کہ اس روایت میں اضطرا ب

1: یہ روایت تین کتا ہو ں میں ہے۔ مسند احمد میں سرے سے "رمضا ن" کا لفظ ہی نہیں ، مسند ابی یعلی میں" یعنی رمضا ن "کا لفظ ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ فہم راوی ہے نہ کہ روایت ، قیا م اللیل مروزی میں "فی رمضا ن" کا لفظ ہے جو یقیناً کسی تحتا نی راوی کا ا دراج ہے۔ جب اس روایت میں "فی رمضا ن" کا لفظ ہی مدر ج ہے تو اسے تراویح سے کیا تعلق رہا ؟

2: مسند ابی یعلی اور قیام اللیل للمروزی سے ظاہر ہو تا ہے کہ یہ واقعہ خو د حضرت ابی بن کعب کا ہے جبکہ مسند احمد کی روایت میں الفاظ ہیں: عن جا بر عن ابی بن کعب قال جا ء رجل الی النبی صلی اللہ علیہ و سلم الخ۔ [حضرت جابر حضرت ابی سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نبی صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس آیا ]جس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ واقعہ کسی اور کا ہے، حضرت ابی بن کعب کا نہیں۔

3: - سب سے بڑھ کر یہ کہ آٹه رکعت پڑ ھنے والا یہ کہتا ہے: "انہ کا ن منی اللیلۃ شئی" [رات مجه سے یہ کام سرزد ہو گیا] اور "عملت اللیلۃ عملاً "[میں نے آج رات ایسا عمل کیا] معلوم ہو اکہ اس نے اسی رات آٹه پڑھیں تھیں اس سے پہلے معمول آٹه کا نہیں تھا، اس لئے تو اس نے کہا کہ میں نے یہ انو کھا کا م کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم خا موش رہے کہ جب یہ خود اس کام کو انو کھا سمجہ رہا ہے تو خوا ہ مخوا ہ اس کی تر دید کیوں کی جائے ۔

### نمبر4:

سائب بن یزید سے روایت ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے ابی بن کعب اور تمیم داری کو حکم دیا کہ وہ لوگوں کو گیارہ رکعت پڑھائیں۔ (موطا امام مالک: ص98)

# <u>جواب1:</u>

يہاں چند امور قابل غور ہیں۔

امر اول: حضرت عمر رضى الله عنه كے زمانے كى تراويح كے ناقل يه راوى ہيں:

| ماخذ               | تعداد ركعت   | راوی               | نمبر<br>شمار |
|--------------------|--------------|--------------------|--------------|
|                    | تفصیل آگے    | السائب بن يزيد     | 1            |
| موطا امام مالک     | 23[مع الوتر] | یزید بن رومان      | 2            |
| مصنف ابن ابی شیبہ  | 20           | عبدالعزيز بن رفيع  | 3            |
| مسند احمد بن منیع  | 20           | ابی بن کعب         | 4            |
| مصنف ابن ابی شیبہ  | 20           | یحیی بن سعید       | 5            |
| قيام الليل للمروزي | 20           | محمد بن كعب القرظي | 6            |
| سنن ابی داؤد       | 20           | حسن بصری           | 7            |

ان میں سے چه روات تو بیس رکعت تراویح ہی روایت کرتے ہیں، رہے سائب بن یزید تو

<del>ان کی روایت کی تفصیل درج ذیل ہے۔</del>

سائب بن یزید کے تین شاگرد ہیں:

|                |              | · · · — · · · — · · · · · · · · · · · · |              |
|----------------|--------------|-----------------------------------------|--------------|
| ماخذ           | تعداد ركعت   | راوی                                    | نمبر<br>شمار |
| السنن الكبرى   | 20           | یزید بن خصیفہ                           | 1            |
| مصنف عبدالرزاق | 23[مع الوتر] | حارث بن عبدالرحمن                       | 2            |
|                |              | ابی ذہاب                                |              |
|                | تفصیل آگے    | محمد بن يوسف                            | 3            |

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ سائب بن یزید کے تین شاگردوں میں سےیزید بن خصیفہ بیس اور حارث بن عبدالرحمن ابی ذہاب تیئس[مع الوتر] نقل کرتے ہیں ، البتہ محمد بن یوسف نے دو باتوں میں اختلاف کیا ہے ۔

1: یزید بن خصیفہ اور حارث بن عبدالرحمن ابی ذہاب قاریوں کی تعداد نہیں بتاتے لیکن محمد بن یوسف نے بتائی ہے کہ دو تھے؛ ابی بن کعب اور تمیم داری ۔

2: اول الذكر دو راوى تراويح بيس ہى نقل كرتے ہيں ليكن اس نے تراويح كى تعداد گيارہ، تيرہ اور اكيس نقل كى ـ

محمد بن یوسف کے شاگر دوں کی تفصیل کچہ یوں ہے۔

| <u> </u>           |            |                     |              |
|--------------------|------------|---------------------|--------------|
| ماخذ               | تعداد ركعت | راوی                | نمبر<br>شمار |
| موطا امام مالک     | 11         | امام مالک           | 1            |
| مصنف ابن ابی شیبہ  | 11         | يحيى بن سعيد القطان | 2            |
| سعید بن ابی منصور  | 11         | عبدالعزيز بن محمد   | 3            |
|                    |            | الدَّرَاوَرْدِي     |              |
| قيام الليل للمروزي | 13         | محمد بن اسحاق       | 4            |
| مصنف عبدالرزاق     | 21         | داؤد بن قيس و غيره  | 5            |

اس سے واضح ہوتا ہے کہ محمد بن یوسف کے پانچوں شاگر دوں کے بیانات عدد وکیفیت کے لحاظ سے باہم مختلف ہیں کہ:

1: پہلے تین شاگر د گیارہ نقل کرتے ہیں اور محمد بن اسحاق تیرہ ،جبکہ پانچواں شاگرد داؤد بن قیس اکیس رکعات نقل کرتا ہے۔

2: امام مالک کی روایت میں گیارہ رکعت پڑھانے کا حکم ہے عمل کا ذکر نہیں ،یحیی القطان کی روایت میں حکم کا ذکر نہیں ،عبدالعزیز بن محمد کی روایت میں گیارہ رکعت تو ہیں لیکن نہ حکم ہے اور نہ ابی بن کعب اور تمیم داری کا ذکر محمد بن اسحاق کی روایت میں تیرہ رکعت کا ذکر ہے لیکن نہ حکم ہے اور نہ ابی وتمیم کا ذکر ،اور داؤد بن قیس کی روایت میں حکم تو ہے لیکن گیارہ کی بجائے اکیس کا ذکر ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ محمد بن یوسف کی یہ روایت شدید مضطرب ہے اور اضطراب فی المتن وجہ ضعف ہوتا ہے:

والاضطراب يوجب ضعف الحديث. (تقريب النووى مع شرحه التدريب: ص133 النوع التاسع عشر: المضطرب) لهذا يه روايت ضعيف ہے۔

# <u>جواب2:</u>

امام مالک کا اپنا عمل اس کے خلاف ہے کیونکہ وہ بیس کے قائل ہیں ۔ علامہ ابن رشد لکھتے ہیں:

واختار مالك في احد قوليم ....القيام بعشرين ركعة. (بداية المجتهد: ج1ص214)

اور اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ راوی کا عمل اگر اپنی روایت کے خلاف ہو تو اس بات کی دلیل ہے کہ روایت ساقط ہے۔

(المنار مع شرحہ نور الانوار: ص190)

لہذا یہ روایت ساقط العمل ہے۔

### <u>جواب3:</u>

اس روایت کے مرکزی راوی سائب بن یزید کا اپنا عمل اس کے خلاف ہے کیونکہ ان سے

بسند صحیح مروی ہے۔

عن السائب بن يزيد قال كنا نقوم في زمان عمر بن الخطاب بعشرين ركعة والوتر.

(معرفة السنن والأثار للبيهقى: ج2ص505كتاب الصلوة)

<u>فائدہ:</u>چونکہ یہ روایت تمام رواۃ کی مرویات کے خلاُف تھی اس لیے علماء نے اس کے بارے میں دو موقف اختیار کیے ہیں ۔ دو موقف اختیار کیے ہیں ۔

(۱) ترجیح (۲) تطبیق

ہُر ایک کے متعلق مُحققین کی آراء بیش کی جاتی ہیں:

#### ترجيح:

۔ اس روایت (گیارہ رکعت)کو راوی کا وہم قرار دے کر مرجوح قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ابن عبدالبر لکھتے ہیں:

ان الاغلب عندى ان قولم احدى عشرة وهم (الزرقاني شرح موطا: ج1ص215)

کہ میرے نزدیک غالب (راجح) یہی ہے کہ راوی کا قول "احدی عشرۃ" [گیارہ رکعت]وہم

ہے۔ تطبیق: بعض حضرات نے یوں تطبیق دی ہے۔مثلاً:

1: قال العيني: لعل هذا كان من فعل عمر اولا ثم نقلهم الى ثلاث وعشرين. (عمدة القارى: ج8ص246)

2: قال على القارى: وجمع بينهمابانه وقع او لا (اى احدى عشرة ركعة في زمان عمر) ثم استقر الامر على العشرين فانه المتوارث

(مرقاۃ المفاتیح: ج3ص 345)

3:قال العلامة محمد بن على النيموى: وجمع البيهقى بينهما كانوا يقومون باحدى عشرة ثم قاموا بعشرين واوتروا بثلاث وقدعد وا ماوقع في زمن عمر كالاجماع. (حاشية آثار السنن ص221)

الرحمن الرحيح

# مسئلہ ترک رفع اليدين في الصلوۃ

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

# مذبب ابل السنت و الجماعت احناف:

نماز پنجگانہ شروع کر تے وقت صرف تکبیر تحریمہ کے وقت رفع یدین کیا جائے، اس کے علاوہ باقی پوری نماز میں نہ کیا جائے۔ رکوع کو جاتے ہوئے اور رکوع سے سر اٹھاتےہوئے رفع يدين كرنا خلاف سنت ہے۔ (بدائع الصنائع ج1 ص208 فَصلْلٌ وَأَمَّا سُنَنْهَا فَكَثِيرَةٌ ، فتاوى عالمگيرى ج 1 ص 72 الْفَصلُ الثَّالِثُ في سُنَن الصَّلاةِ

و آدابها و كَيْفِيّْتِهَا)

# مذبب غير مقلدين:

نماز شروع کرتے ہوئے تکبیر تحریمہ کے وقت، رکوع کو جاتے ہوئے، رکوع سے سر اللهاتر ہوئے اور تیسری رکعت کے شروع میں رفع یدین کرنا فرض یا واجب ہے۔

(رقع یدین فرض ہے از مسعود احمد غیر مقلد، فتاوی رفیقیہ از محمد رفیق پسروری حصہ چہارم ص153، مسئلہ رفع يدين از پروفيسر عبد الله ، اثبات رفع يدين از خالد گهر جاكهي، نور العينين از زبير على زئى مجموعه مقالات پر سلفی تحقیقی جائزه از رئیس ندوی غیر مقلد ص246)

# دلائل ابل السنة و الجماعة احناف

# قر آن مع <u>التفسير</u>

قَالَ الله تعالى: قدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ - الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَّتِهِمْ خَاشِعُونَ • (سورة المؤمنون: 2،1)

# تفسیر نمبر 1:

قال الامام ابو طاہر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى: اخبرنا عبد اللہ الثقة ابن المامور البِروي قال اخبرنا ابى قال اخبرنا ابو عبد الله قال اخبرنا ابو عبيد الله محمود بن محمد الرازى قال اخبرنا عمار بن عبد المجيد البرروي قال اخبرنا على بن إسحاق السمر قندي عن محمد بن مروان عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: { الذينَ هُمْ فِي صَلاَتِهمْ خَاشِعُونَ}مخبتون متواضعون لايلتفتون يمينا والاشمالا ولا يرفعون ايديهم في الصلاة (تفسير ابن عباس ص212)

### اعتر اض:

غیر مقادین کہتے ہیں کہ تفسیر ابن عباس کی سند میں محمد بن مروان السدی، محمد بن سائب الكلبي اور ابوصالح باذام سخت ضعيف بين ـ

### جواب:

ایسا ممکن ہے کہ ایک آدمی ایک فن میں ماہر اور ثقہ نہ ہو لیکن دوسرے فن کا امام ہو۔ اسی حقیقت کے پیش نظر محدثین نے یہ اصول بیان کیا ہے کہ بعض ائمہ فن حدیث میں تو ناقابل اعتبار ہیں لیکن فن تفسیر میں ان کی روایات قابل قبول ہوتی ہیں۔مثلاً۔۔۔

قال الامام البيهقي: قال يحيي بن سعيد يعني القطان تساهلوا في التفسير عن قوم لايوثقونهم في الحديث ثم ذكر ليث بن ابى سليم و جُورَيْبر بن سعيد والضحاك ومحمد بن السائب يعنى الكلبي وقال هو لاء لايحمد حديثهم ويكتب التفسير عنهم • (دلائل النبوة للبيهقى ج1ص33،ميزان الاعتدال للذببي ج1ص391 في ترجمة جويبر بن سعيد ، التهذيب لابن حجر ج1ص398 ترجمة جويبر بن سعيد )

مذکورہ روات کا تذکرہ ائمہ نے مفسرین کے طور پر کیا ہے لہذا اصولی طور ان کی تفسیری روایات مقبول ہیں، رہا ان پر کلام تو وہ فن حدیث کے بارے میں ہے ۔ائمہ کرام کی تصریحات ان روات کے بارے میں ملاحظہ ہوں۔

### محمد بن مروان السدى:

1:قال الامام بدر الدين محمود بن أحمد العيني: وصاحب التفسير، محمد بن مروان الكوفي وهو أيضًا يعرف بالسدى

(مغانى الأخيار في شرح أسامي رجال معانى الآثار أبي محمد للغيتابي ج3ص416) 2: قال الحافظ ابن حجر العسقلاني : محمد بن مروان بن عبد الله بن إسماعيل الكوفي السدي الصغير صاحب التفسير عن محمد بن السائب الكلبي-(لسان الميزان لابن حجر ج7 ص375) 3: قال الامام عبد الحي بن أحمد العكري الدمشقي: محمد بن مروان السدي الصغير الكوفي المغسر - صاحب الكلبي صاحب الكلبي

(شذرات الذهب لعبد الحي العكري ج1ص318)

### محمد بن السائب الكلبي:

آ: قال الامام ابن عدى : [محمد بن سائب الكلبي] وهو رجل معروف بالتفسير ... وحدث عن الكلبي الثوري وشعبة ... ورضوه بالتفسير (الكامل لابن عدى ج6ص2132)

2:قال الذہبى: محمد بن السائب الكلبى، أبو النضر الكوفى المفسر النسابة الاخباري. (ميزان الاعتدال ج 3ص 556)

3: قَالَ الحافظ ابن حجر العسقلاني: وهو معروف بالتفسير وليس لاحد أطولُ من تفسيره وحدث عنه ثقاتٌ من الناس ورضوه في التفسير. (تهذيب التهذيب ج9 ص 157)

#### ابو صالح باذام:

آ: قال العِجلي: باذام أبو صالح روى عنه إسماعيل بن أبي خالد في التفسير، ثقة وهو مولى أم
 هانئ-(معرفة الثقات للعجلي ج1 ص 242)

2: قال يحيى بن سعيد: لم ار احدا من اصحابنا ترك ابا صالح مولى ام هانئ لاشعبة ولا زائدة. (الجرح والتعديل لابن ابي حاتم: ج1 ص 135)

لہذا ان روات پر اعتراض باطل ہے۔

### تفسير نمبر 2:

قال الحسن البصرى رحم الله: خاشعون الذين لايرفعون ايديهم في الصلوة الا في التكبيرة الاولى التعبيرة الاولى التعبير السمر قندى ج2ص408)

# احادیث مبارکہ:

# احاديث مرفوعم:

# <u>دلیل نمبر 1:</u>

قال الأمام الدارقطني م385ه: [رَوى عَبد الرَّحِيمِ بن سُليمان عَن أبي بَكرِ النَّهُ شَلِي عَن عَن عَن أبي بَكرِ النَّهُ شَلِي عَن عاصِمِ بن كُليبٍ ، عَن أبيم] عَن عَلِي ، عَن النَّبي صلَّى الله عَليه وسلَم: أنَّهُ كان يَرفَعُ يَدَيهِ فِي أُوَّلِ الصَّلاةِ ثُمَّ لا يَعُودُ.

اسناده صحيح ورواته ثقاة

(كتاب العلل للدارقطني ج4ص106سوال457)

### <u>اعتراض:</u>

یہ حدیث مرفوع نہیں ہے کیونکہ امام دارقطنی نے اسے نقل کر کے فرمایا ہے: وَخالَفَهُ [عَبدَ الرَّحِیمِ بن سُلیمان] جَماعَةٌ مِن الثِقاتِ ۔۔۔ فَرَووهُ عَن أَبِي بَكْرِ النَّهْسَلِيِّ مَوْقُوفًا عَلَى عَلِيِّ. (كتاب العلل للدارقطنی ج4ص106سوال457)

### <u> جواب نمبر 1:</u>

اس حدیث کو مرفوع بیان کرنے والے امام عبدالرحیم بن سلیمان ہیں ۔ آپ صحیحین اور سنن اربعہ کے ثقہ راوی ہیں۔ (تقریب النہذیب: ص354)

۔۔۔۔ ان کا اس روایت کو مرفوع بیان کرنا ایک زیادت ہے اور جمہور فقہا ء و محدثین کے نزدیک ثقہ کی زیادتی مقبول ہے؛

1: والزيادة مقبولة، (صحيح البخارى ج1ص100 باب العشر فيما يسقى من ماء السماء والماء الجارى) 2: أن الزيادة من الثقة مقبولة (المستدرك على الصحيحين للحاكم ج1ص3070 كتاب العلم)

# <u>جواب نمبر 2:</u>

اگر حدیث کے موقوف اور مرفوع ہونے میں اختلاف ہو جائے توفقہاءا ورمحدثین خصوصا امام بخاری اور امام مسلم رحمہما اللہ کے نزدیک حدیث مرفوع قرار دی جاتی ہے۔

قال الامام النووى: والصحيح طريقة الاصوليين والفقهاء و البخارى ومسلم و محققى المحدثين انه يحكم بالرفع والاتصال لانها زيادة ثقة (شرح مسلم للنووى ج1ص256،282)

حدیث علی رضی اللہ عنہ مرفوع ہے اور یہ اعتراض باطل ہے۔

<del>دلیل نمبر 2.</del>

روى الامام الحافظ المحدث أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي م303ه:قال أخبرنا سويد بن نصر حدثنا عبد الله بن المبارك عن سفيان عن عاصم بن كليب عن عبد الرحمن بن الأسود عن علقمة عن عبد الله قال أخبركم بصلاة رسول الله صلى الله عليه و سلم قال : فقام فرفع يديه أول مرة ثم لم يعد

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

(سنن النسائي ج1ص158باب ترک ذلک ، السنن الکبري للنسائي ج1ص350،351رقم1099باب ترک ذالک)

دلیل نمبر 3:

روى الامام الحافظ المحدث أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي م303ه: قال اخبرنا محمود بن غيلان المروزى حدثنا وكيع حدثنا سفيان عن عاصم بن كليب عن عبدالرحمن بن الاسود عن علقمة عن عبدالله انه قال الا اصلى بكم صلوة رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلى فلم يرفع يديه الامرة واحدة،

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

(سنن النسائي ج 1 ص161،162باب الرخصة في ترك ذلك ،السنن الكبرى للنسائي ص221رقم 645باب الرخصة في ترك ذلك ) ترك ذلك عند النسائي ص

# دلیل نمبر 4:

روى الامام أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي م 279ه قال :حدثنا هناد نا وكيع عن سفيان عن عاصم بن كليب عن عبدالرحمن بن الاسود عن علقمة قال قال عبدالله بن مسعو د رضى الله عنه: الا اصلى بكم صلوة رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلى فلم يرفع يديه الا فى او ل مرة

قال [ابوعيسى] وفي الباب عن البراء بن عازب

قال ابوعيسى حديث ابن مسعودرضى الله عنه،حديث حسن وبه يقول غير واحد من ابل العلم من اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم والتابعين وهو قول سفيان [الثورى] وابل الكوفة ـ

تحقیق السند: اسناده صحیح علی شرط البخاری ومسلم تغلیباً. (جامع الترمذی ج1ص59باب رفع البدین عند الرکوع)

وفى نسخة الشيخ صالح بن عبد العزيز ص71 باب ماجاء ان النبى صلى الله عليه وسلم لم يرفع الا فى اول مرة رقم الحديث 257 ، مختصر الاحكام للطوسى ص109رقم 218طبع مكة مكرمة و فى سنن ابى داؤد ج1ص16باب من لم يذكر الرفع عندالركوع

# اعتراض نمبر 1:

غیر مقلدین کہتے ہیں کہ حدیث ابن مسعود رضی اللہ عنہ ثابت نہیں ہے کیونکہ اس کے بارے میں امام عبد اللہ بن مبارک نے فرمایا:

قد ثبت حديث من يرفع يديه وذكر حديث الزهري عن سالم عن أبيه ولم يثبت حديث ابن مسعود أن النبي صلى الله عليه و سلم لم يرفع [يديه] إلا في أول مرة (جامع الترمذي ج1 ص 59 باب رفع اليدين عند الركوع) كم يم حديث ثابت نهين.

### <u> جواب نمبر 1:</u>

حدیث ابن مسعود کے تمام روات ثقہ ہیں۔ اس کے بارے میں امام عبد اللہ بن مبارک رحمہ اللہ کی یہ جرح غیر مفسر اور غیر مبین السبب ہے۔اصول حدیث کے اعتبار سے ایسی جرح قابل قبول نہیں۔

1: لا يقبل الجرح الا مفسرا (الكفايه في علم الرواية للخطيب ص:101)

2: إذا كان الجرح غير مفسر السبب فإنه لا يعمل به (صيانة صحيح مسلم لابن الصلاح ص96)

2. ولا يقال إن الجرح مقدم على التعديل لأن ذلك فيما إذا كان الجرح ثابتا مفسر السبب و إلا فلا يقبل الجرح إذا لم يكن كذلك

(توجيه النظر إلى أصول الأثرلطاهر الجزائري ج2 ص550)

### جواب نمبر 2:

حدیث ابن مسعود رضی اللہ عنہ مختلف الفاظ سے مروی ہے۔

1: عن عبد الله قال ألا أخبركم بصلاة رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: فقام فرفع يديه أول مرة ثم

(سنن النسائي ج1ص158باب ترک ذلک)

2: قال عبدالله بن مسعو د رضى الله عنه الا اصلى بكم صلوة رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلى ففلي فصلى فعلم فصلى فعلم يرفع يديه الا في او ل مرة

(جامع الترمذي ج1ص59باب رفع اليدين عند الركوع)

3: عن عبد الله عن النبي صلى الله عليه و سلم: أنه كان يرفع يديه في أول تكبيرة ثم لا يعود (سنن الطحاوي ج 1ص162 باب التكبير للركوع والتكبير للسجود والرفع من الركوع)

حدیث کے وہ الفاظ جو امام ابن مبارک کی جرح میں مذکور ہیں وہ سنن طحاوی کی روایت سے ملتے جاتے ہیں، باقی روایات سے اس جرح کا کوئی تعلق نہیں رہی یہ جرح تو اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ امام ابن مبارک نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی جس حدیث کو روایت کیا ہے (سنن النسائی ج1ص158باب ترک ذلک) اس میں یہ ذکر ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے نماز کا نقشہ لوگوں کو پڑھ کر دکھایا، لیکن سنن طحاوی میں نماز کا نقشہ نہیں صرف زبانی بیان کیا گیا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم پہلی مرتبہ رفع یدین کرتے تھے بعد میں نہیں کرتے تھے۔ چونکہ ابن مبارک رحمہ اللہ نے یہ روایت اس طرح سنی تھی (یعنی ابن مسعود کے عمل کے ساته) اس لیے اس حدیث پر اعتراض کر دیا جو حضرت ابن مسعود رضی اللہ سے قولا مروی ہے ۔ حقیقتا دیکھا جائے تو یہ اعتراض بنتا نہیں۔ کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کی نماز پڑھ کر دکھانے اور اس کو زبانی بیان کرنے میں کوئی تضاد نہیں، اس لیے کہ یہ ممکن ہے کہ راوی ایک مرتبہ حدیث کو عملا بیان کرے اور دوسری مرتبہ اسے قولا بیان کرے یہ حدیث کے غیر ثابت ہونے کی دلیل نہیں۔

# جواب نمبر 3:

بالفرض یہ جرح اگر فعلی روایت پر بھی ہو تو ہم کہتے ہیں کہ امام عبد اللہ بن مبارک رحمۃ اللہ علیہ سے اس ا عتراض کو نقل کرنے والے ان کے شاگرد سفیان بن عبدالملک المروزی ہیں ۔ (جامع الترمذی ج1ص59باب رفع البِدین عند الرکوع)

اور یہ آپ کے بڑے شاگردوں میں سے ہیں جیسا کہ علامہ ابن حجر رحمہ اللہ نے تصریح کی ہے:

من كبار اصحاب ابن المبارك (تقريب التهذيب لابن حجر ص:278)

لیکن ان کے ایک اور شاگرد سوید بن نصر المروزی نے اسی حدیث کو آپ ہی سے بلا اعتراض نقل کیا ہے۔(سنن النسائی ج1ص158باب ترک ذلک)

اور یہ آپ کے آخری عمر کے شاگرد ہیں جیسا کہ علامہ ابن حجر رحمہ اللہ نے تصریح کی ہے: کان راویۃ ابن المبارک (تہذیب التہذیب لابن حجرج:3،ص:110)

معلوم ہوا کہ یہ اشکال آپ کو اول عمر میں تھا جسے آپ نے اپنے قدیمی شاگردوں کو نقل کرایا تھالیکن آخر عمر میں جب آپ نے امام سفیان ثوری رحمہ اللہ سے یہ روایت سنی تو اپنے صغیر شاگرد سوید بن نصر المروزی کو بلا اعتراض املاء کرائی جیسا کہ سنن النسائی (ج:1ص:157)میں یہ حدیث بلا اعتراض موجود ہے معلوم ہوا کہ آپ نے اس اعتراض سے رجوع فرمالیا تھا۔

### <u> جواب نمبر 4:</u>

اس حدیث کو کئی شمار فقہاء اور محدثین نے صحیح اور حسن قرار دیا ہے۔

1: امام ترمذى م 279ه: حسن ـ وفى نسخة: حسن صحيح (جامع الترمذى ج1 ص159 ، شرح سنن ابى داؤد ج2 ص346)

- 2: امام دار قطنى م385ه: اسناده صحيح (كتاب العلل للدارقطنى ج5ص172سوال804)
  - 3: امام ابن حزم م 456ه: صبح خَبَرُ ابْن مسعُودٍ ( المحلى بالآثار ج 2ص578)
- 4: امام ابن القطان الفاسى م 628ه: والحديث عندي لعدالة رواته أقرب إلى الصحة (بيان الوهم والإيهام للفاسى ج5 ص367)
- 5: امام زيلعى م 762ه: و الرجوع الى صحة الحديث لوروده عن الثقات ( نصب الراية للزيلعى ج1 ص396)
  - 6: امام عيني م855ه: قد صح (شرح سنن ابي داؤد ج2 ص346)
  - 7: علامه محمد انور شاه كشميرى م 1350ه: رواه الثلاثة و بو حديث صحيح- (نيل الفرقدين ص 56)

حتی کہ مشہور غیر مقلد بن نے بھی اس کے صحبی ہونے کی تصریح کی ہے:-

1: احمد شاكر المصرى غير مقلد: الحق انه حديث صحيح و اسناده صحيح على شرط مسلم (شرح الترمذي ج2 ص43)

2: ناصر الدين الباني :والحق انه حديث صحيح و اسناده صحيح على شرط مسلم (مشكوة المصابيح بتحقيق الالباني ج1ص254)

لہذا حدیث بالکل صحیح اور ثابت ہے۔

### اعتراض نمبر2:

حدیث ابن مسعود صحیح نہیں ہے کیونکہ اس پر امام ابوداؤد نے اعتراض کیا ہے: قال ابوداؤد: هذا حدیث مختصر من حدیث طویل ولیس هو بصحیح علی هذا اللفظ(ابوداؤد ص117باب من لم یذکر الرفع عندالرکوع- رقم الحدیث 748 طبع دارالسلام)

### جواب نمبر 1:

سنن ابی داؤد کے کئی نسخے ہیں جن میں سے پانچ بہت مشہور ہیں۔

1: نسخہ ابو علی اللؤلوی ...(مکتبہ امدادیہ پاکستان) یہ نسخہ امام ابوداؤد کی وفات والے سال کا ہے اور تمام نسخوں میں سے سب سے زیادہ صحیح ہے،جیسا کہ محشی سنن ابی داؤد نے تصریح کی ہے:

الامام الحافظ ابوعلى محمد بن احمد بن عمرو اللؤوى البصرى روى عن ابى داؤد هذا السنن فى المحرم سنة خمس وسبعين وماتين وروايت من اصح الروايات لانها من آخر ما املى ابو داؤد وعليها مات (حاشيه ابى داؤد: ج1ص2)

اس نسخہ میں یہ اعتراض موجوود نہیں ہے۔

2: نسخہ ابن داست ... یہ نسخہ امام ابو سلیمان خطابی نے خود ابو بکر بن داسہ سے روایت کیا ہے اور اس کی شرح "معالم السنن" کے نام سے لکھی ہے جو کہ مطبوع ہے۔ یہ اعتراض اس نسخہ میں بھی موجود نہیں ہے۔

3: نسخہ ابو عیسی الرملی... یہ نسخہ ابن داسہ کے نسخہ سے ملتا جلتا ہے جیسا کہ أبو المنذر خالد بن إبر اهیم المصري نے تصریح کی ہے:

وروایة ابن داسة أكمل الروایات، وروایة الرملي تقاربها (مقدمة التحقیق شرح سنن ابی داؤد للعینی ج1 ص33) جب نسخہ داسہ میں یہ اعتراض نہیں ہے تو نسخہ رملی میں بھی نہ ہو گا۔

4: نسخہ ابن الاعرابی... یہ نسخہ نامکمل ہے ، بہت سی کتب اس میں نہیں ہیں۔

قال أبو المنذر خالد بن إبراهيم المصرى: رواية ابن الأعرابي يسقط منها كتاب الفتن والملاحم والحروف والخاتم ونحو النصف من كتاب اللباس وفاته أيضاً من كتاب الوضوء والصلاة والنكاح أوراق كثيرة. (مقدمة التحقيق شرح سنن ابي داؤد للعيني ج1 ص33)

5: نسخہ ابن العبد ... ان كا نام ابو الحسن ابن العبد الانصارى ہے يہ بھى سنن كا ايك نسخہ روايت كرتے ہيں۔ (تہذيب التہذيب ج3ص 9)

مندرجہ بالا پانچ نسخوں میں سے یہ اعتراض صرف نسخہ ابن العبد میں ہے جیسا کہ امام مغلطائی نے تصریح کی ہے:

اعترض على هذا بما ذكره أبو داؤد في رواية ابن العبد قال: هذا حديث مختصر من حديثه، وليس بصحيح على هذا اللفظ. (شرح سنن ابن ماجه للمغلطائي: ص 1467)

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ یہ اعتراض امام ابو داؤد کو اول عمر میں تھا جسے آپ کے شاگرد ابن العبد نے نقل کیا ہے لیکن بعد میں آپ نے اس اعتراض سے رجوع فرما لیا۔ اس لیے باقی نسخوں خصوصا نسخہ ابو علی اللؤلوی میں (جو وفات والے سال کا نسخہ ہے) یہ اعتراض موجود نہیں ہے۔

### جواب نمبر2:

اگر اس جرح کو مان بھی کیا جائے تب بھی یہ مبہم ہے اور مبہم جرح قابل قبول نہیں(جیسا کہ حوالہ جات گزر چکے ہیں)

### جواب نمبر <u>3:</u>

امام ابو داؤد نے زیر بحث حدیث کوجس طویل حدیث کا اختصار قرار دیا ہے وہ جزء رفع الیدین

<del>للبخاری میں موجود ہے:</del>

حدثنا الحسن بن الربيع ، حدثنا ابن إدريس ، عن عاصم بن كليب ، عن عبد الرحمن بن الأسود ، حدثنا علقمة أن عبد الله رضي الله عنه قال : « علمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الصلاة : فقام فكبر ورفع يديه ، ثم ركع ، فطبق يديه جعلهما بين ركبتيه فبلغ ذلك سعدا فقال : صدق أخي قد كنا نفعل ذلك في أول الإسلام ثم أمرنا بهذا » . قال البخاري : « وهذا المحفوظ عند أهل النظر من حديث عبد الله بن مسعود (جزء رفع اليدين للبخاري ص 292 رقم الحديث 33)

اگر ابن مسعود رضی اللہ عنہ کی زیر بحث حدیث کو اس طویل حدیث کا اختصار بھی قرار دیا جائے تو بھی یہ اعتراض وارد نہیں ہوتا، کیونکہ اگر اس مختصر حدیث میں جو الفاظ (لم یعد وغیرہ) ہیں وہ طویل حدیث میں نہیں تو یہ زیادت ثقہ ہے اور ثقہ کی زیادتی مقبول ہے [حوالہ جات گزر چکے ہیں]

محدث کبیر مولانا خلیل احمد سہارنپوری رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

لو سلم انہ مختصر من هذا الحديث الطويل ففي المختصر زيادۃ لفظ ليس في الطويل و زيادۃ ثقۃ مقبولۃ عند اہل الحديث (بذل المجہود ج 2ص 22باب من لم يذكر الرفع عند الركوع) پس يہ اعتراض درست نہيں اور حديث صحيح ہے۔

فائدہ: سنن ابی داؤد کا نسخہ عرب ممالک میں پہلے دار الفکر بیروت بتحقیق عبدالحمید طبع ہواتھا، اس میں بریکٹ لگا کر اس اعتراض کو لکھا گیاتھالیکن اس کے بعد دار السلام کے غیر مقادین نے بریکٹ کو ہٹا کر اسی اعتراض کو متن میں لگا دیا ہے۔

### اعتراض نمبر 3:

غیر مقلدین خصوصازبیر علی زئی کہتا ہے کہ حدیث ابن مسعود کی سند میں سفیان ٹوری ہے جو کہ غضب کامدلس ہے اور مدلس کا حکم یہ ہے کہ اس کی صرف وہی روایت قبول کی جائے گی جس میں وہ سماع کی تصریح کرے یا اس کی کوئی معتبر متابعت موجود ہو اور یہاں سماع کی تصریح نہیں ہے، نیز اس روایت میں یہ عاصم بن کلیب سے منفرد بھی ہے، کوئی معتبر متابعت نہیں ہے۔ لہذا یہ سند ضعیف ہے۔ (نور العینین: ص118 تا 128)

### <u> جواب نمبر 1:</u>

امام سفیان ثوری صحیح البخاری، صحیح مسلم اور سنن اربعہ کے ثقہ بالاجماع راوی ہیں اور عند الجمہور یہ طبقہ ثانیہ کے مدلس ہیں جیسا کہ ائمہ حضرات نے ان کو طبقہ ثانیہ میں ذکر کیا ہے۔ (جامع التحصیل فی احکام المراسیل لابی سعید العلائی ص113،طبقات المدلسین لابن حجر ص64،التعلیق الامین علی کتاب التبیین لاسماء المدلسین لابن العجمی ص92، جزء منظوم فی اسماء المدلسین لبدیع الدین غیرمقلد ص89) اور طبقہ ثانیہ کی تدلیس عندالمحدثین صحیح حدیث کے منافی نہیں ہے ۔ پس یہ حدیث صحیح ہے ۔

### <u>جواب نمبر 2:</u>

ا المام سفیان ثوری اس روایت میں متفرد نہیں بلکہ دیگر ثقات بالاجماع روا ت نے ان کی متابعت تامہ کر رکھی ہے، مثلاً۔۔۔

1: امام ابوبكر النهشلي (مت سق)

وَرَواهُ أَبُو بَكْرِ النَّهْسَلِيُّ ، عَن عاصِمِ بن كُلَيبٍ ، عَن عَبدِ الرَّحمَن بن الأُسوَدِ ، عَن أبيهِ ، وعَلقَمَةُ ، عَن عَبدِ الله.

(كتاب العلل للدارقطني ج5ص172سوال804)

### 2:امام وكيع بن الجراح (ع)

حدثنا عبد الوارث بن سفيان قال حدثنا قاسم بن أصبغ قال حدثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل قال حدثني أبي قال حدثنا وكيع عن عاصم بن كليب عن عبد الرحمن بن الأسود عن علقمة قال قال ابن مسعود (التمهيد الابن عبد البرج4 ص189)

لہذا تفرد کا اعتراض باطل ہے، اور حدیث ابن مسعود صحیح ہے ـ

### دلیل نمبر 5:

روى الامام ابوبكر اسماعيلى قال حدثنا عبد الله بن صالح بن عبد الله أبو محمد صاحب البخاري صدوق ثبت قال : حدثنا إسحاق بن إبراهيم الْمَرْوَزِيُّ ، حدثنا محمد بن جابر السُحَيْمِيُّ ، عن حماد ، عن إبراهيم ، عن علقمة ، عن عبد الله ، قال : صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي

بكر وعمر ، فلم يرفعوا أيديهم إلا عند افتتاح المصلات

اسناد صحيح ورواتم ثقات.

ِ (كتاب المعجم لابي بكر الاسماعيلي ج2ص693،693ر قم154،مسند ابي يعلى ص922ر قم5037)

#### اعتر اض:

غیر مقادین کہتے ہیں کہ اس کی سند میں ایک راوی محمد بن جابر ہیں، ان پر ائمہ نے جرح کی ہے۔ نیز آخر عمر میں ان کا حافظہ خراب ہوگیا تھا اور اختلاط کا شکار بھی تھے۔ان کی کتابیں ضائع ہوگئیں تھیں اور یہ تلقین کو قبول کرنے لگے تھے۔ لہذا یہ روایت ضعیف ہے۔

### <u>جواب:</u>

صحمد بن جابر یمانی عندالجمہور ثقہ وصدوق ہیں ، درج ذیل ائمہ نے ان کی توثیق و مدح فرمائی ہے: امام عمرو بن علی الفلاس:

قال الفلاس: صدوق كثير الوهم(شرح سنن ابن ماجة للمغلطائي: ج1 ص 435، الجرح و التعديل ج7ص219،)

### <u>امام ابو حاتم الرازي:</u>

قال عبد الرحمن بن ابى حاتم الرازي: وسئل ابى عن محمد بن جابر وابن لهيعة فقال محلهما الصدق ومحمد بن جابر احب إلى من ابن لهيعة. (الجرح و التعديل ج7ص219، 220)

ابو زرعم الرازي و امام ابو حاتم الرازي:

قال ابن ابى حاتم الرازي: وسمعت أبي وأبا زرعة يقولان من كتب عنه باليمامة وبمكة فهو صدوق (تهذ يب التهذيب ج9ص77)

#### <u>امام نور الدين الهيثمي:</u>

محمد بن جابر السحيمي وفيه كلام كثير وهو صدوق في نفسه صحيح الكتاب ولكنه ساء حفظه (مجمع الزوائد:ج2 ص 479، ج3 ص 349)

#### امام عبدالله بن عدى الجرجاني:

قال الامام أبو أحمد عبدالله بن عدي الجرجاني: وعند إسحاق بن أبي إسرائيل عن محمد بن جابر كتاب أحاديث صالحة وكان إسحاق يفضل محمد بن جابر على جماعة شيوخ هم أفضل منه وأوثق وقد روى عن محمد بن جابر كما ذكرت من الكبار أيوب وابن عون وهشام بن حسان والثوري وشعبة وابن عينة وغير هم ممن ذكرتهم ولو لا أن محمد بن جابر في ذلك المحل لم يرو عنه هؤلاء الذين هو دونهم وقد خالف في أحاديث ومع ما تكلم فيه من تكلم يكتب حديثه (الكامل لابن عدى ج6ص153)

### امام ذبلي:

وقال الذهلي لا بأس به (تهذيب التهذيب ج9ص75)

### <u>امام ابو الوليد:</u>

قال ابو الوليد: نحن نظلم محمد ابن جابر بامتناعنا من التحديث عنه ( تهذيب التهذيب ج9ص78)

لہذا محمد بن جابر یمانی سے مروی روایت کم از کم حسن درجہ کی ہتے ۔ رہا اختلاط اور کتب کے ضائع ہونے کی وجہ سے تلقین قبول کرنے کا اعتراض توائمہ اصول ان جیسے روات کے متعلق ایک قاعدہ بیان کرتے ہیں :

المام نووى: وحكم المختلط أنه لا يُحتج بما روى عنه في الاختلاط أو شك في وقت تحمله، ويحتج بما روى عنه قبل الاختلاط

(تهذيب الاسماء واللغات للنووي ج 1 ص 242)

امام خطیب بغدادی: محمد بن خلاد الاسکندرانی کے تذکرہ میں ایک قاعدہ بیان کرتے ہیں:

كل من سمع منه قديما قبل ذهاب كتبه فحديثه صحيح ومن سمع منه بعد ذلك فأيس حديثه بذاك (الكفاية: ص153)

اُور امام ابو زرعہ اور امام ابو حاتم الرازی نے تصریح فرمائی ہے کہ محمد بن جابر سے جس نے یمامہ اور مکہ میں روایت لی ہے وہ اس وقت صدوق تھے۔

و قال عبد الرحمن بن ابى حاتم الرازي: وسمعت أبي وأبا زرعة يقولان من كتب عنه باليمامة وبمكة فهو صدوق

### (تہذیب ج9ص77)

اور ہماری پیش کردہ روایت میں بھی امام اسحاق بن ابراہیم المروزی نے ان سے یمامہ میں روایت

<del>کی ہے جیسا کہ ائمہ نے تصریح کی ہے: -</del>

1: قال الامام محمد بن سعد في ترجمة اسحاق بن ابرابيم المروزى : وكان رحل الى محمد بن جابر باليمامة فكتب كتبم ،وقدم البصرة من اليمامة بعد موت ابى عوانة بيومين او ثلاثة (طبقات ابن سعد: ج7ج 7صو353)

2: قال أبو يعقوب إسحاق بن أبي إسرائيل لما انصرفت من اليمامة من عند هذا الشيخ يعنى محمد بن جابر الخ (تاريخ بغداد ج5ص357)

3: قال الامام أبو أحمد عبدالله بن عدي الجرجاني: وعند إسحاق بن أبي إسرائيل عن محمد بن جابر كتاب أحاديث صالحة وكان إسحاق يفضل محمد بن جابر على جماعة شيوخ هم أفضل منه وأوثق الخ (الكامل لابن عدى ج6ص153)

اس تحقیق سے معلوم ہوا کہ محمد بن جابر الیمامی سے اسحاق المروزی کا سماع قبل الاختلاط کا ہے اور انہوں نے سماع حدیث کتاب سے کی ہے پس اعتراض باطل ہے۔

### دلیل نمبر 6:

روى الامام الاعظم ابوحنيفة رحمه الله يقول سمعت الشعبى يقول سمعت البراء بن عازب رضى الله عنه يقول كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا افتتح الصلوة رفع يديه حتى يحاذى منكبيه لايعود برفعهما حتى يسلم من صلوته،

اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

(مسند ابي حنيفة برواية ابي نعيم ص344رقم 225وفي نسخة ص156طبع الرياض)

# دلیل نمبر 7:

روى الامام أبو داؤد السجستاني :قال حدثنا محمد بن الصباح البزاز نا شريك عن يزيد بن ابى زياد عن عبدالرحمن بن ابى ليلى عن البراء ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان اذا افتتح الصلوة رفع يديه الى قريب من اذنيه ثم لايعود،

اسناده صحيح على شرط المسلم

(سنن ابي داؤد ج1 ص1 1 اباب من لم يذكر الرفع عند الركوع ، مسند ابي يعلى ص1 1 اباب من لم يذكر الرفع عند الركوع ، مسند ابي يعلى ص1 1 المديث (1692 ، 1691 )

### اعتر اض:

غیر مقادین کہتے ہیں کہ اس حدیث میں یزید بن ابی زیاد کوفی راوی ضعیف ہے۔کیونکہ اس کا آخری عمر میں حافظہ خراب ہوگیا تھا اور یہ تلقین کو قبول کرتا تھا یہ حدیث تغیر حفظ کے بعد کی ہے نیز ثم ''لایعود''کا جملہ ان کےقدماء اصحاب نے بیان نہیں کیا ہے۔پس یہ روایت ضعیف ہے۔ جو اب:

امام یزید بن ابی زیاد کو فی صحیح البخاری تعلیقاً،صحیح مسلم اور سنن اربعہ کے راوی ہیں۔ایک جماعت محدثین نے ثقہ ، صدوق ، عدل قرار دیا ہے مثلاً:

امام جرير بن عبد الوليد: يزيد احسنهم استقامة في الحديث (الجرح و التعديل ج9 ص327)

امام أبو داؤد: لا أعلم أحدا ترك حديثه (سير اعلام النبلاء ج5ص381)

امام ترمذی: یزید بن ابی زیاد سے مروی کئی روایات کو "حسن صحیح" اور کئی جگہ "حسن" قرار دیا۔

(باب ما جاء في المنى و المذى،باب ما جاء من الرخصة في ذلك[اى الحجامة الصائم]، باب ما جاء في مواقيت الإحرام لأهل الآفاق ، باب مناقب العباس بن عبد المطلب)

امام احمد بن حنبل: قال كما قال جرير (الجرح و التعديل ج9 ص327)

احمد بن صالح: يزيد بن أبي زياد ثقة لا يعجبني قول من يتكلم فيه (تاريخ الثقات لابن شابين ص256، معرفة الثقات للعجلي ج2 ص364)

امام سفيان الثوري: فهو على العدالة والثقة وإن لم يكن مثل منصور والحكم والأعمش فهو مقبول القول ثقة

(المعرفة والتاريخ للفسوى ج 3ص 175)

امام الشيخ ابن دقيق العيد: ويزيد بن أبي زياد معدود في أهل الصدق، كوفي، يكنى أبا عبد الله (نصبُ الراية ج 1ص 477)

امام ابو الحسن: يزيد بن أبي زياد، جيد الحديث (نصب الراية ج 1ص 477)

المام الذببي: [يزيد بن أبي زياد] الأمام المحدث أبو عبد الله، الهاشمي( سير اعلام النبلاء ج5ص 380)

مشہور غیر مقلداحمد محمد شاکر شرح ترمذی میں یزید کی کافی توثیق نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں: و الحق انہ ثقۃ

پھر امام شعبہ سے توثیق نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

و بذا نهایۃ التوثیق من شعبۃ و ہو آمام الجرح و التعدیل ۔۔۔ فقد اصاب الترمذی فی تصحیحہ( شرح الترمذی ج1 ص195)

مزیدآگئے جاکر لکھتے ہیں:

فمدار الحدیث علی یزید ابن ابی زیاد و بو ثقة صحیح الحدیث و قد تكلمنا علیه تفصیلا فیما مضی (شرح الترمذی ج2ص409)

لہذا عند الجمہور یزید ثقہ ،صدوق ، عادل ہے ، رہا تغیر حفظ اور تلقین قبول کرنے کا اعتراض تو امام ابن حبان نے تصریح کی ہے:

وكان يزيد صدوقا إلا أنه لما كبر ساء حفظه وتغير، فكان يتلقن مالقن، فوقع المناكير في حديثه ... فسماع من سمع منه قبل دخوله الكوفة في أول عمره سماع صحيح (كتاب المجروحين لابن حبان ج3 ص 100) اس روايت ميں آپ كيے شاگرد شريك آپ سے ''ثم لايعود'' وغيره كا جملہ نقل كيا ہے اور يہى جملہ آپ نے تغير حفظ سے آپ كے كبار اصحاب نے بهى نقل كيا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے كہ يہ جملہ آپ نے تغير حفظ سے پہلے نقل كيا ہے، مثلاً:

<u>امام سفيان الثورى:</u>

حدثنا أبو بكرة قال ثنا مؤمل قال ثنا سفيان قال ثنا يزيد بن أبي زياد عن بن أبي ليلى عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال : كان النبي صلى الله عليه و سلم إذا كبر لافتتاح الصلاة رفع يديه حتى يكون إبهاماه قريبا من شحمتى أذنيه ثم لا يعود.

(سنن الطحاوى ج 1 ص162)

#### امام بشیم بن بشیر:

حدثنا إسحاق حدثنا هشيم عن يزيد بن أبي زياد عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن البراء قال : رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم حين افتتح الصلاة كبر ورفع يديه حتى كادتا تحاذيان أذنيه ثم لم يعده (مسند ابى يعلى ص400 رقم الحديث 1691)

### امام ابن عیینہ:

عبد الرزاق عن بن عيينة عن يزيد عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن البراء بن عازب مثله وزاد قال مرة واحدة ثم لا تعد لرفعها في تلك الصلاة (مصنف عبد الرزاق ج 2ص 45رقم الحديث 2534)

امام اسماعیل بن زکریا:

حدثنا يحيى بن محمد بن صاعد نا محمد بن سليمان لوين ثنا إسماعيل بن زكريا ثنا يزيد بن أبي زياد عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن البراء أنه: رأى رسول الله صلى الله عليه و سلم حين افتتح الصلاة رفع يديه حتى حاذى بهما أذنيه ثم لم يعد إلى شيء من ذلك حتى فرغ من صلاته (سنن الدارقطني ص 196 رقم الحديث 1116)

امام ابن ادریس:

حدثنا إسحاق حدثنا ابن إدريس قال: سمعت يزيد بن أبي زياد عن ابن أبي ليلى عن البراء قال: رأيت رسول الله صلى الله عليه و سلم رفع يديه حين استقبل الصلاة حتى رأيت إبهاميم قريبا من أذنيه ثم لم يرفعهما (مسند ابى يعلى ص400 رقم الحديث 1692)

اسُ ساری تفصیل سے معلوم ہوا کہ ''ثم لایعود'' کا جملہ تغیر حفظ سے پہلے کا جسے آپ کے کبار اصحاب نے بھی ذکر کیا ہے، اسے تلقین کا نتیجہ قرار دینا غلط ہے، پس حدیث صحیح ہے

## دلیل نمبر 8:

روى الامام أبو بكر عبدالله بن الزبير الحميدي: قال [حَدَّثَنَا سُقْيَانُ قال] ثنا الزبرى قال اخبرنى سلام بن عبدالله عن ابيه قال رايت رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا افتتح الصلوة رفع يديه حذو منكبيه واذا اراد ان يركع وبعد ما يرفع راسه من الركوع فلايرفع ولا بين السجدتين،

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخاري ومسلم

(مسند الحميدي ج2ص277رقم614طبع بيروت،مسند ابي عوانة ج1ص334باب بيان افتتاح الصلوة)

#### <del>اعتراض</del>

غیر مقادین کہتے ہیں کہ یہ روایت اثبات رفع الیدین کی تھی مگر حنفیو ں نے تحریف کر کے ترک رفع الیدین کی بنا دی ۔ نسخہ ظا ہریہ دمشقیہ میں اثبات ہی کی ہے ۔ (نور العینین ص68و ص71 وغیرہ)

## <u>جواب اول :</u>

یہ روایت ''الحمیدی عن سفیان بن عیینہ '' کے طریق سے مروی ہے ۔ امام بخاری نے اپنی صحیح میں اس حدیث کو اس طریق سے تخریج نہیں کیا ۔ اپنے ''جزء رفع الیدین'' میں امام حمیدی کے طریق سے موقوف روایت کو تو نقل کیا ہے لیکن مرفوع روایت کو تخریج نہیں کیا، حالانکہ امام بخاری کا ضا بطہ ہے :

قال الحاكم كان البخارى اذا وجد الحديث عند الحميدى لا يعود ه الى غيره.

(تقريب التهذيب: ج1 ص288، تهذيب التهذيب: ج3 ص142، جزء رفع اليدين ص272رقم 15)

#### جواب نمبر2:

تحریف والا اعتراض اس لیے بھی باطل ہے کہ امام ابو عوانہ نے بھی من طریق سفیان عند الرکوع ترک رفع کی حدیث بھی نقل کی ہے ۔

(مسند ابی عوانۃ ج1ص334)

نیز امام محمد بن حارث القیروانی ااور امام بیہقی نے حضرت ابن عمر ہی سے دیگر طرق سے تر ک رفع الیدین عند الرکوع کی سند اً صحیح حدیثیں نقل کی ہیں ۔ (اخبا ر الفقہاء ص214، مسند ابی عوانہ: ج1 ص334، خلافیات البیہقی بحوالہ شرح سنن ابن ما جہ للمغلطائی: ج5 ص1472)

## <u>دلیل نمبر 9:</u>

روى الإمام أبو عوانة يعقوب بن إسحاق الاسفرائني: قال حدثنا عبدالله بن ايوب المُخَرِّمِيُ و سَعْدان بن نصر وشعيب بن عمر وفي آخَرينَ قالوا حدثنا سفيان بن عيينة عن الزبرى عن سالم عن ابيه قال رايت رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا افتتح الصلوة رفع يديه حتى يحاذى بهما وقال بعضهم حذو منكبيه واذا اراد ان يركع وبعد ما يرفع راسه من الركوع لايرفعهما وقال بعضهم ولايرفع بين السجدتين، اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

(مسند ابى عوانة ج1ص334 بيان رفع اليدين في افتتاح الصلاة قبل التكبير بحذاء منكبيه وللركوع ولرفع رأسه من الركوع وأنه لا يرفع بين السجدتين، رقم1251، الخلافيات للبيهقي بحوالم شرح سنن ابن ماجم لمغلطائى ج5ص1472باب رفع اليدين اذا ركع واذارفع راسم من الركوع)

وقال الامام ابو عبد الله المغلطائي: حديث لاباس به• (شرح سنن ابن ماجه لمغلطائي ج5ص1472)

## دلیل نمبر 10:

روى الامام الحافظ ابوعبدالله محمد بن الحارث الخشنى القيروانى: قال حدثنى عثمان بن محمد قال قال لى عبيدالله بن يحيى حدثنى عثمان بن سوادة ابن عباد عن حفص بن ميسرة عن زيد بن اسلم عن عبدالله بن عمر رضى الله عنهما قال كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بمكة نرفع ايدينا في بدء الصلوة وفي داخل الصلوة عندالركوع فلما هاجر النبي صلى الله عليه وسلم الى المدينة ترك رفع اليدين في داخل الصلوة عندالركوع وثبت على رفع اليدين في بدء الصلوة.

اسناده صحيح ورواتم ثقات.

(اخبار الفقهاء والمحدثين للقيرواني: ص214تحت رقم الترجمة378طبع بيروت)

## <u>اعتراض:</u>

غیر مقادین کہتے ہیں کہ اس روایت کے راوی محمد بن حا رث نے روایت ذکر کرنے سے پہلے تصریح کی ہے :

و هو من غرائب الحديث واراه من شواذ ها (اخبار الفقهاء والمحدثين ص214) يعنى يہ حديث غريب بلكہ شاذ ہے لهذا ضعيف و ناقابل استدلال ہے۔

#### <del>جو اب اول :</del>

غرا بت وجہ ضعف نہیں ہے ۔ایسا ممکن ہے کہ حدیث غریب ہو اور صحیح بھی ہو۔چنانچہ امام حا کم ایک حدیث کے متعلق فرماتے ہیں:

رواه البخاري في الجامع الصحيح ... وهو من غرائب الصحيح (معرفت علوم الحديث :ص:94)

آگے لکھتے ہیں:

رواه مسلم في المسند الصحيح عن أبي بكر بن أبي شيبة وغيره عن سفيان و هو غريب صحيح (معرفت علوم الحديث: ص59)

جواب ثا ني:

غیر مقادین اگر یہ کہیں کہ عثمان بن سوادہ (جس کا ترجمہ امام قیروانی لائے ہیں) غریب حدیث لاتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ بخاری ومسلم کے بہت سے راوی غریب الحدیث ہیں: مثلاً

1: امام احمد بن صباح النبشلي ـ ثقم ،حا فظ ، لم غرا ئب - (تقريب ج1ص16)

2: امام ابرا بيم بن اسحاق البناني --صدوق، يَغْرُبُ (تقريب ص 25 ج 1)

3: امام اسباط بن نصر ...صدوق ، كثير الخطاء ، يَعْرُبُ (تقريب ص40ج1)

4ابرابيم بن طحمان الخراساني...ثقم، يَغْرُبُ (تقريب ص29ج1)

5:حكام بن سلم ــ ثقم ، لم غرا ئب (تقريب ص132ج1)

لہذا یہ اعتراض باطل ہے۔

## جواب ثالث:

شا ذ کی دو تعریفیں کی گئیں ہیں:

1: فأما الشاذ فإنه حديث يتفرد به ثقة من الثقات (معرفت لعلوم الحديث للحاكم ص119)

یعنی تفرد من الثقات کو شاذ کہا جاتا ہے لیکن یہ تعریف مرجوح ہے، راجح تعریف یہ ہے:

2: قال الشافعي ليس الشاذ من الحديث أن يروي الثقة ما لا يرويه غيره هذا ليس بشاذ إنما الشاذ أن يروي الثقة حديثا يخالف فيه الناس هذا الشاذ من الحديث (معرفت لعلوم الحديث للحاكم ص119، مقدمة ابن الصلاح ص76 وغيره)

اسی کو حافظ ابن حجر نے راجح فرمایا ہے:

وهذا هو المعتمد في تعريف الشاذ، بحسنب الاصطلاح (نزبة النظر ص 213، الشرح للقارى ص336)

مخا لفت ثقات والی تعریف جو کہ راجح ہے حدیث ابن عمر پر صادق نہیں آتی کیو نکہ کسی ثقہ راوی نے ایسی کوئی صحیح حدیث بیان نہیں کی جس میں وفات تک کے الفاظ مروی ہوں۔ لہذا یہ حدیث تفرد من الثقات کے قبیل سے ہے جو جمہور ائمہ فقہاء ومحدثین کے ہاں بالاتفاق مقبو ل ہے: قال الجمہور من الفقهاء وأصحاب الحدیث زیادة الثقة مقبولة إذا انفرد بھا(الکفایہ ص365)

لہذا شاذ و غریب ہونے کی جرح مردود ہے اور یہ حدیث صحیح اور حجت ہے۔

## دليل نمبر 11:

عَنْ مُحَمَّدِ بْن عَمْرُوبْن عَطَائِ انَّهُ كَانَ جَالِسًا مَعَ نَقْر مِّنْ اَصْحَابِ النَّبِيِّ صلى الله عليه و سلم قَدَّكُرْنَا صَلُومَ النَّبِيِّ صلى الله عليه و سلم قَقَالَ اَبُوْحُمَيْدِ السَّاعِدِيُّ رضى الله عنهما اَنَا كُنْتُ اَحْفَظُكُمْ لِصَلُومَ رسُولِ اللهِ صلى الله عليه و سلم رَا يُثُمُ إِذَا كَبَّرَ جَعَلَ يَدَيْهِ حَدُو مَنْكَبَيْهِ وَإِذَا ركَعَ امْكَنَ يَدَيْهِ مِنْ لِصَلُومِ رسُولِ اللهِ عليه و سلم رَا يُثُمُ إِذَا كَبَّرَ جَعَلَ يَدَيْهِ حَدُو مَنْكَبَيْهِ وَإِذَا ركَعَ امْكَنَ يَدَيْهِ مِنْ رُكَبَيْهِ وَالْمَا الله عليه و سلم رَا يُثُمَّ إِنْ يَعُونُ كُلُّ قَقَارٍ مَّكَانَهُ وَإِذَا سَجَدَ وَضَعَ يَدَيْهِ غَيْرَمُقَتَرِشٍ وَلاَ قَالِمَ مُمَا الله عليه و الله عَدْمُ رأسَهُ إِسْتُوى حَتَّى يَعُونُ كُلُّ قَقَارٍ مَّكَانَهُ وَإِذَا سَجَدَ وَضَعَ يَدَيْهِ غَيْرَمُقَتَرِشٍ وَلاَ قَالِمَ مَهُمَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ رأسَهُ إِسْتُوى حَتَّى يَعُونُ وَكُلُ قَقَارٍ مَّكَانَهُ وَإِذَا سَجَدَ وَضَعَ يَدَيْهِ غَيْرَمُقَتَرِشٍ وَلاَ قَالِمَ مَهُمَا اللهِ عَنْ مَا مُعَالِمُ اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَا الْحَلْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّه

(صحيح البخارى: ج1ص114 صحيح ابن خزيمة؛ ج1ص298)

## اعترا<u>ض:</u>

عدم ذکر سے نفی ذکر لازم نہیں آتا۔ محمد قاسم نانوتوی(بانی مدرسہ دیوبند)نے لکھا: "مذکورنہ ہونا معدوم ہونے کی دلیل نہیں۔" اور سنن ابی داؤد میں حضرت ابو حمید ساعدی رضی اللہ عنہ کی روایت ہے جس میں رکوع سے پہلے اور رکوع کے بعد والے رفع یدین کا ذکر موجود ہے۔

## <u>جواب:</u>

اولاً: ہمارا مؤقف یہ ہے کہ صرف تکبیر تحریمہ کے وقت رفع یدین کیا جائے،اس کے علاوہ

پوری نماز میں رفع بدین نہ کیا جائے۔ صحیح بخاری کی اس حدیث میں حضرت ابوحمید الساعدی رضی اللہ عنہ صرف تکبیر تحریمہ کے وقت رفع بدین کا ذکر کرتے ہیں،باقی مقامات کا ذکر نہیں کرتے۔اس سے ہمارا مؤقف ثابت ہے۔ نیز حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمہ اللہ کا قول اس استدلال کے خلاف نہیں،اس لیے کہ اصول ہے:

السکوت فی معرض البیان بیان(مرعاۃ المصابیح لعبیداللہ المبارکپوری ج3 ص385،روح المعانی ج18ص7) وہ مقام جہاں ایک شے کو بیان کرنا چاہیے،وہاں اس کے بیان کو چھوڑنے کا مطلب اس شے کا عدم بیان کرنا ہوتاہے۔

حضرت ابوحمید ساعدی رضی اللہ عنہ نماز کے اس نقشہ کو بیان فرمارہے ہیں جو دیکھنے سے نظر آتا ہے کمافی الحدیث ''رایتہ'' (میں نے انھیں دیکھا)۔ اگررفع الیدین عندالرکوع وبعد الرکوع ہوتا تو ضرور بیان کرتے معلوم ہو اکہ یہ رفع یدین نہیں ہوتا تھا۔

حضرت نانوتوی رحمہ اللہ کا قاعدہ مطلق ہے اور ہمارا بیان کردہ اصول ایک قید ''فی معرض البیان''کے ساته مقید ہے۔دونوں میں کوئی تضاد نہیں۔

ثانیا: ابو داؤد کی محولہ روایت کا تفصیلی جواب تو غیر مقلدین کی دلیل نمبر 5 کے تحت آئے گا۔ مختصراً عرض ہے کہ اس روایت میں ایک راوی عبدالحمید بن جعفر ہے جو کہ ضعیف، خطاکار اور قدری ہے۔امام نسائی،امام ابوحاتم،امام سفیان ثوری،امام یحییٰ بن سعید القطان،امام یحییٰ بن معین،امام ابن حبان،امام ترمذی،امام طحاوی رحمہم اللہ تعالیٰ وغیرہ نے اس پر جرح کی ہے۔نیز یہ روایت منقطع بھی ہے کہ محمد بن عمرو بن عطاء کا سماع حضرت ابوقتادہ سے نہیں اور سندا متنابھی یہ روایت مضطرب ہے۔ لہذا یہ روایت نا قابل احتجاج ہے۔

#### دلیل نمبر 12:

روى الامام الحافظ المحدث مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة وأبو كريب قالا حدثنا أبو معاوية عن الأعمش عن المسيب بن رافع عن تميم بن طرفة عن جابر بن سمرة قال خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال مالي أراكم رافعي أيديكم كأنها أذناب خيل شمس اسكنوا في الصلاة

(صحيح مسلم ج1ص181باب الامر بالسكون في الصلوة ، السنن الكبرى للبيهقي ج2ص280جماع ابواب الخشوع في الصلوة والاقبال عليها ، صحيح ابن حبان ص584رقم1878باب ذكر مايستحب للمصلي رفع اليدين ، سنن ابي داؤد ج1صطوة والاقبال عليها ، صحيح ابن حبان ص584رقم1878باب في السلام،سنن النسائي ج1ص176باب السلام بالايدي في الصلوة)

#### اعتراض:

غیر مقلدین کہتے ہیں حدیث جا بر بن سمرہ میں اشارہ عند السلام فی التشہد سے منع کیا گیا ہے،ترک رفع الیدین سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ اسی لیے علماء نے اسے باب السلام میں ذکر کیا ہے نہ کہ باب رفع الیدین میں نیز علما ء دیوبند سے پہلےکسی نے بھی اس حدیث سے نفی اور منع رفع یدین پر استدلال نہیں کیا۔

### جواب شق 1:

اس حدیث کا ترک رفع الیدین سے تعلق ہے، کیونکہ اس میں ''اسکنوا فی الصلاۃ'' کے الفاظ ہیں اور علامہ بدر الدین عینی اور امام زیلعی نے اس حد یث کے متعلق تصریح کی ہے: انما یقال ذلک لمن یر فع یدیہ فی اثناء الصلوۃ و ہو حالۃ الرکوع او السجود و نحو ذلک

(شرح سنن ابى داؤد للعينى ج3ص297، نصب الرايم ج1ص472)

لہذا اس کا تعلق منع رفع یدین کے ساتہ ہے نہ کہ تشہد کے ساتہ ۔

### جواب شق2:

علماء نے اس حدیث کو رفع یدین یا ترک رفع یدین کے باب میں بھی ذکر فرمایا ہے، مثلاً۔۔ 1:علامہ زمحشری نے اس حدیث کو ''باب لا تر فع الایدی فی الصلوۃ الا عند افتتاح الصلوۃ'' میں ذکر کیا ہے ۔

(رؤوس المسائل الخلافيم بين الحنفية والشافعية ج1ص156)

3: امام ابو محمد على بن زكر يا المنبجى نے اس حديث كو "باب لاترفع الايدى عند الركوع ولا بعد الرفع منه" ميں ذكر كيا ہے ـ

(اللباب في الجمع بين السنة والكتاب ج1ص256)

4: المام ابو الحسن القدوري اس حديث كو "باب لا تر فع اليدين في تكبير الركوع" مين لائے ہيں ۔ -(التجريد للقدوري ج2ص519)

#### جواب شق3:

علماء و فقہاءنے اس حدیث سے نفی اور منع رفع یدین پر استدلال کیا ہے۔مثلاً:

1: قال الامام النووى: وقال أبو حنيفة والثوري وأبن ابى ليلي وسائر اصحاب الرأى لا يعرف يديه في الصلاة الا لتكبيرة الاحرام وهى رواية عن مالك واحتج لهم بحديث البراء بن عازب رضي الله تعالي عنهما وعن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال "قال رسول الله صلي الله عليه وسلم مالى اراكم رافعى ايديكم

(المجموع شرح المبذب ج3 ص400 فصل في مسائل مهمة تتعلق بقراءة الفاتحة)

- 2: قال الامام ابن عبد البر: وقد احتج بعض المتأخرين للكوفيين ومن ذهب مذهبهم في رفع اليدين بما حدثنا... عن جابر بن سمرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مالي أراكم (التمهيد لابن عبد البر ج4ص194)
  - 3: امام ابو الحسن القدورى: (التجريد للقدورى ج2ص519 باب لا تر فع اليدين في تكبير الركوع)
- 4: علامم زمحشرى: (روس المسائل الخلافيم بين الحنفية والشافعية ج1ص 156باب لا تر فع الايدى في الصلوة الا عند افتتاح الصلوة )
- 5: امام ابو محمد على بن زكر يا المنبجى: (اللباب في الجمع بين السنة والكتاب ج1ص256 باب لاترفع الايدى عند الركوع ولا بعد الرفع منه)
  - 6: علامه زيلعي (نصب الرايه ج1ص472)
  - 7: علامہ عینی (شرح سنن ابی داود ج3ص 29)
    - 8:ملاعلى قارى (فتح باب العنايم ج1ص258)

#### دلیل نمبر 13:

روى الامام الحافظ المحدث أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي: قال حدثنا ابن ابى داؤد قال حدثنا نعيم بن حماد قال ثنا الفضل بن موسى قال ثنا ابن ابى ليلى عن نافع عن ابن عمروعن الحكم عن مقسم عن ابن عباس رضى الله عنهما عن النبى صلى الله عليه وسلم قال ترفع الايدى فى سبع مواطن فى افتتاح الصلوة وعند البيت وعلى الصفا والمروة وبعرفات وبمزدلفة عندالجمرتين -

وبه قال حدثنا فهد ثنا الحماني قال المحاربي عن ابن ابي ليلي عن نافع عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم مثله،

(سنن الطحاوى ج1ص416باب رفع اليدين عند رؤية البيت،المعجم الكبير للطبراني ج5ص428رقم الحديث (سنن الطحاوى ج1ص416باب رفع اليدين عند رؤية البيت) 420رقم203باب كرابية رفع اليدين عند رؤية البيت)

#### اعتراض:

غیر مقادین کہتے ہیں کہ ابن عبا س اور ابن عمر کی سند میں قاضی ابن ابی لیلی ہے، اور یہ ضعیف ہے۔ ہے۔ ہور یہ ضعیف ہے۔

#### جواب:

امام ابن ابی لیلی کی جمہور ائمہ نے تعدیل وتو ثیق کی ہے ،مثلاً

- 1: امام احمد بن يونس [شيخ البخارى]: كان أفقه أهل الدنيا. (ميزان الاعتدال ج4ص175 ، تذكرة الحفاظ ج1 ص129 )
  - 2: امام زائدة: كان أفقه أهل الدنيا. (سير اعلام النبلاء ج6 ص311)
- 3: امام أحمد بن عبدالله العجلى: كان فقيها صدوقا، صاحب سنة، جائز الحديث، قارئا عالما، قرأ
   عليه حمزة الزيات

(ميزان الاعتدال ج4ص175 ، تهذيب التهذيب)

- 4: امام ابو يوسف القاضى: ما ولى القضاء أحد أفقه في دينُ الله، ولا أقرأ لكتاب الله، ولا أقولُ حقًّا بالله، ولا أقولُ حقًّا بالله، ولا أعف عن الاموال من ابن أبى ليلى. (ميزان الاعتدال ج4 ص176)
  - 5: امام ابو حاتم الرازى: محله الصدق كان سيئ الحفظ (الجرح و التعديل ج7ص322)
  - 6: امام ابو زرعم الرازى: هو صالح ليس باقوى ما يكون (الجرح و التعديل ج7ص322)

7: امام عطاء بن ابى رباع: قال ابن أبي ليلى: دخلت على عطاء، فجعل يسألني، فكأ ن أصحابه أنكروا عليه ذلك، وقالوا: تسأله ؟ قال: وما تنكرون ؟ هو أعلم منى. (ميزان الاعتدال ج4 ص176)

8: حافظ ابن حجر: له ذكر في الاحكام من صحيح البخاري قال أول من سأل على كتاب القاضي البينة ابن أبي ليلي وسوار.

(تہذیب التہذیب ج 5ص706 )

9: امام سفيان الثورى: فقهاؤنا ابن أبي ليلى وابن شبرمة (تهذيب التهذيب ج 5ص707)

10: امام ترمذی: کئی مقامات پر اس کی حدیث کو حسن صحیح فرمایا ہے۔

(باب ما جاء في الرجل يقرأ القرآن على كل حال ما لم يكن جنبا،باب ما جاء متى تقطع التلبية في العمرة ، باب ما جاء في كراهية الشرب في آنية الذهب والفضة وغيره )

11: امام ذببى: حديثه في وزن الحسن (تذكرة الحفاظ ج1ص128)

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ امام ابن ابی لیلی عند الجمہور فقیہ ، ثقہ ، صدوق اور عادل ہے۔ چونکہ ان پر کچہ جرح بھی ہے (کما مر) اس لیے اصولاً یہ حسن الحدیث درجے کا راوی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امام ذہبی نے تصریح کی ہے کہ امام ابن ابی لیلی حسن الحدیث ہیں اور جب دیگر احادیث اس کی روایت کی متا بعت کریں تو یہ درجہ صحیح کو پہنچ جائے گی یہی بات علامہ شاکر غیر مقلد نے لکھی ہے:

و مثل بذا [ابن ابى ليلى] لا يَقِلُ حديثُم عن درجة الحسن المحتج به و اذا تابعه غيره كان الحديث صحيحا (شرح جامع التر مذى لاحمد محمد شاكر غير مقلد بحوا له نور الصباح ج1 ص166، 167)

لہذا یہ اعتراض باطل ہے اور حدیث حسن درجہ کی ہے اور حجت ہے۔

#### احادیث موقوفہ

## خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم اور ترک رفع یدین:

### دلیل نمبر 1:

روى الامام الحافظ المحدث ابويعلى أحمد بن علي بن المثنى الموصلي التميمي: قال حدثنا السحاق بن ابى اسرائيل حدثنا محمد بن جابر عن حماد عن ابرابيم عن علقمه عن عبدالله قال صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وابى بكر وعمر فلم يرفعوا ايديهم الا عند افتتاح الصلوة وقد قال محمد فلم يرفعوا ايديهم بعدالتكبيرة الاولى،

تحقیق السند: اسناده حسن و رواته ثقات

(مسندابي يعلى ص 922 رقم الحديث 5036، كتاب المعجم لابي بكر اسماعيلي ج2092،693رقم 154، الكامل لابن عدى ج7036 رقم الترجمة 1646)

ملحوظہ: اس روایت کے ایک راوی محمد بن جابر پر غیر مقلدین اعتراض کرتے ہیں۔ اس کا جواب احادیث مرفوعہ دلیل نمبر 5 کے تحت گزر چکا ہے۔

## دلیل نمبر 2:

روى الامام الحافظ الفقيم ابوعبداللم محمد بن حسن الشيبانى: قال اخبرنا ابوبكر بن عبداللم النهشلى عن عاصم بن كليب الجرمى عن ابيم وكان من اصحاب على ان على بن ابى طالب كرم اللم وجهم كان يرفع يديم فى التكبيرة الاولى التى يفتتح بها الصلوة ثم لايرفعهما فى شيئ من الصلوة

تحقیق السند: اسناده صحیح و رواتم ثقات.

(موطا امام محمد ص94باب افتتاح الصلوة ،كتاب الحجة:ج1ص76باب افتتاح الصلوة و ترك الجهر ، المدونة الكبرى ج1ص166 باب في رفع اليدين في الركوع والاحرام)

## <u> اعتراض :</u>

غیر مقادین کہتے ہیں کہ یہ روایت منکر ہے، کیونکہ امام بخاری نے عبد الرحمن بن مہدی کا قول نقل فرمایا ہے:

قال عبد الرحمن بن مهدى ذكرت للثورى حديث النهشلى عن عاصم بن كليب فا نكره (جزء رفع اليدين ص267)

نیز ابو بکر النہشلی ضعیف راوی ہے۔

#### <u>جواب نمبر1:</u>

امام بخاری نے امام سغیان ثوری سے اس جرح کی سند متصل بیان نہیں کی المہذا اس جرح کی سند منقطع ہونے کی وجہ سے یہ جرح ناقابل قبول ہے مزید یہ کہ امام عبد الرحمن بن مہدی سے امام بخاری کی ملاقات ثابت نہیں کیو نکہ امام بخاری کی پیدائش سن 194ھ میں بخارا میں ہوئی اور امام عبدالرحمن بن مہدی کی وفات سن 198ھ میں بصرہ میں ہوئی ۔

#### جواب نمبر2:

اس حدیث کا مدار امام ابو بکر النہشلی کو فی پر ہے جو عند الجمہور ثقہ ، صالح ، حافظ ، صدوق ، ثبت ، حسن الحدیث ہیں ۔ آپ صحیح مسلم کے راوی ہیں۔

(تهذیب التهذیب ج6ص315، تا ریخ الثقات للعجلی ص493،المعرفت و التا ریخ ج3ص237، صحیح مسلم ج1ص213، الجرح و التعدیل ج9ص407)

لہذا حدیث علی صحیح اور حجت ہے۔

#### <u>جواب نمبر 3:</u>

امام سفیان ثوری کو فی م 161ه خود تر ک رفع الیدین پر عا مل ہیں۔ (فقہ سفیا ن ثوری ص 560، عمدۃ القاری ج4ص380)

اور ترک کی روایت عاصم بن کلیب سے نقل کرتے ہیں۔(سنن النسائی ج 1 ص161،162باب الرخصۃ فی ترک ذلک)

امام ابو بکر نہشلی کو فی (م 166ھ) بھی ترک کی روایت عاصم بن کلیب سے ہی نقل کرتے ہیں (موطا امام محمد ص94)

تو یہ کیسے ممکن ہے کہ جس روایت کو امام ثوری رحمۃ اللہ علیہ اپنے مذہب کی بنیاد بناتے ہیں اس کا انکار کر بیٹھیں؟!! پس یہ جرح باطل ہے۔

## دلیل نمبر 3:

روى الامام زيد بن على بن الحسين بن على الهاشمى عن ابيه عن جده رضى الله عنه عن على بن ابى طالب كرم الله وجهه انه كان يرفع يديه فى التكبيرة الاولى الى فروع اذنيه ثم لايرفعهماحتى يقضى صلوته .

تحقيق السند: اسناده صحيح وراتم ثقاة

(مسند الامام زيد ص89 باب التكبير في الصلوة ،ص149باب الصلوة على الميت و كيف يقال ذلك )

# دیگر صحابه کرام اور ترک رفع یدین:

## دلیل نمبر 1:

روى الامام الاعظم ابوحنيفة التابعي الكوفي: عن حماد عن ابرابيم عن الاسود ان عبدالله بن مسعود رضى الله عنه كان يرفع يديه في اول التكبير ثم لايعود لشيئ من ذالك،

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط الشيخين-

(مسند ابى حنيفة برواية الحارثي ج2 ص502 رقم الحديث 801 ، جامع المسانيد برواية الخوارزمى ج1867 مختصر خلافيات البيهقى لاحمد بن فرح ج1207 مختصر خلافيات البيهقى الحمد بن فرح ج1207

## دلیل نمبر 2:

روى الامام أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي : قال حدثنا ابوبكر بن عياش عن حصين عن مجابد قال ما رايت ابن عمر يرفع يديم الافى اول ما يفتتح ،

تحقيق

السند: اسناده صحيح على شرط الشيخين

(مصنف ابن ابی شیبۃ ج1ص268رقم13باب من کان یرفع یدیہ فی اول تکبیرۃ ٹم لا یعود) فائدہ: یہ طریق صحیح بخاری میں بھی موجود ہے: حَدَّتَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي شَیْبَةَ حَدَّتَنَا أَبُو بَكْرٍ [بن عیاش] الخ

( ج1ص274باب الاعتكاف في العشر الاوسط من رمضان)

## دلیل نمبر 3:

روى الامام ابوجعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي: قال حدثنا ابن ابى داؤد قال ثنا احمد بن يونس قال ثنا ابوبكر بن عياش عن حُصنين عن مجابد قال صليت خلف ابن عمر فلم يكن يرفع يديم الا

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط الشيخين

(سنن الطحاوى ج1ص163باب التكبير للركوع والتكبير للسجود)

فائده: یہ طریق صحیح بخاری میں بھی موجود ہے: أَبُو بَكْرِ [ابْن عَیَّاشِ ]عَنْ حُصَیْنِ الْخُ( ج2ص 725 بَاب قولہ وَالَّذِینَ تَبُوّ ءُوا الدَّارَ وَالْإِیمَانَ)

#### <u>اعتراض:</u>

غیر مقلدین کہتے ہیں کہ اس حدیث میں ایک راوی ابو بکر بن عیاش ہے۔ اس کا آخری عمر میں حافظہ خرا ب ہو گیا تھا اور یہ اختلاط کا شکا ر ہو گیا تھا ۔

#### <u> جواب نمبر 1:</u>

امام ابو بكر بن عياش صحيح بخارى، صحيح مسلم (مقدمہ) اور سنن اربعہ كے راوى ہيں اور عند الجمہور ثقہ ہيں۔ مثلاً:

امام عبد الله بن مبارك: أثنى عليه

امام احمد بن حنبل: صدوق صالح صاحب قرآن وخبر ــ ثقة

امام بخارى: اخرج عنه في صحيحه

امام مسلم: اخرج عنه في صحيحه

امام ابن خزیمة: اخرج عنه فی صحیحه

عثمان الدارمي: من أهل الصدق والامانة

امام ابوحاتم الرازى: أصح كتابا ... أبو بكر أحفظ منه [اى من عبد الله بن بشر] وأوثق

امام ابن حبان: ذكره في التقات

امام عبد الله بن عدى: لم أجد له حديثا منكر ا

امام العجلى: كان ثقة قديما صاحب سنة وعبادة

امام ابن سعد: وكان ثقة صدوقا عارفا بالحديث والعلم

امام ثوری، امام ابن المبارک، امام ابن مهدی: یثنون علیه

امام يعقوب بن شيبة: شيخ قديم معروف بالصلاح البارع وكان له فقه كثير وعلم باخبار الناس ورواية للحديث

(تہذیب التہذیب لابن حجر العسقلانی: ج7 ص

امام الساجي: صدوق يهم•

308 تا ص311)

نیز آپ اس روایت کے بیان کر نےمیں منفرد نہیں بلکہ امام محمد حسن بن الشیبانی ثقہ وصدوق نے ان کی متا بعت معنوی کی ہے۔مثلاً:

قال محمد اخبرنا محمد بن اابان بن صالح عن عبد العزيز بن حكيم قال رايت ابن عمر يرفع يديم حذاء اذنيم في اول تكبيرة افتتاح الصلوة و لم يرفعهما فيما سوى ذلك (موطا امام محمد ص93 باب افتتاح الصلوة، كتاب الحجم لامام محمد ج1ص76 باب افتتاح الصلوة)

پس الزام اختلاط باطل ہے۔

## <u>جواب نمبر 2:</u>

امام نووی رحمہ اللہ وغیرہ مختلط راوی کے متعلق ایک قاعدہ بیان کرتے ہیں:

وحكم المختلط أنه لا يُحتج بما روى عنه في الاختلاط أو شك في وقت تحمله، ويحتج بما روى عنه قبل الاختلاط، وما كان في الصحيحين عنه محمول على الأخذ عنه قبل اختلاطه. (تهذيب الاسماء واللغات للنووى ج1ص242)

یعنی جو راوی اختلاط کا شکار ہو گئے ہوں تو امام بخا ری ومسلم ان کے ایسے شاگردوں کی روایتیں تخریج کرتے ہیں جن کا سماع قبل الاختلاط والتغیر ہوتاہے ۔ ہماری پیش کردہ روایت ''ابن أبي شیبة عن ابی بکر بن عیاش'' کے طریق سے مروی ہے اور یہی طریق صحیح بخاری میں موجود ہیں۔

1: حَدُّتَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي شَيْبَة حَدَّتَنَا أَبُو بَكْرِ [بن عياش] النح (ج1ص274باب الاعتكاف في العشر الاوسط من رمضان)

2: حَدَّتَنَا أَحْمَدُ بْنُ يُونُسَ حَدَّتَنَا أَبُو بَكْرِ [بن عياش] الخ (ج2ص725 بَاب قولم وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا

الدَّارَ وَالإِيمَانَ)

لَهِذَا يه باتُ با لتحقيق ثابت بوئى كه حديث ابن عمر من طريق ابى بكر بن عياش قبل الاختلاط والتغير كي بر، پس اعتراض باطل بر ـ

#### دلیل نمبر 4:

قال الأمام محمد الشيبانى: ان فقيههم[ابل المدينة] مالک بن انس قدروى عن نُعَيْم بْن عَبْدِ اللهِ الْمُجْمِرِ وابى جعفر القارى انهما اخبراه ان ابا بريرة رضى الله عنه كان يصلى بهم فيكبر كلما خَفَضَ ورفع ،قالا: وكان يرفع يديه حين يكبر ويفتتح الصلوة . فهذا حديثكم[يا ابل المدينة] موافق لعلى وابن مسعود رضى الله عنهمالا حاجة بنا معهما الى قول ابى بريرة ونحوه ولكنا احتججنا عليكم بحديثكم وكتاب الحجة للامام محمد ج1ص75باب افتتاح الصلوة وترك الجهر ببسم الله ،وموطا الامام محمد ص90باب افتتاح الصلوة)

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط الشيخين

## دلیل نمبر 5:

قد روى الامام الحافظ المحدث أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي: قال حدثنا ابن فضيل عن عطاء عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضى الله عنهما قال لاترفع الايدى الافى سبع مواطن اذا قام الى الصلوة واذا راى البيت وعلى الصفاوالمروة وفى عرفات و فى جمع وعند الجمار،

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخارى.

(مصنف ابن ابي شيبة ج أص 267،268 رقم الحديث 11باب من كان يرفع يديه في اول تكبيرة ثم لايعود ،)

## 1500صحابہ كرام رضى اللہ عنهم اور ترك رفع اليدين:

كوفہ وہ اسلامی شہر ہے جسے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے آباد كيا تھا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے دارالخلافہ بنایا تھا۔ اس میں حضرات صحابہ كرام رضی اللہ عنہم كی ایک بڑی تعداد آكر قیام پذیر ہوئی۔ مؤرخین نے ان كی تعداد 1500 بیان كی ہے۔ چنانچہ امام احمد بن عبد اللہ بن صالح العجلی الكوفی م 261ھ فرماتے ہیں:

نزل الكوفة الف وخمس مائة من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم (تاريخ الثقات للعجلي ص517باب فيمن نزل الكوفة وغيرها من الصحابة)

اور کوفہ میں قیام پذیر تمام حضرات نے شروع نماز کے علاوہ رفع یدین چھوڑ دیا تھا، جیسا کہ ان تصریحات سے واضح ہوتا ہے:

1: قال ابن عبد البر م463ه : قال الأمام ابو عبدالله محمد بن نصر الْمَرْوَزِيُّ في كتابه في رفع اليدين من الكتاب الكبير: لانعلم مصرا من الامصار يُنسَب الى ابله العلمُ قديماً تركوا باجماعهم رفع اليدين عندالخفض والرفع في الصلوة الا ابل الكوفة

التمبيد لأبن عبدالبر ج4ص187، الاستذكار لابن عبدالبر ج1ص408باب افتتاح الصلوة)

2: قال الامام المحدث ابو عُيسى محمد بن عيسى الترمذي : وبه [ ترك رفع اليدين]يقول غيرواحد من الملام النبى صلى الله عليه وسلم والتابعين وهو قول سفيان وابل الكوفة ،

(جامع الترمذي ج1ص59 باب رفع اليدين عندالركوع،مختصر الاحكام للطوسي ج2ص104)

#### احادیث مقطوعہ

## <u>دلیل نمبر 1:</u>

قد روى الامام الحافظ المحدث أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي: قال حدثنا ابن مبارك عن اشعث عن الشعبى انه كان يرفع يديه في اول التكبير ثم لايرفعهما

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط مسلم

(مصنف ابن ابى شيبة ج1ص267باب من كان يرفع يديه فى اول التكبيرة ثم لايعود، سنن الطحاوى ج1ص164باب التكبير للركوع والتكبير للسجود)

## دلیل نمبر 2:

روى الامام الحافظ المحدث أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي: قال حدثنا يحيى بن سعيد عن اسماعيل قال كان قيس [بن ابى حازم البجلى الكوفى] يرفع يديم اول مايدخل في الصلوة ثم لايرفعهما،

#### تحقيق السند اسناده صحيح على شرط الشيخين

(مصنف ابن ابي شيبة ج1ص267باب من كان يرفع يديه في اول التكبيرة ثم لايعود، رقم 10)

## دلیل نمبر 3:

روى الامام الفقيم محمد بن الحسن الشيبانى: قال اخبرنا محمد بن ابان بن صالح عن حماد عن ابر ابيم النخعى قال لاترفع يديك في شيئ من الصلوة بعدالتكبيرة الاولى

تحقيق السند: اسناده صحيح رواتم ثقات ـ

(موطاالامام محمد ص92باب افتتاح الصلوة)

## دلیل نمبر 4:

روى الامام الحافظ المحدث أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي : عن الحجاج عن طلحة عن خَيْتُمَة وابرابيم قال كانا لايرفعان ايديهما الافي بدء الصلوة ،

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط مسلم

(مصنف ابن ابي شيبه ج1ص267باب من كان يرفع يديه في اول التكبيرة ثم لايعود)

## دلیل نمبر 5:

روى الامام ابن ابى شيبة: قال حدثنا معاوية بن بشيم عن سفيان بن مسلم الْجُهَنِيّ قال كان ابن ابى ليلى يرفع يديم اول شيئ اذاكبر،

تحقيق السند: اسناده جيد

( مصنف ابن ابي شيبة ج1ص268باب من كان يرفع يديه في اول التكبيرة ثم لايعود)

#### دلیل نمبر 6:

روى الامام ابن ابى شيبة قال حدثنا وكيع وابواسامة عن شعبة عن ابى اسحاق قال كان اصحاب عبدالله واصحاب على لإيرفعون ايديهم الافى افتتاح الصلوة، قال وكيع ثم لايعودون

اسناده صحيح على شرط الشيخين.

(مصنف ابن ابى شيبة ج1ص267باب من كان يرفع يديه في اول التكبيرة ثم لايعود،،الاوسط في السنن لابن المنذر ج3ص148،149رقم الحديث 1391باب ذكررفع اليدين عندالركوع وعندالرفع)

## بلاد اسلامیہ اور ترک رفع الیدین

## ابل مدینہ اور ترک رفع الیدین:

امام مالک بن انس المدنی رحمہ اللہ مدینہ منورہ کے فقیہ ہیں، آپ فرماتے ہیں:

لا اعرف رفع اليدين في شيئ من تكبير الصلوة، لا في خفض ولا في رفع الا في افتتاح الصلوة...قال ابن القاسم: وكان رفع اليدين عند مالك ضعيفا الا في تكبيرة الاحرام.

(المدونة الكبرى للامام مالك ج1ص 165 باب في رفع اليدين في الركوع والاحرام ،التمبيد لابن عبدالبر ج4ص 187)

## <u>اہل کوفہ اور ترک رفع الیدین:</u>

1: قال الامام الحافظ ابن عبد البر القرطبي م463ه : قال الامام ابو عبداللم محمد بن نصر المَرْوَزِيُّ في كتابم في رفع البدين من الكتاب الكبير: لانعلم مصرا من الامصار يُنسَب الى ابلم العلمُ قديماً تركوا باجماعهم رفع البدين عندالخفض والرفع في الصلوة الا ابل الكوفة (التمهيد لابن عبدالبر ج4ص187،الاستذكار لابن عبدالبر ج1ص408باب افتتاح الصلوة)

2: وقال ايضاً: فقال مالك فيما روى عنه ا بن القاسم يرفع للإحرام عند افتتاح الصلاة ولا يرفع في غير ها... وهو قول الكوفيين ابى حنيفة وسفيان الثورى والحسن بن حُيي وسائر فقهاء الكوفة قديماً وحديثاً •

(الاستذكار لابن عبدالبر ج1ص408 باب افتتاح الصلوة ،التمهيد لابن عبدالبر ج4ص187)

## ائمة مجتهدين اور ترك رفع اليدين

## امام اعظم أبو حنيفه رحمه الله م 150ه:

قال ابوحنيفة رضى اللم عنم اذا افتتح الرجل الصلوة كبر ورفع يديم حذو اذنيم في افتتاح الصلوة ولم يرفعهما في شيئ من تكبير الصلوة غير تكبيرة الافتتاح

(كتاب الحجة للامام محمد = 100 باب افتتاح الصلوة و ترك الجهر ببسم الله ،سنن الطحاوى = 1050باب التكبير للركوع و التكبير للسجود الخ)

#### المام سفيان بن سعيدالثوري رحمه الله م 161هـ:

قال الامام سفیان الثوری: ویرفع یدیہ الی حذاء اذنیہ مع هذه التکبیرۃ ثم لایرفعهما ابدا مع غیر هذه التکبیرۃ

(فقم سفيان الثورى ص560، جزء رفع اليدين للبخارى ص128 رقم الحديث 133)

#### امام مالك بن انس المدنى م179ه:

قال الامام الفقيم مالك بن انس المدنى : لا اعرف رفع اليدين فى شيئ من تكبير الصلوة، لا فى خفض ولا فى رفع الا فى افتتاح الصلوة ـقال ابن القاسم : وكان رفع اليدين عند مالك ضعيفا الا فى تكبيرة الاحرام

(المدونة الكبرى للامام مالك ج1ص165 باب في رفع اليدين في الركوع والاحرام ،التمهيد لابن عبدالبر ج4ص187) امام ابو يوسف القاضي م181ه:

ترک رفع الیدین مع تکبیرتم النهوض و تکبیرتم الرکوع ] و هو قول ابی حنیفتم و ابی یوسف و محمد رحمهم اللہ تعالی

(سنن الطحاوى ج1ص165 باب التكبير للركوع و التكبير للسجود والرفع من الركوع الخ)

#### امام محمد بن حسن الشيباني م189ه:

قال الامام ابو سليمان الجوزجانى رحمه الله: قلت: آ رايت الرجل اذا صلى بل يرفع يديه فى شيئ من تكبيرة الصلوة حين يركع او حين يسجد او حين يرفع راسه من الركوع او حين يرفع راسه من السجود ؟ قال: [الامام محمد بن الحسن الشيبانى] لايرفع يديه فى شيئ من ذلك الا فى التكبيرة التى يفتتح بها الصلوة.

(كتاب الاصل المعروف بالمبسوط للامام محمد ج1ص1باب افتتاح الصلوة وما يصنع الامام ،موطا امام محمد ص91.90،سنن الطحاوى ج105 باب التكبير للركوع و التكبير للسجود والرفع من الركوع الخ

# غیر مقلدین کے دلائل کے جوابات

#### دلیل نمبر 1:

وَحَدَّتَنَا أَبُو عَبْدِ اللهِ الْحَافِظُ إِمْلاءً حَدَّتَنَا أَبُو مُحَمَّدٍ : عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ حَمْدَانَ الْجَلَّبُ بِهَمَدَانَ حَدَّتَنَا أَبُو مَاتِمٍ : مُحَمَّدُ بْنُ إِدْرِيسَ الرَّازِيُ حَدَّتَنَا وَهْبُ بْنُ أَبِي مَرْحُومٍ حَدَّتَنَا إِسْرَائِيلُ بْنُ حَاتِمٍ عَنْ مُقَاتِلَ بْنِ حَيَّانَ عَنِى اللهِ عَنْ بْنِ نُبَاتَة عَنْ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِي اللهُ عَنْهُ : قَالَ لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ الله عليه وسلم والله عليه وسلم لِجِبْريلَ : « صلى الله عليه وسلم لِجبْريلَ : « صلى الله عليه وسلم لِجبْريلَ : إنّها لَيْسَتْ بنَحِيرَةٍ ، وَلَكِنَّهُ يَأْمُرُكَ إِذَا تَحَرَّمْتَ لِلصَّلاةِ مَا هَذِهِ النَّحِيرَةِ الْتِي أَمَرَنِي بِهَا رَبِّي عَزَّ وَجَلً. قَالَ : إنّهَا لَيْسَتْ بنَحِيرَةٍ ، وَلَكِنَّهُ يَأْمُرُكَ إِذَا تَحَرَّمْتَ لِلصَّلاةِ مَا سَدِهِ النَّحِيرَةِ الْتِي أَمَرَنِي بِهَا رَبِّي عَزَّ وَجَلً. قَالَ : إنّهَا لَيْسَتْ بنَحِيرَةٍ ، وَلَكِنَّهُ يَأْمُرُكَ إِذَا تَحَرَّمْتَ لِلصَّلاةِ مَا لَيْهِ النَّحِيرَةِ الْتِي أَمْرُكِي بِهَا رَبِّي عَزَّ وَجَلً. قَالَ : إنّهَا لَيْسَتْ بنَحِيرَةٍ ، وَلَكِنَّهُ يَأْمُرُكَ إِذَا تَحَرَّمْتَ لِلصَّلاةِ أَنْ تَرْفَعَ يَدَيْكَ إِذًا كَبَرْتَ ، وَإِذَا رَكَعْتَ ، وَإِذَا رَقَعْتَ رَأُسَكَ مِنَ الرُّكُوعِ ، فَإِنَّهَا صَلاَتُنَا وَصَلاهُ الْمُلائِكَةِ النَّيْنِ فِي السَّمُو التِ السَّنِ الكبرى للبيهقى ج2ص75،75 باب رقع الْيَدَيْنِ عِدْ الرُّكُوع وَعِدْ رَفْع الرَّأْسِ مِنْهُ )

#### <u> جواب نمبر 1:</u>

یہ روایت موضوع ہے، کیونکہ اس کی سند میں ایک راوی "اسرائیل بن حاتم الرازی" ہے ۔ اس کے متعلق امام ابن حبان نے تصریح کی ہے کہ یہ موضوع روایات بیان کیا کرتا تھا:

روى عن مقاتل الموضوعات والاوابد والطامات (ميزان الاعتدال ج1ص229رقم الترجمه 977)

اور موضوع روایات کی مثال میں یہی روایت پیش کی ہے۔

امام مطهر بن طاهر المقدسي فرماتے ہيں: إسرائيل بن حاتم ومقاتل بن حبان والإصبع بن نباتة لا تقوم بهم حجة.

(كتاب معرفة التذكرة لابن طاهر المقدسي ص50)

دوسرا راوی ''اصْبُغ بْن نْبَاتَة'' ہے، یہ بھی سخت مجروح ہے۔مثلاً:

كذاب، ليس بثقة، ليس بشئ، متروك، كان يقول بالرجعة، فتن بحب على، فأتى بالطامات، فاستحق من أجلها الترك.

(ميزان الاعتدال ج1ص285رقم الترجمہ 1188)

#### <u>جواب نمبر 2:</u>

محققین نے بھی اسے باطل اور ناقابل اعتبار قرار دیا۔امام بیہقی نے اس روایت کو بیان کر نے کے بعد فر مایا:

وَقَدْ رُورِيَ هَذَا وَالاعْتِمَادُ عَلَى مَا مَضَى (السنن الكبرى للبيهقى: ج2ص76)

کہ روایت مروی تو ہے لیکن اعتما د اس روایت پرہے جو پہلے بیان ہو چکی ۔ (یعنی آس روایت پر۔ اعتماد نہیں کیا)

امام ابن حبان اور علامہ ابن الجوزی نے بھی اس روایت کو موضوع اور باطل قرار دیاہے۔ (کتاب المجروحین لابن حبان ج1ص200،الموضوعات لابن جوزی ج2ص24)

## دلیل نمبر2:

عَنْ أَبِي قِلاَبَةَ أَنَّهُ رَأَى مَالِكَ بْنَ الْحُويْرِثِ إِذَا صَلَّى كَبَّرَ وَرَفَعَ يَدَيْهِ وَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَرْكَعَ رَفَعَ يَدَيْهِ وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنْ الرُّكُوعِ رَفَعَ يَدَيْهِ وَحَدَّثَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَنَعَ هَكَذَا (صحيح البخارى ج1 ص 102 بَاب رَفْع اليَدَيْنِ إِذَا كَعَ وَإِذَا رَفَعَ)

#### جواب نمبر1:

حضرت مالک بن الحویرث سے سجدوں کی رفع یدین بھی مروی ہے:

اذا سجد و اذا رفع راسم من السجود حتى يحاذى بهما فروع اذنيم

(سنن النسائي ج 1 ص165 باب رفع اليدين للسجود، سنن النسائي ج 1 ص172 باب رفع اليدين عند الرفع من السجدة الاولى، مسند احمد بن حنبل ج103 رقم الحديث 15600، 15600، السنن الكبرى للنسائي ج103 باب رفع اليدين للسجود رقم الحديث 674،673،672، مسند ابي عوانہ ج103 مسند ابي عوانہ ج103 مسند ابي عوانہ ج103 (1263 مسند المحاوى ج1263 مسند ابي عوانہ ج1263 (1263 مسند المحاوى ج1263 مسند المحاوى المحديث 1263 (1263 مسند المحديث 1263 (1263 مسند المحديث 1263 (1263 مسند المحديث 1263 (1263 مسند المحديث 1263 المحديث 1263 (1263 (1263 ) المحديث 1263 (1263 ) المحدي

غیر مقلدین خود اس روایت پر پورا عمل نہیں کرتے اور سجدوں کی رفع یدین چھوڑ دیتے ہیں ۔ معلوم ہوا کہ یہ ان کے ہاں بھی معمول بہا نہیں۔

#### جواب نمبر 2:

حضرت مالک بن الحویرث سن 9 ہ میں 20 دن آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس رہ کر اپنے وطن چلے گئے۔

(صحيح البخاري ج1 ص88،87 مع فتح الباري ج2 ص145، ج8 ص138)

مگر آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے ساته مسلسل رہنے والے صحابہ کرام سیدنا علی ، سیدنا ابن مسعود، سیدنا ابن عمر، سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہم وغیرہم نے واضح گواہی دی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم شروع نماز میں تکبیر تحریمہ کی رفع یدین کے علاوہ تمام نماز میں رفع یدین نہیں کرتے تھے۔(دلائل احناف میں ان کے حوالہ جات گزر چکے ہیں)

#### <u>جواب نمبر 3:</u>

اس روایت میں رفع یدین کا ثبوت تو ہے لیکن دوام ثابت نہیں، آپ کا مقصد دوام کو ثابت کرنا ہے۔ دلیل نمبر 3:

عَنْ سَالِم بْن عَبْدِ اللهِ عَنْ أبيهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَدْوَ مَنْكِبَيْهِ إِذَا الْقَهُ لِمَنْ حَمِدَهُ الْصَلَّاةَ وَإِذَا كَبَّرَ لِلرُّكُوعِ وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنْ الرُّكُوعِ رَفَعَهُمَا كَذَلِكَ أَيْضًا وَقَالَ سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ رَبَّنَا وَلكَ الْحَمْدُ وَكَانَ لاَ يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي السَّجُودِ (صحيح البخارى ج1 ص 102 بَاب رَفْع الْيَدَيْنِ فِي التَّكْبِيرَةِ الأُولَى مَعَ الاِقْتِنَاجِ سَوَاءً)

#### <u>جواب نمبر 1:</u>

حضرت عبد اللہ بن عمرسے سجدوں کی رفع یدین، دو سجدوں کے درمیان کی رفع الیدین بلکہ ہر اونچ نیچ کی رفع الیدین بھی مروی ہے:

يرفع يديہ في الركوع و السجود.. كان يرفع يديہ في كل خفض ور فع و ركوع و سجود و قيام و قعود بين السجدتين... اذا ركع و اذا سجد.

(مصنف ابن ابي شيبه ج1 ص266 باب من كان يرفع يديه اذا افتتح الصلوة، مشكل الآثار للطحاوى ج 2 ص20 رقم الحديث 24، جزء رفع اليدين للبخارى ص48 رقم 83، المعجم الاوسط للطبراني ج1 ص83)

غیر مقلدین خود اس روایت پر پورا عمل نہیں کرتے کیونکہ باقی مقامات کی رفع یدین چھوڑ دیتئے ۔ ہیں۔ تو یہ ان کے ہاں بھی معمول بہا نہیں۔

#### <u> جواب نمبر 2 :</u>

حضرت عبد اللہ بن عمرسے ترک رفع الیدین عند الرکوع و السجود کی حدیث سندا صحیح موجود ہے (دلائل احناف میں ان کے حوالہ جات گزر چکے ہیں)

<del>معلوم ہوا کہ رفع یدین ترک ہو چکی تھی اسی لیے تو ترک کی احادیث روایت کی ہیں۔</del> جو اب نمبر 3:

اس روایت میں رفع یدین کا ثبوت تو ہے لیکن دوام ثابت نہیں، آپ کا مقصد دوام کو ثابت کرنا ہے۔ جواب نمبر 4:

یہ حدیث غیر مقادین کے پورے عمل کی دلیل نہیں۔ اس لیے کہ اس میں ان کے قول و فعل کی یہ باتیں نہیں ہیں:

- (1): دس مرتبہ کی نفی اور اٹھارہ کا ثبوت
- (2) اس رفع الیدین کی فرض یا واجب ہونے کی تصریح
  - (3):وفات تک کے لفظ
- (4):حدیث کی صحت آپ کی دو دلیلوں یعنی قرآن و حدیث سر
- (5):یہ حکم کہ جو یہ رفع یدین نہ کرے اس کی نماز نہیں ہوتی

#### دلیل نمبر 4:

حدثنا زهير بن حرب حدثنا عفان حدثنا همام حدثنا محمد بن جحادة حدثني عبد الجبار بن وائل عن علقمة بن وائل ومولى لهم أنهما حدثاه عن أبيه وائل بن حجر أنه: رأى النبي صلى الله عليه وسلم رفع يديه حين دخل في الصلاة كبر وصف همام حيال أذنيه ثم التحف بثوبه ثم وضع يده اليمنى على اليسرى فلما أراد أن يركع أخرج يديه من الثوب ثم رفعهما ثم كبر فركع فلما قال سمع الله لمن حمده رفع يديه فلما سجد سجد بين كفيه.

صحيح مسلم ج 1ص 173باب وضع يده اليمنى على اليسرى بعد تكبيرة الإحرام ، رفع اليدين للبخاري ص30، سنن ابى داؤد ج1 على اليدين) داؤد جا ص112 باب رَفْع اليدين

#### جواب نمبر 1:

حضرت وائل بن حجر سے ہر تکبیر کے ساته اور سجدوں کی رفع یدین کا ثبوت بھی صحیح حدیث میں ہے:

و اذا رفع راسم من السجود ایضاً رفع یدیم حتی فرغ من صلوته ... واذا رکع و اذا سجد... رفع یدیم مع کل تکبیر تم

(سنن ابى داؤد ج1 ص112 باب رَفْع الْيَدَيْن، الأحاد و المثانى لابن ابى عاصم ص79،78 رقم الحديث 2619، المعجم الكبير للطبرانى ج9 ص150 رقم الحديث 17529)

غیر مقلدین خود اس روایت پر پورا عمل نہیں کرتے کیونکہ باقی مقامات کی رفع یدین چھوڑ دیتے ہیں ۔ تو یہ ان کے ہاں بھی معمول بہا نہیں۔

#### جواب نمبر 2:

حضرت وائل بن حجر جب حجۃ الوداع کے موقع پر تشریف لائے تو واپس جانے سے پہلے آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے ساتہ چند نمازیں پڑھی ہیں۔ان نمازوں کا ذکر کرتے ہوئے آپ صرف شروع کے رفع الیدین کی تصریح تو کرتے ہیں لیکن باقی مقامات کا رفع الیدین بیان نہیں کرتے۔ اگر باقی مقامات کا رفع الیدین باقی مقامات کا رفع الیدین ترک ہو چکا تھا۔ چنانچہ سنن ابی داؤد میں ہے:

عَنْ وَائِلَ بْن حُجْرِ قَالَ رَأَيْتُ النَّهِيِّ -صَلَّى الله عليه وسلم- حِينَ اقْتَتَحَ الصَّلَاةَ رَفَعَ يَدَيْهِ حِيَالَ أَدُنَيْهِ - قَالَ - ثُمَّ أَتَيْتُهُمْ فَرَأَيْتُهُمْ يَرْفَعُونَ أَيْدِيَهُمْ إِلَى صُدُورِهُمْ فِى اقْتِتَاجِ الصَّلَاةِ وَعَلَيْهِمْ بَرَانِسُ وَأَكْسِيَةٌ. (سنن ابى داؤد ج1 ص112 باب رَفْع الْيَدَيْن )

## جواب نمبر 3:

حضرت وائل بن حجر کے وطن واپس جانے کے 80 یا 90 دن بعد نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کی وفات ہوئی۔

(رسول اکرم کی نماز از اسماعیل سلفی ص53)

لہذا ن تین مہینوں میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے بالیقین رکوع اور سجود کی رفع یدین ترک کر دی تھی جیسا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساته مسلسل رہنے والے صحابہ کرام سیدنا علی ، سیدنا ابن مسعود، سیدنا ابن عمر، سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہم وغیرہم سے بسند صحیح مروی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم شروع نماز میں تکبیر تحریمہ کی رفع یدین کے علاوہ تمام

نماز میں رفع بدین نہیں کرتے تھے۔( دلائل احناف میں ان کے حوالہ جات گزر چکے ہیں)۔ دلیل نمبر 5:

حَدَّتُنَا أَحْمَدُ بْنُ حَنَبُلٍ حَدَّتُنَا أَبُو عَاصِمِ الضَّحَاكُ بْنُ مَخْلدٍ ح وَحَدَّتْنَا مُسَدَّدٌ حَدَّتْنَا يَحْيَى وَهَذَا حَدِيثُ أَحْمَدُ قَالَ أَخْبَرَنَا عَبْدُ الْحَمِيدِ يَعْنِى ابْنَ جَعْفَر أَخْبَرَنِى مُحَمَّدُ بْنُ عَمْرِو بْن عَطَاءٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا حُمَيْدِ السَّاعِدِى فِي عَشْرَةٍ مِنْ أَصَحْحَابِ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم مِنْهُمْ أَبُو قَتَادَةَ قَالَ أَبُو حَمَيْدٍ أَنَا أَعْلَمُكُمْ بِصَلاّةٍ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم. قَالُوا فَلِم قَوَاللهِ مَا كُنْتَ بِأَكْثَرْنَا لَهُ ثَبَعًا وَلا أَقْدَمَنَا لَهُ صَحْدَبةً. قَالَ بَى قَالُوا فَاعْرِضْ. قَالَ كَانَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم إذا قام إلى الصَّلاةِ يَرفَعُ يَدَيْهِ حَتَّى يُحَاذِي بِهِمَا مَنْكِينِهِ ثُمَّ يُرْفَعُ يَدَيْهِ حَتَّى يَقِرً كُلُّ عَظْمٍ فِي مَوْضِعِهِ مُعْتَدِلاً ثُمَّ يَقُولُ ﴿ قَيْرُفَعُ يَدَيْهِ حَتَّى يُحَاذِي بِهِمَا مَنْكِينِهِ ثُمَّ يَرْفَعُ رَأْسَهُ فَيَقُولُ ﴿ سَمِعَ مَنْكِينِهِ ثُمَّ يَرْفَعُ رَأُسَهُ فَيَقُولُ ﴿ سَمِعَ اللهُ لَكُمْ رَوْمَ عَيْدِهُ مَتَى يُومَ وَيَضَعُ رَاحَتَيْهِ عَلَى رُكُبَتْنِهِ ثُمَّ يَعْتَدِلاً ثُمَّ يَقُولُ ﴿ اللهُ أَكْبَرُ ﴾ .. ثُمَّ يَرْفُعُ رَأُسَهُ وَيَثِيلِهِ مُعْتَدِلاً ثُمَّ يَقُولُ ﴿ اللهُ أَكْبَرُ ﴾ .. ثُمَّ يَوْفِلُ ﴿ اللهُ أَكْبَرُ عَنْ يَدَيْهِ عَنْ جَنْبَيْهِ ثُمَّ يَرَفِعُ رَأُسَهُ وَيَثِنِي رَجْلُهُ النُسْرَى فَيقَعُدُ عَلَيْهَا وَيَقْتَحُ أَصَابِعَ رَجْلَيْهِ لِللهُ أَكْبُر وَرَقَعَ كُو عَلَيْهَا وَيَقْتُحُ أَصَابِعَ رَجْلِيهِ إِذَا قَامَ مِنَ الرَّكُعَتَيْنَ كَبْرَ وَرَقَعَ كُ عَلَيْهَا حَتَى يُرْجِعَ كُلُ عَظْمِ السَّهُ وَلَكُمْ وَلَا لَكُونَ يُعْدَلُ كَانَتِ السَّجْدَةُ النِي فِيهَا السَّالِيمُ أَخْرَ رَجْلُهُ الْيُسْرَى وَقَعَدُ مَلَوهُ وَلَكُونَ يَعْلَى شَقِهِ الْأَيْسَرِ. قَالُوا صَدَقْتَ هَكَذًا كَانَ يُصَلِّى صلى الله عليه وسلم (سنن ابى داؤد اللهُ عَلَى الله عَلَي شَقِهِ الْأَيْسَرِ. قَلْوا صَدَقْتَ هَكَذًا كَانَ يُصِلِّى صلى الله عليه وسلم (سنن ابى داؤد اللهُ الله السِلَاقِ الله السِنَا الله عليه وسلم (سنن ابى داؤد اللهُ الله الله الله السَلَّةَ الله المَنْ المَنْ الْ اللهُ اللهُ الله الله الله المَنْ المَنْ المُنَا لَكُولُ اللهُ الْ

#### جواب نمبر 1:

اس کی سند میں ایک راوی عبد الحمید بن جعفر ہے ۔ائمہ نے اس پر کلام کیا ہے:

امام ابو حاتم الرازى: لا يحتج به (ميزان الاعتدال للنببي ج2 ص539)

امام ابن حبان: ربما أخطأ (كتاب الثقات لابن حبان ج7ص122)

امام يحيى بن سعيد القطان: يضعفه (الضعفاء والمتروكين لابن الجوزي ج2 ص84)

امام سفيان الثورى: يضعفه (الضعفاء والمتروكين لابن الجوزي ج2 ص84)

علامه ابن حجر: رمى بالقدر وربما وهم (تقريب التهذيب ص 333)

امام نسائي: ليس بالقوى (الضعفاء والمتروكين للنسائي ص211)

امام يحى بن معين: وكان يرى القدر (تهذيب الكمال للمزي ج6 ص30)

یہ تقدیر کا منکر بدعتی راوی ہے۔

اور قدریو ں کے متعلق امام مالک بن انس رحمہ اللہ علیہ کا فیصلہ ہے: لا یصلی خلف القدریۃ ولا یحمل عنہم الحدیث ـ (الکفایہ فی علم الروایہ ص124)

پس روایت ضعیف ہے۔

## <u>جواب نمبر 2:</u>

ابو حمید الساعدی رضی اللہ عنہ کی روایت صحیح البخاری میں موجود ہے (دلائل اہل السنت احناف میں دلیل نمبر 11 کے تحت موجود ہے)

لیکن اس میں شروع نماز میں رفع الیدین کا تو ذکر ہے بعد والی رفع الیدین کا ذکر نہیں ۔ کیونکہ اس میں عبد الحمید بن جعفر موجود نہیں ہے۔ ثابت ہوا کہ یہ تکبیر تحریمہ والا رفع الیدین عبد الحمید بن جعفر کی خطاء کی وجہ سےزائد ہوا ہے، پس ناقابل حجت ہے۔

#### دلیل نمبر 6:

حَدَّتَنَا الْحَسَنُ بْنُ عَلِى حَدَّتَنَا سُلْيْمَانُ بْنُ داؤد الْهَاشِمِيُ حَدَّتَنَا عَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ أَبِي الزِّنَادِ عَنْ مُوسَى بَنْ عُقْبَة عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْفَضْلُ بْنِ رَبِيعَة بْنِ الْحَارِثِ بْنِ عَبْدِ الْمُطْلِبِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عليه وسلم- أَنَّهُ اللهِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ - رضى الله عنه - عَنْ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- أَنَّهُ كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ الْمَكْتُوبَةِ كَبَّرَ وَرَفَعَ يَدَيْهِ حَدُو مَنْكِبَيْهِ وَيَصْنَعُ مِثْلَ ذَلِكَ إِذَا قَامَ مِنَ الرَّكُوعِ وَلَا يَرْفَعُ يَدَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ صَلَاتِهِ وَهُوَ قَاعِدٌ وَإِذَا قَامَ مِنَ السَّجْدَتَيْن رَفَعَ يَدَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ صَلَاتِهِ وَهُو قَاعِدٌ وَإِذَا قَامَ مِنَ السَّجْدَتَيْن رَفَعَ يَدَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ صَلَاتِهِ وَهُو قَاعِدٌ وَإِذَا قَامَ مِنَ السَّجْدَتَيْن رَفَعَ يَدَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ صَلَاتِهِ وَهُو قَاعِدٌ وَإِذَا قَامَ مِنَ السَّجْدَتَيْن رَفَعَ يَدَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ صَلَاتِهِ وَهُو قَاعِدٌ وَإِذَا قَامَ مِنَ السَّجْدَتَيْن

#### جواب:

اس روایت کی سند میں ایک راوی ''عبد الرحمن بن ابی الزناد''ہے جو کہ خطا کار، مضطرب

<del>- الحديث ، ضعيف اور مجروح عند الجمهور ہے۔ ائمہ کی تصريحات: -</del>

امام احمد بن جنبل: مضطرب الحديث ( الجرح و التعديل ج5 ص252)

امام يحيى بن معين: لا يحتج بحديثه ، ضعيف. ( الجرح و التعديل ج5 ص252، كتاب المجروحين لابن حبان ج2 ص 56 )

امام نور الدين المبيثمي: ضعفه الجمهور (مجمع الزوائد ج4ص406)

امام ابو حاتم الرازى: يكتب حديثه ولا يحتج به (الجرح والتعديل ج5 ص252)

امام النسائي: ضعيف (الضعفاء والمتروكين للنسائي ص207)

امام ابن حبان: كان ممن ينفرد بالمقلوبات عن الاثبات، وكان ذلك من سوء حفظه وكثرة خطئه (كتاب المجروحين: ج2 ص 56)

امام على بن المديني: كان عند أصحابنا ضعيفا (تاريخ بغداد ج10 ص228)

امام عبد الرحمن بن المهدى: خطط على أحاديث عبد الرحمن بن أبي الزناد (تاريخ بغداد ج10 ص228)

امام محمد بن سعد: كان يضعف لروايته عن أبيه (تاريخ بغداد ج10 ص228)

امام صالح بن محمد: قد روى عن أبيه أشياء لم يروها غيره (تاريخ بغداد ج10 ص228)

امام زكريا بن يحيى الساجي: فيه ضعف (تاريخ بغداد ج10 ص228)

علامه ابن حجر: صدوق، تغير حفظه لما قدم بغداد (تقريب لابن حجر)

پس روایت ضعیف ہے۔

نیز حضرت علی رضی اللہ عنہ کی مرفوع صحیح السند روایت میں صرف تکبیر تحریمہ کی رفع یدین کا ذکر کرنا کی رفع یدین کا ذکر کرنا عبد الرحمن بن ابی الزناد کی خطا کی وجہ سے ہے جو ناقابل حجت ہے۔

#### دلیل نمبر 7:

حضرت عبد الله بن زبیر فرماتے ہیں:

صليت خلف أبى بكر الصديق رضى الله عنه فكان يرفع يديه إذا افتتح الصلاة ، وإذا ركع ، وإذا رفع رأسه من الركوع ، وقال أبو بكر : صليت خلف رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فكان يرفع يديه إذا افتتح الصلاة ، وإذا ركع ، وإذا رفع رأسه من الركوع. (السنن الكبرى للبيهقى: ج2 ص73)

## <u>جواب نمبر 1:</u>

اولاً ...... حضرت ابو بكر صديق رضى الله عنه سے با سندِ حسن ترک رفع يدين ثابت ہے۔ (ديكھيے دلائل اہل السنت و الجماعت ؛مرفوع دليل نمبر 5)

تُانياً ......... اس كى سند ميں ايك راوى ابو النعمان محمد بن فضل سدوسى المعروف ''عارم''ہے۔ تقريباً 213ه ميں اس كا حافظہ متغير ہوگيا تھا [الميزان للنہبى: ج4 ص7 وغيره] جس كى وجہ سے يہ اختلاط كا شكار ہو گيا تھا اور اس كى عقل زائل ہو گئى تھى۔ اس ليے اس راوى پر امام بخارى رحمہ اللہ اور امام ابو داؤد رحمہ اللہ سميت ديگر بہت سے محدثين نے يہى جرح كى ہے۔ مثلاً:

امام بخاری م 652:

محمد بن الفضل ابو النعمان السدوسي البصري يقال لم عارم تغير بآخره (تاريخ الكبيرللبخاري ج1ص208رقم الترجمة 654)

2: امام ابو داود م275 ه (الضعفاء الكبير للعقيلي ج4ص121،122)

3: امام ابوحاتم الرازى م277ه (الجرح والتعديل للرازى ج8ص69،70، سيراعلام النبلاء للذهبى ج7ص464)

4: امام موسى بن حماد (الضعفاء الكبير للعقيلي ج4ص122،الكفايه في علم الروايه للخطيب ص136)

5: امام ابراهيم الحربي م285 ه (الكفايم في علم الروايم للخطيب136 الكواكب النيرات لا بن الكيال ص99)

6: امام عقيلي م322ه (الضعفاء الكبير للعقيلي ج4ص121وغيره)

7: امام ابن ابى حاتم الرازى م327ه (الجرح والتعديل للرازى ج8ص69)

8: امام امية الا هوازى (الضعفاء الكبير للعقيلي ج4ص123 وغيره)

9: امام ابن حبان م354ه (تهذیب التهذیب لابن حجر ج5ص258، سیر اعلام النبلاء للذهبی ج7ص465، الضعفاء والمتروکین لابن جوزی ج2ص91-92)

11: امام ابو الوليد الباجي م474ه (التحديل والتجريح للباجي 20-676،676)

12: امام ابن الجوزي م598ه (الضعفاء والمتروكين لابن الجوزي ج3ص91،92)

13: امام ابن الصلاح م642ه (مقدمة ابن الصلاح ص368)

14: امام نووى 676 (تقريب مع التدريب ج2ص323،329)

15: امام ابو الحجاج المزى م742ه (تهذيب الكمال للمزى ج9ص272،273)

16: امام ذهبي م748ه (العبر للذهبي ج1ص195، تذكرة الحفاظ للذهبي ج1ص301)

17: امام ابن كثير الدمشقى م774 ه (اختصار علوم الحديث: ص239)

18: امام عراقي م804ه (فتح المغيث للعراقي ص460،459،459)

19: امام ابن حجر عسقلاني م852ه (تقریب لابن حجر ج2ص547، تېذیب لا بن حجر ج5ص258)

20: امام ابوبكر سيوطى م 911ه (تدريب الراوى للسيوطى ج2ص329،323)

21: امام احمد بن عبداللم الخزرجي م923ه (خلاصم تذبيب تهذيب الكمال للخزرجي ص356)

22: امام محمد بن احمد الكيال م926ه (الكواكب النيرات في معرفة من اختلط من الرواة الثقات لابن الكيال ص97،98)

23: امام ابن العماد الحنبلي م1089ه (شذرات الذهب لابن العماد ج2ص159)

مندرجہ بالا ائمہ کے نزدیک محمد بن فضل سدوسی مختلط اور متغیر الحافظہ راوی ہے اور اس مخلط راوی [محمد بن فضل]کے بارے میں امام ابن حبان رحمہ اللہ نے ایک قاعدہ بیان کیا ہے:

اختلط فى آخر عمره حتى كان لا يدرى مايحدث به فوقع فى حديثه المناكير الكثيرة فيجب التنكب عن حديثه فيما رواه المتأخرون فان لم يعلم هذا من هذا ترك الكل ولا يحتج بشئ منها • (تهذيب التهذيب لابن حجر ج5ص258)

اس قاعدے سے معلوم ہوا کہ محمد بن فضل کا جو شاگرد قدماء [اول عمر کے شاگرد] میں سے نہ ہو بلکہ متاخرین شاگردوں میں سے ہو تو اس سے مروی روایت متروک قرار پائے گی۔ زیر بحث روایت میں ان سے روایت کرنے والے محمد بن اسماعیل السلمی قدماء شاگردوں میں سے نہیں ہیں بلکہ متاخرین شاگردوں میں سے ہیں۔چنانچہ مشہور محدث علامہ نیموی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

فيه النعمان محمد بن فضل السدوسي و هو ثقة تغير بالآخرة رواه عنه ابو اسماعيل السلمي و هو ليس من اصحابه القدماء • (التعليق الحسن: ص114)

لہذا یہ روایت ضعیف اور ناقابل حجت ہے۔

#### <u>جواب نمبر 2:</u>

غیر مقلد تیسری رکعت کے شروع میں بھی رفع یدین کرتے ہیں - [نماز نبوی ص206، آپ کے مسائل اور ان کا حل از مبشر ربانی غیر مقلد:ص120]

اور اس ضعیف روایت کا متن دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں تین مقام کی رفع یدین تو موجود ہے، چوتھے مقام(تیسری رکعت کے شروع میں)کی رفع یدین کا نام و نشان تک نہیں۔

معلوم ہو ایہ روایت خود عیر مقادین کے ''عمل'' کو بھی ثابت نہیں کرتی۔ پس اسے پیش کرنا اپنے موقف اور عمل سے جہالت کی دلیل ہے۔

## <u>دلیل نمبر8:</u>

عن أنس أن رسول الله صلى الله عليه و سلم كان يرفع يديه إذا دخل في الصلاة وإذا ركع (سنن ابن ماجة ج1ص62)

#### <u> جواب نمبر 1:</u>

اس کی سند میں ایک راوی ''حمید الطویل'' ہے جو کہ مدلس ہے اور حضرت انس رضی اللہ عنہ سے صیغہ ''عن'' سے روایت کر رہا ہے۔علامہ ابن حجر نے اس کو طبقہ ثالثہ میں شمار کیا ہے۔(طبقات المدلسین لابن حجر ص86 رقم الترجمہ71)

اور مدلس کا عنعنہ غیر مقلدین کے نزدیک صحت حدیث کے منافی ہوتا ہے۔

#### جواب نمبر2:

یہ روایتِ مدلس ہونے کے ساته ساته حضرت انس پر موقوف ہے۔ امام الدار قطنی لکھتے ہیں:

لم يروه عن حميد مرفوعا غير عبد الوهاب والصواب من فعل أنس

(سنن الدار قطنى ص290 باب ذكر التكبير ورفع اليدين عند الافتتاح والركوع والرفع منه)

<del>امام طحاوی لکھتے ہیں:</del>

وأما حديث أنس بن مالك رضي الله عنه فهم يز عمون أنه خطأ وأنه لم يرفعه أحد إلا عبد الوهاب الثقفي خاصة والحفاظ يوقفونه على أنس رضي الله عنه (سنن الطحاوى ج1 ص باب التكبير للركوع والتكبير للسجود )

جبکہ غیر مقلدین کے نزدیک صحابی کا قول و عمل حجت نہیں ہے:

1: افعال الصحابة رضى اللم عنهم لا تنتهض للاحتجاج بها- (فتاوى نذيريه بحواله مظالم روپرى: ص 58)

2: صحابہ كا قول حجت نہيں۔ (عرف الجادى: ص 101)

3: صحابی کا کردار کوئی دلیل نہیں اگرچہ وہ صحیح طور پر ثابت ہوں۔ (بدور الاہلہ: ج 1 ص 28)

4: آثار صحابہ سے حجیت قائم نہیں ہوتی۔ (عرف الجادی: ص 80)

5: خداوند تعالىٰ نے اپنے بندوں میں سے كسى كو صحابہ كرام كے آثار كا غلام نہيں بناياہے۔ (عرف الجادى: ص 80)

6: موقوفات صحابہ حجت نہیں۔ (بدورا لاہلہ: ص 129)

#### <u> جواب نمبر 3:</u>

اس روایت کے دیگرطرق میں''اذا قام بین الرکعتین'' ،''کل خفض ورفع''، ''واذا سجد وفی السجود'' کے الفاظ موجود ہیں جن میں دو رکعتوں کے درمیان، ہر اٹھنے اور بیٹھنے کی حالت میں ، سجدوں میں جاتے اور سجدوں سے اٹھتے ہوئے رفع الیدین کرنے کا ذکر اور ثبوت موجود ہے۔ (مصنف ابن ابی شیبہ ج1ص266،مسند ابی یعلی ج6ص399رقم3752،سنن دارقطنی ج1ص292رقم1104،معجم الشیوخ ابن الاعرابی ج2ص326رقم1997،المحلی بالآثار ج3ص9،الاحادیث المختارہ لمقدسی ص53،51رقم2025،معجم الاوسط للطبرانی ج1ص91)

اور غیر مقادین ان پر عمل پیرا نہیں ہیں۔ لہذا جب یہ روایت ان کے ہاں بھی معمول بھا نہیں تو ہمارے لیے حجت کیوں بنا رہے ہیں؟ فما ہو جوابکم فہو جوابنا

### دليل نمبر 9:

نا محمد بن عصمة ، نا سوار بن عمارة ، نا رُدَيْحُ بْنُ عَطِيَّة، عن أبي زرعة بن أبي عبد الجبار بن معج قال رأيت أبا هريرة فقال لأصلين بكم صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم لا أزيد فيها ولا أنقص فأقسم بالله إن كانت لهي صلاته حتى فارق الدنيا قال : فقمت عن يمينه لأنظر كيف يصنع ، فابتدأ فكبر ، ورفع يده ، ثم ركع فكبر ورفع يديه ، ثم سجد ، ثم كبر ، ثم سجد وكبر حتى فرغ من صلاته قال : أقسم بالله إن كانت لهي صلاته حتى فارق الدنيا (معجم الشيوخ لابن الاعرابي ج1ص130،131رقم144)

## <u> جواب نمبر1:</u>

اولا: ۔۔۔ اس کی سند میں ایک راوی ''محمد بن عصمۃ'' ہے ،اس کے حالات معلوم نہیں ہوئے اور نہ ہی اس کی ثقابت و عدالت ثابت ہے۔ جہالت وجہ ضعف ہے۔ اور بتصریح امام نووی: لا یقبل روایة المجھول (مقدمہ مسلم ص11) مجہول کی روایت حجت نہیں ہے حتی کہ علی زئی صاحب نے خود اس کی تصریح کی ہے :''مجھے اس کے حالات نہیں ملے۔'' (نورالعینین از زبیر علی زئی ص 338) ثانیاً:۔۔۔ اس میں دوسرا راوی ''سوار بن عمارۃ'' ہے ۔ اسے اگرچہ بعض نے ثقہ کہا ہے لیکن ابن حبان نے فرمایا ہے: ربما خالف۔

(كتاب الثقات لابن حبان ج8 ص302 ، تهذيب التهذيب ج2ص454)

ثالثًا:... اس حدیث کی سند میں ایک راوی "رُدیح بن عطیہ" ہے علامہ ابن حجر فرماتے ہیں: لا یتابع فیما یروی (تہذیب ج2ص161)

کہ اس کی کوئی راوی متابعت نہیں کرتا۔

#### <u>جواب نمبر2:</u>

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے سندِ صحیح سے مروی ہے کہ آپ شروع والا رفع یدین تو کرتے تھے، باقی ہر اٹھنے بیٹھنے میں تکبیر تو کہتے تھے لیکن رفع یدین مروی نہیں ہے۔(احناف کے دلائل میں "دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم اور ترکِ رفع یدین" کے تحت دلیل نمبر4)

لہذا آپ کی پیش کردہ ضعیف روایت اس صحیح کے سامنے مرجوح ہے۔

#### جواب نمبر 3:

اس ضعیف روایت میں رکوع سے النہ اور تیسری رکعت کے شروع کا رفع یدین موجود نہیں ہے۔ نہیں ہوجود نہیں ہوجود نہیں ہی نہیں ہے جبکہ غیر مقلدین ان مقامات کا رفع الیدین کرتے ہیں۔ تو یہ روایت ضعیف ہونے کے باوجود غیر مقلدین کے عمل کی دلیل ہر گز نہیں۔

## <u>دلیل نمبر 10:</u>

حدثنا الحميدي ، أنبأنا الوليد بن مسلم ، قال سمعت زيد بن واقد يحدث عن نافع أن ابن عمر ، « كان » إذا رأى رجلا لا يرفع يديه إذا ركع ، وإذا رفع رماه بالحصى (جزء رفع اليدين للبخارى ص10رقم 15) جو اب نمبر 1:

غیر مقادین کے ہاں قول صحابی حجت نہیں ہے۔ (حوالہ جات گزر چکے ہیں)

#### <u> جواب نمبر2:</u>

اس كى سند ميں وليد بن مسلم ہے جو كہ طبقہ رابعہ كا مدلس ہے (طبقات المدلسين لابن حجر ص134رقم الترجمہ127)

اور حضرات ائمہ نے ان پر جرح بھی کی ہے :مثلاً:

وكان الوليد كثير الخطاء، أختلطت عليه أحاديث ما سمع وما لم يسمع وكانت له منكرات (تهذيب لابن حجر ج6ص98،99)

وذكره ابن الجوزى والذہبى فى الضعفاء (الضعفاء والمتروكين لابن الجوزى ج3ص187،المغنى فى الضعفاء للذہبى ج2ص501رقم6888)

لہذا یہ روایت ان وجوہات کی بناء پر ضعیف ومتروک ہے،حجت نہیں۔

#### جواب نمبر 3:

اس روایت میں ہر اونچ نیچ کی رفع یدین کا بھی ثبوت ہے اور ظاہر ہےکہ اس میں سجدوں کی رفع یدین بھی ہے۔

(مسند الحميدي ج2ص277،278رقم615،سنن دار قطني ج1ص292رقم1105)

اس پر آپ کا بھی عمل نہیں۔ فما ہو جوابکم فہو جوابنا

### دلیل نمبر 11:

حدثنا مسدد ، حدثنا عبد الواحد بن زياد ، عن عاصم الأحول قال : رأيت أنس بن مالك رضي الله عنه « إذا افتتح الصلاة كبر ، ورفع يديه ، ويرفع كلما ركع ورفع رأسه من الركوع » (جزء رفع اليدين للبخارى ص43، رقم الحديث 66)

## <u>جواب:</u>

او لأ... غیر مقلدین کے ہاں قول صحابی حجت نہیں ہے۔ (حوالہ جات گزر چکے ہیں)

ثانیاً۔۔۔ اس موقوف روایت میں سند صحیح کے ساته سجدوں کی رفع یدین کا ذکر بھی آیا ہے۔

(مصنف ابن ابي شيبه ج1ص304رقم2باب في رفع اليدين بين السجدتين، جزء رفع اليدين ص60رقم106)

آپ کا اس پر عمل نہیں ہے۔ ہمارے نزدیک یہ موقوف اثر حدیث مرفوع کے مقابلے میں مرجوح ہے۔ دلیل نمبر 12:

رواه البيهقي في سننه من جهة بن عبد الله بن حمدان الرقي ثنا عصمة بن محمد الأنصاري ثنا موسى بن عقبة عن نافع عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا افتتح الصلاة رفع يديه، وإذا ركع، وإذا رفع رأسه من الركوع، وكان لا يفعل ذلك في السجود، فما زالت تلك صلاته حتى لقي الله تعالى انتهى. رواه عن أبي عبد الله الحافظ عن جعفر بن محمد بن نصر عن عبد الرحمن بن قريش بن خزيمة الهروي عن عبد الله بن أحمد الدمجي عن الحسن به.

(بحوالم نصب الرايم صُ483، الرسول ص201، الثبات رفع يدين لخالد گهرجاکهي ص483، رسول اکرم البحوالم نصب الرايم صُ331 مين جونا گرهي:  $\Box$  کا صحيح طريقه نماز : ص331 ط صهيب اکيدهي شيخوپوره، حديثِ نماز از عبد المتين ميمن جونا گرهي:  $\Box$ 

#### جواب نمبر 1:

اس کی سند میں ایک راوی "امام بیہقی رحمۃ اللہ علیہ" ہیں جو کٹر شافعی مقلد ہیں ،اور مقلد آپ کے ہاں مشرک ہوتا ہے۔

دوسرا راوی عبداللہ بن احمد الدمحبی ہے یہ مجہول ہے۔

- تيسر ا راوى حسن بن عبداللم الرقى يم بهى مجهول العين ہے-

کتب اسماء الرجال میں ان کی تعدیل ثابت ہے نہ توثیق آور مجہول راوی کی روایت نا قابل قبول ہوتی ہے۔ ائمہ کی تصریحات:

امام شافعى: لم يكلف الله أحدا أن يأخذ دينه عن من لا يعرفه (كتاب القراءة خلف الامام للبيهقى ص129) امام بيهقى: ولسنا نقبل دين الله تعالى عمن لا يعرفه أهل العلم بالحديث بالعدالة (كتاب القراءة خلف الامام للبيهقى ص157)

امام نووى: لا يقبل رواية المجهول (شرح مسلم مقدمه مسلم ص11)

لہذا یہ روایت بوجہ جہالت روات غیرمقبول ہے۔

#### جواب نمبر2:

یہ روایت موضوع، من گھڑت اور کذب محض ہے کیونکہ اس میں دو راوی ہیں جو سخت مجروح اور حدیث گھڑنے والے ہیں۔ ان روات کے متعلق ائمہ جرح و تعدیل کی آراء ملاحظہ فرمائیں:

راوى نمبر ١: عبد الرحمٰن بن قريش ابن خزيمة الهروى

[1]: ابو الفضل احمد بن على بن عمرو السليماني: اتهمم السليماني بوضع الحديث. (ميزان الاعتدال: ج2ص513رقم الترجم-4692)

[٢]: ابو بكر الخطيب البغدادي (قال): في حديثه غرائب و (تاريخ بغداد ج8ص300)

راوی نمبر ۲: عصمہ بن محمد انصاری

[١]: ابن سعد (قال): وكان عندهم ضعيفا في الحديث (طبقات ابن سعد ج7ص239، تاريخ بغداد ج10ص210)

[۲]: يحيى ابن معين(قال): كان كذاباً، يروى احاديث كذبا... من اكذب الناس ... يضع الحديث• (تاريخ بغداد ج10ص210، ميزان الاعتدال ج3ص75، الضعفاء الكبير للعقيلي ج3ص340)

[7]: ابوحاتم الرازي(قال): ليس بالقوى • (ميزان الاعتدال ج3ص7)

[4]: العقيلي (قال): يحدث بالأباطيل عن الثقات. (الضعفاء الكبير للعقيلي ج3ص340، ميزان الاعتدال ج6ص75)

[4]: ابن عدى (قال): كل حديثه غير محفوظ وهو منكر الحديث (الكامل لابن عدى ج7ص89، ميزان الاعتدال ج3ص77)

[4]: الدارقطني (قال):متروك (تاريخ بغداد ج10 ص210، ميزان الاعتدال ج3 ص75)

## <u> جواب نمبر 3:</u>

اس روایت کومحققین اور خود غیر مقادین علماء نے موضوع قرار دیا ہے۔

1:قال الأمام محمد بن على النيموى م1322ه: رواه البيهقى وهوحديث ضعيف بل موضوع (آثار السنن للنيموى ص118)

2: مولانا محمد انور شاہ کشمیری رحمہ اللہ لکھتے ہیں: کذب [یہ روایت جھوٹی ہے] (نیل الفرقدین: 0.00)

3: عطاء الله حنيف غير مقلد: وحديث البيهقي مازالت...ضعيف جداً (تعليقات سلفيه على النسائي: جاص104)

#### بسم اللہ الرحمن الرحيم

# ترك قراءت خلف الامام

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

## مذبب ابل السنت والجماعت احناف:

مقتدی کے لیے امام کے پیچھے سورت فاتحہ اور اس کے بعد والی سورت کی قراءت کرنا مکروہ تحریمی ہے، خواہ نماز جہری ہو یا سری بلکہ اسے خاموش رہنے کا حکم ہے۔

الدر المختار ميں ہے: (وَالْمُؤْتَمُ لاَ يَقْرَأُ مُطْلَقًا) وَلاَ الْفَاتِحَةَ فِي الْسَّرِيَّةِ اتِّفَاقًا ٰ.... (فَإِنْ قَرَأُ كُرهَ تَحْرِيمًا ) .... (بَلْ يَسْتَمِعُ ) إذا جَهَرَ (وَيُنْصِتُ ) إذا أُسَرَّ•

(الدر المختار مع رد المحتار ج2ص 326، 327، كذا في اللباب في شرح الكتاب للميداني ج1ص 39)

#### مذہب غیر مقلدین:

امام کے پیچھے سور تفاتحہ پڑھنا فرض ہے، بغیر سورت فاتحہ پڑھے نماز نہیں ہوتی اور اس کے بعد والی سورت پڑھنا منع ہے۔

محمد رئيس ندوى - جامعه سلفيه بنارس (انديا) :

''امام کے پیچھے مقتدی کو صرف سورۃ فاتحہ پڑھنا فرض ہے ، اس سے زیادہ ممنوع ہے۔''(مجموعہ مقالات پر تحقیقی سلفی جائزہ: ص388)

\* حافظ محمد گوندلوی شیخ الحدیث جامعه سلفیه گوجر انواله:

" اور ہماری تحقیق میں فاتحہ خلف الامام ہر نماز میں جہری ہو یا سری ، فرض ہے اس کے چھوڑنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے۔"

(خير الكلام في وجوب الفاتحة خلف الامام: ص33)

#### \* لأاكثر شفيق الرحمان:

''جو شخص نماز میں اکیلا ہو یا جماعت کے ساتہ، امام ہو یا مقتدی ، مقیم ہو یامسافر ، فرض پڑھ رہا ہو یا کوئی اور سورۃ، بلند آواز پڑھ رہا ہو یا کوئی اور سورۃ، بلند آواز پڑھ رہا ہو یا آہستہ اگر اسے سورۃ فاتحہ آتی ہو یا پھر بھی نہ پڑھے تو اس کی نماز نہیں ہوگی۔'' (نماز نبوی: ص150)

\* فتاوى علماء حديث ؛ ترتيب وتاليف ابو الحسنات على محمد سعيد :

امام کے پیچھے سورۃ فاتحہ پڑھنا فرض ہے، بغیر سورۃ فاتحہ پڑھے نماز نہیں ہوتی۔'' (ج8ص112)

# دلائل ابل السنت والجماعت

### قرآن كريم مع التفسير:

قال الله عزوجل: وَإِذَا قُرئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ • (سورة الاعراف: 204) اس بات ير اجماع ہے كہ يہ آيت نماز كے بارے ميں نازل ہوئى۔

قال أحمد: فالناس على أن هذا في الصلاة وعن سعيد بن المُسيَّبِ و الحسن و إبراهيم و محمد بن كعب و الزهري أنها نزلت في شأن الصلاة وقال زيد بن أسلم و أبو العالية كانوا يقرأون خلف الإمام فنزلت : (وَإِذَا قُرئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِبُوا لَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ) وقال أحمد في رواية أبي داؤد : أجمع الناس على أن هذه الآية في الصلاة ولأنه عام فيتناول بعمومه الصلاة والمغنى لابن قدامة ج2ص117، مجموع الفتاوي لابن تيمية ج22ص150)

#### <u>تفسیر نمبر 1:</u>

قد اخرج الامام المحدث أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي م 458 ه: أخبرنا أبو الحسن علي بن أحمد بن عبدان أنا أحمد بن عبيدا لصَّقَارُ ، نا عبيد بن شَريك ، نا ابن أبي مريم ، نا ابن لهيعة ، عن عبد الله بن هُبَيْرة ، عن عبد الله بن عباس ، « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ في الصلاة فقرأ أصحابه وراءه فخلطوا عليه فنزل (و َإِذَا قُرئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ و الْصِبُوا) فهذه في المكتوبة » ثم قال ابن عباس : « وإن كنا لا نستمع لمن يقرأ إنا إذًا لأجفى من الحمير » (كتاب القراءة للبيهقي ص109رقم الحديث: 255)

تحقیق السند: اسناده حسن ور واتم ثقات.

#### <del>اعتراص :</del>

اس کی سند میں ایک راوی عبد اللہ بن لھیعہ بن عقبہ ضعیف و مجروح ہے لمہذا یہ روایت حجت نہیں ۔

#### جواب:

اولاً.... امام عبد الله بن لهيعه بن عقبه بن فرحان (م174 هـ) صحيح مسلم ،سنن ابى داؤد ، جامع الترمذى ، سنن ابن ماجه وغيره كے راوى ہيں، يه مختلف فيه راوى ہيں ـ بعض حضرات نے اگرچه ان پر كلام كيا ہے ليكن بہت سے ائمه نے ان كو الحافظ،الامام الكبير، عالم، محدث، العلا مة، محدث الديار المصرية قرار ديا ہے۔ امام احمد بن حنبل فرماتے ہيں: لم يكن بمصر مثل ابن لهيعة وكثرت حديثه و ضبطه و اتقانه

(العِبَر في خبر مَنْ غَبَر للذهبي ج؛ 1 ؛ص؛135 ، تذكر ۃ الحفاظ للذهبي ؛ج؛ 1 ص؛174 ،سير اعلام النبلاء للذهبي (العِبَر في خبر مَنْ غَبَر للذهبي حجر :ص353 رقم عبر عبر :ص353 رقم الترجمہ 4134 ، التقریب لابن حجر :ج363مہ الترجمہ 3563)

محدثین کے ہاں جو راوی مختلف فیہ ہو اس کی روایات حسن درجہ کی ہو تی ہیں۔(فتح المغیث للسخاوی : ج۳ ص۳۵۹، قواعد فی علوم الحدیث: ص75)

لہذا یہ روایت حسن ہے۔

امام ابو عیسی ترمذی رحمہ اللہ ایک حدیث کی سند نقل کرتے ہیں:

حدثنا قتيبة ثنا ابن لهيعة عن يزيد بن ابى حبيب عن ابى الخير عن عقبة بن عامر قال الخ (جامع الترمذي ؛ج1ص؛288 باب ماجاء ما يحل من اموال اهل الذمة )

اس کے بعدفرماتے ہیں: " ہذا حدیث حسن " اور اس میں ابن لھیعۃ موجود ہے۔

اور علامہ ہیثمی نے مجمع الزوائد میں کئی مقامات پر ابن لھیعۃ کی حدیث کو حسن قرار دیا ہے۔ مثلاً

\_\_\_\_ وعن جابر رضي الله عنه قال: أمر النبي صلى الله عليه و سلم سُحَيْمًا أَنْ يُؤدِّنَ في الناس أن " لا يدخل الجنة إلا مؤمن "

رواه أحمد وفيه ابن لهيعة وإسناده حسن (ج1ص213 باب في الاسلام و الايمان)

2: وعن عبد الله بن الحارث أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: لوددت أن بيني وبين أهل نجران حجابا من شدة ما كانوا يجادلونه.

رواه البزار والطبراني في الكبير وفيه ابن لهيعة وحديثه حسن (ج1ص387 باب في المعضلات و المشكلات)

3: وعن معاوية بن خديج قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول: غدوة في سبيل الله
 أو روحة خير من الدنيا وما فيها ـ

رواه أحمد والطبراني وفيه ابن لهيعة وهو حسن الحديث وبقية رجاله ثقات (ج3ص428 باب فضل الغدوة والروحة في سبيل الله)

ثانياً.... حافظ ابن كثير رحمه الله فرماتے ہيں: الحسن و هو في الاحتجاج كالصحيح عند الجمهور (اختصار في علوم الحديث لابن كثير: ص 39النوع الثاني)

رسسوری میں این عباس رضی اللہ عنہما سے بسند صحیح موقو فاً روایت مروی ہے جو اس کی موید ہے۔ ہے۔

أخبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق المزكي ، أنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن عَبْدُوس ، نا عثمان بن سعيد نا عبد الله بن صالح ، حدثني معاوية بن صالح ، عن علي بن أبي طلحة ، عن ابن عباس ، في قوله ي « (وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِبُوا) يعنى في الصلاة المفروضة »

(كتاب القراءة للبيهقي :ص109 رقم الحديث 254)

ایک مقام پرزبیر علی زئی غیر مقلد نے مر فوع ضعیف کو بوجہ موقوف صحیح کے حسن قرار دیا ہے (نور العینین لعلی زئی ص333) جبکہ حدیث ابن عباس رضی اللہ عنہما مرفوعاضعیف نہیں بلکہ حسن ہے تو یہ موقوف صحیح کی وجہ سے مزید قوی بن جائے گی۔لہذا یہ روایت حسن لذاتہ ہے اور ترک قراءت خلف الامام پر واضح دلیل ہے۔

فائدہ: خود غیر مقلد عالم زبیر علی زئی صاحب نے جامع الترمذی کی ایک حدیث کو ''صحیح'' کہا ہے اور اس میں یہی ابن لھیعہ موجود ہے۔

#### تفسیر نمبر 2:

قال الامام الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن محمد أبي حاتم بن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازي م 327 ه: حدثنا يونس بن عبد الاعلى انبا ابن و هب ، ثنا أبو صخر عن محمد بن كعب القرظى: قال كان رسول الله (صلى الله عليه وسلم) إذا قرا في الصلاة اجابه من وراءه إن قال بسم الله الرحمن الرحيم قالوا مثل ما يقول حتى تنقضي الفاتحة والسورة فلبث ما شاء الله ان يلبث ثم نزلت: وَإِذَا قُرئَ الْقُرْآنُ فَاسْتُمِعُوا لَهُ وَأَنْصِبُوا لَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ فَقَرا وانصَنُوا.

(تفسير ابن ابي حاتم الرازي ج4ص259رقم9493)

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط مسلم

#### اعتراض:

یہ روایت مرسل ہے کیونکہ محمد بن کعب القرظی (م40ھ علی الاصح) تابعی ہیں صحابی نہیں، اور مرسل حجت نہیں۔

#### <u>جواب:</u>

مرسل عند الجمهور حجت اور قابل قبو ل ہے۔

1: قال الامام أبو جعفر مُحَمَّدُ بْنُ جَرِيرِ الطَّبَرِيُّ م 310هـ: واجمع التابعون باسر هم على قبول المرسل ولم يات عنهم انكاره ولا عن احد من الائمة بعد هم الى راس الماتين (قواعد في علوم الحديث للعثماني: ص 146 ، 140)

2: قد قال الامام عبد الرحمن الشهير بابن رجب الحنبلي م795ه: قد استدل كثير من الفقها ء بالمرسل.... و حُكِي الاحتجاج بالمرسل عن اهل الكوفة وعن اهل العراق جملةً و حكاه الحاكم عن ابرابيم النخعي و حماد بن ابي سليمان وابي حنيفة و صاحبيه (شرح علل الترمذي لابن رجب ص244)

وقال الامام المحدث ظفر احمد العثماني م1394ه: اما الاجماع فهوان الصحابة والتابعين اجمعوا
 على قبول المراسيل من العدل (قواعد في علوم الحديث ص؛140)

نیز اس مرسل کی تائید حدیث ابن عباس متصل مرفوع سے بھی ہوتی ہے [جو تفسیر نمبر 1 کے تحت گزر چکی ہے] لہذا یہ مرسل حجت ہے ۔

## <u>اعتراض:</u>

عبدالرحمن مبار کپوری صاحب نے لکھا ہے کہ آیت ''واذا قرء القرالٰ'' مکی ہے اور امام کے پیچھے قراءۃ کرنے کا حکم مدینہ طیبہ میں نازل ہوا ہے۔ لہذا متقدم حکم سے متاخر حکم کے خلاف استدلال درست نہیں ہوسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ ایسی روایات موجود ہیں جو مدینہ میں قراءۃ خلف الامام کے جواز پر دلالت کرتی ہیں۔ مثلاً:

1: حضرت أبوہریرہ رضی اللہ عنہ كا قول ہے كہ جو شخص امام كے پیچھےسورہ فاتحہ نہ پڑھے اس كى نماز نہیں ہوتى (مؤطاامام مالک ص67)

اور حافظ ابن حجر رحمہ اللہ لکھتے ہیں کہ اس پر اجماع ہے کہ حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ 7ھ میں مسلمان ہوئے تھے (تلخیص الحبیر ص114)

حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ مدنی ہیں اور انہوں نے قراءۃ خلف الامام کا ذکر کیا ہے (تحقیق الکلام ج2ص28ملخصاً)

## <u>جواب:</u>

یہ اعتراض درحقیقت کوئی وزن نہیں رکھتا۔

اولاً:... آپ کا عمل قراءت خلف الامام پر اس وجہ سے ہے کہ اس کے راوی صحابہ مدنی ہیں تو پھر وہ کثیر صحابہ کرام مثلاً حضرت ابوموسی اشعری، حضرت جابر بن عبداللہ ،حضرت انس بن مالک ،حضرت زید بن ثابت ، رضی اللہ عنہم جو مدنی ہیں ان سے (اور خود حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے بھی) ترک قراءۃ خلف الامام کی روایتیں مروی ہیں ان پر آپ کا عمل کیوں نہیں؟

ثانیاً:۔۔۔ سورہ اعراف مدنی ہے۔جیسا کہ علامہ ابن کثیر اپنی تفسیر ج4ص254میں اور نواب صدیق حسن خان صاحب اپنی تفسیر فتح البیان ج3ص393میں لکھتے ہیں کہ سورہ اعراف مدنی ہے۔ کیونکہ

اس سورت میں حضرت موسی علیہ السلام اور ان کی امت یہود کا واقعہ پوری تفصیل کے ساته موجود ہے اور ظاہر ہے کہ یہود کا مرکز مدینہ طیبہ میں تھا نہ کہ مکہ مکرمہ میں ۔

نیز اس آیت کا شان نزول بھی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ (مدنی صحابی) سے یہی مروی ہے کہ یہ آیت نماز کے بارے میں نازل ہوئی۔ پس ترک قراءت خلف الامام کا حکم مدنی ہی ہے۔

ثالثاً... لیجیے ہم یہ بھی تصریح پیش کر دیتے ہیں کہ خاص یہی آیت مدینہ منورہ میں نازل ہوئی۔ چنانچہ امام بیہقی رحمہ اللہ اس آیت کا شان نزول بیان کرتے ہوئے ایک روایت نقل کرتے ہیں :

أخبرنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ رحمه الله أنا عبد الرحمن بن الحسن القاضي ، نا إبراهيم بن الحسين ، نا آدم بن أبي إياس ، نا ورقاء ، عن ابن أبي نَجِيح ، عن مجاهد ، قال : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ في الصلاة فسمع قراءة فتى من الأنصار فنزل وَإِذَا قُرئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا للهُ وَأَنْصِتُوا (كتاب القراءة للبيهقي ؛ ص107 رقم الحديث 248)

اس روایت میں ذکر ہے کہ آپ صلی الله علیہ وسلم جب قراءت فرما رہے تھے تو ایک انصاری نوجوان کی قراءت سنی تب یہ آیت نازل ہوئی اور یہ بات واضح ہے کہ انصار مدینہ منورہ ہی میں ۔

رابعاً... اگر آیت کو مکی بھی قرار دیا جائے تب بھی ہمارے مدعی پر کوئی فرق نہیں پڑتا، کیونکہ کئی آیات ایسی ہیں جن کا نزول مکرر ہوا ہے یعنی جو مکہ و مدینہ دونوں میں نازل ہوئیں اور مندرجہ بالا تفصیل کی روشنی میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ آیت مکہ و مدینہ دونوں میں نازل ہوئی، اس لیے کہ نماز جس طرح مدینہ میں مشروع تھی اسی طرح ابتداء اسلام میں مکہ میں بھی تو مشروع تھی۔ مکہ میں ترک قراءت کا مسئلہ سمجھانے کے لیے یہ آیت پہلی مرتبہ نازل ہوئی اور مدینہ میں یہی مسئلہ سمجھانے کے لیے یہ آیت پہلی مرتبہ مروی ہے]

# احادیث مبارکہ

## احاديث مرفوعم:

## دلیل نمبر 1:

حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة حدثنا أبو أسامة حدثنا سعيد بن أبي عروبة ح وحدثنا أبو غسان المسمعي حدثنا معاذ بن هشام حدثنا أبي ح وحدثنا إسحاق بن إبراهيم أخبرنا جرير عن سليمان التيمي كل هؤلاء عن قتادة في هذا الإسناد [عن يونس بن جبير عن حطان بن عبد الله الرقاشي] بمثله [ إن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطبنا فبين لنا سنتنا وعلمنا صلاتنا فقال إذا صليتم فأقيموا صفوفكم ثم ليؤمكم أحدكم فإذا كبر فكبروا وإذا قال غير المغضوب عليهم ولا الضالين فقولوا آمين] وفي حديث جرير عن سليمان عن قتادة من الزيادة وإذا قرأ فأنصتوا

[حاصل السند و المتن: حدثنا إسحاق بن إبراهيم أخبرنا جرير عن سليمان التيمي عن قتادة عن يونس بن جبير عن حطان بن عبد الله الرقاشي قال صليت مع أبي موسى الأشعري صلاة ..... فقال أبو موسى أما تعلمون كيف تقولون في صلاتكم إن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطبنا فبين لنا سنتنا وعلمنا صلاتنا فقال إذا صليتم فأقيموا صفوفكم ثم ليؤمكم أحدكم فإذا كبر فكبروا وإذا قرأ فأنصتوا وإذا قال غير المغضوب عليهم ولا الضالين فقولوا آمين]

(صحيح مسلم ج1ص174باب التشهد في الصلاة)

#### اعتراض نمبر 1:

اس کی سند ایک راوی سلیمان التیمی ہے جو کہ ''مدلس'' ہے اور مدلس کا عنعنہ صحت حدیث کے منافی ہوتا ہے۔

### <u>جواب1:</u>

امام سلیمان التیمی م 143 ه صحیح البخاری وصحیح مسلم کے ثقہ بالاجماع ،حافظ، متقن اور ثبت راوی ہیں ۔ ان کی تدلیس کی وجہ سے اس روایت کو ناقابل قبول قرار دینا درست نہیں۔ اس لیے کہ: اولاً: اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ صحیحین کے مدلس کی تدلیس عند المحدثین صحت حدیث کے منافی نہیں کیونکہ وہ دوسری جہت سے سماع پر محمول ہوتی ہیں۔ چنانچہ امام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

واعلم أن ما كان في الصحيحين عن المدلسين بعن ونحوها فمحمول على ثبوت السماع من جهة

<del>ُخر ی</del>

(مقدمہ شرح صحیح مسلم للنووی ج1 ص18)

اور یہ روایت صحیح مسلم کی ہے ، لہذا تدلیس مضر نہیں۔

ثانیاً: امام سلیمان التیمی نے "حدثنا قتادۃ" کے الفاظ سے سماع کی تصریح کر رکھی ہے۔ دیکھیے۔۔۔

1: حَدَّثَنَا عَاصِمُ بْنُ النَّصْرِ حَدَّثَنَا الْمُعْتَمِرُ قَالَ سَمِعْتُ أَبِي (سليمان التيمي) حَدَّثَنَا قَتَادَةُ... (سنن ابي داؤد: ج1 ص148 باب التشبد)

2: حدثنا سليمان بن الأشعث السجستاني قال ثنا عاصم بن النضر قال ثنا المعتمر قال سمعت أبي (سليمان التيمي) قال ثنا قتادة... (مسند ابي عوانه: ج1 ص360 رقم الحديث 1339)

ثالثاً: عند الاحناف خير القرون كى تدليس صحتِ حديث كے منافى نہيں۔ (قواعد فى علوم الحديث:ص159)

لہذا اعتراض باطل ہے۔

### اعتراض نمبر2:

اس روایت میں "واذاقر عفانصتوا" کی زیادت سلیمان التیمی کے علاوہ کسی اور راوی سے مروی نہیں، لہذا یہ زیادتی شاذہے۔ پس یہ روایت ناقابل قبول ہے ۔

#### <u>جواب:</u>

یہ اعتراض بھی چند وجوہ سے باطل ہے۔

اولاً: امام سلیمان التیمی بالاجماع ثقہ ہیں اور ''وإذا قرأ فأنصتوا'' کے بیان کرنے میں یہ جماعتِ ثقات کی مخالفت نہیں کر رہے بلکہ ایک زائد چیز کو بیان کر رہے ہیں جو کہ ''شاذ'' نہیں بلکہ زیادتی ثقہ ہے اور جمہور فقہا ء و محدثین کے نزدیک زیادتی ثقہ مقبول ہے۔

1: والزيادة مقبولة، (صحيح البخاري ج1ص201 باب العشر فيما يسقى من ماء السماء والماء الجاري) 2: أن الزيادة من الثقة مقبولة (مستدرك على الصحيحين للحاكم ج1ص307 كتاب العلم)

لہذا امام سلیمان التیمی کا "واذاقر عفانصتوا" کی زیادت روایت کرنا ان کے ثقہ ہونے کی وجہ سے مقبول ہے، پس اعتراض باطل ہے۔

ثانیاً: "واذاقر عفانصتوا" کی زیادت بیان کرنے میں امام سلیمان التیمی منفرد نہیں بلکہ دیگر روات نے بھی ان کی متابعت تامہ کر رکھی ہے۔مثلاً

## امام ابو عبيد ه الحداد:

روى الإمام أبو عوانة يعقوب بن إسحاق الاسفرائني م316ه :حدثنا سهل بن بحر الجُدْدَيْسابُوري قال ثنا عبد الله بن رشيد قال ثنا ابوعبيدة عن قتادة عن يونس بن جبير عن حطان بن عبد الله الرقاشي عن أبي موسى الأشعري قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (إذا قرأ الإمام فأنصتوا وإذا قال: (غَيْر المَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِين) فقولوا أمين)

(مسند ابي عوانم ج1ص360رقم1341بيان اجازة القراءة الخ، )

#### عمر بن عامر اور سعید بن ابی عروبہ:

حدثنا أبو حامد محمد بن هارون الحضرمي ثنا محمد بن يحيى القطعي ثنا سالم بن نوح ثنا عمر بن عامر وسعيد بن أبي عروبة عن قتادة عن يونس بن جبير عن حطان بن عبد الله الرقاشي قال صلى بنا أبو موسى فقال أبو موسى : إن رسول الله صلى الله عليه و سلم كان يعلمنا إذا صلى بنا قال إنما جعل الإمام ليؤتم به فإذا كبر فكبروا وإذا قرأ فأنصتوا.

(سنن الدار قطني: ص217 رقم الحديث 1235، السنن الكبرى للبيهقي: ج2 ص155 باب من قال يترك المامون القراءة الخ)

لہذا شاذ ہونے والا یہ اعتراض باطل ہے۔

#### <u>اعتراض نمبر 3:</u>

حضرت ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ کی اس روایت کی سند میں دوسرا راوی "قتادہ" ہے جو کہ مدلس ہے اور عن سے روایت کر رہا ہے، مدلس کا عنعنہ صحت حدیث کے منا فی ہوتا ہے -

#### <u>جواب:</u>

امام فتادہ بن دعامہ م 117ھ صحیح بخاری اور صحیح مسلم کے ثقہ بالاجماع راوی ہیں۔ ان کی تدلیس کی وجہ سے اس روایت کو ناقابل قبول قرار دینا درست نہیں۔ چند وجوہ سے:

اولاً: اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ صحیحین کے مدلس کی تدلیس عند المحدثین صحت حدیث کے منافی نہیں کیونکہ وہ دوسری جہت سے سماع پر محمول ہوتی ہیں۔ (امام نووی رحمہ اللہ کا حوالہ گزر چکا ہے) اور یہ روایت صحیح مسلم کی ہے ، لہذا تدلیس مضر نہیں۔

ثانیاً: امام قتادہ بن دعامہ نے حدیث ابی موسی اشعری میں تحدیثاً سماع کی تصریح کی ہے ۔ دیکھیے ۔۔۔

حَدَّتَنَا عَاصِمُ بْنُ النَّصْرِ حَدَّتَنَا الْمُعْتَمِرُ قَالَ سَمِعْتُ أَبِي حَدَّتَنَا قَتَادَةُ عَنْ أَبِي غَلَّابٍ يُحَدِّبُّهُ عَنْ حِطَانَ بَنْ عَبْدِ اللَّهِ الرَّقَاشِيِّ بِهَذَا الْحَدِيثِ زَادَ ﴿ فَإِذَا قَرَأَ فَأَنْصِتُوا ﴾ (سنن ابي داؤد ج1 ص147 باب التشهد ، صحيح ابي عوانہ ج1 ص360 رقم الحدیث 1339 )

ثالثاً: امام قتادہ کا شمار ان مدلسین میں ہوتا ہے جن کی تدلیس کسی بھی کتاب میں صحت حدیث کے منافی نہیں ۔ امام حاکم فرماتے ہیں:

فمن المدلسين من دلس عن الثقات الذين هم في الثقة مثل المحدث أو فوقه أو دونه إلا أنهم لم يخرجوا من عداد الذين يقبل أخبارهم فمنهم من التابعين أبو سفيان طلحة بن نافع و قتادة بن دعامة وغير هما (معرفت علوم الحديث: ص103)

علامہ ابن حزم محدثین کا ضابطہ بیان کرتے ہوئے ان مدلسین کی فہرست بتاتے ہیں جن کی روایتیں باوجود تدلیس کے صحیح ہیں اور ان کی تدلیس سے صحت حدیث پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

منهم كان جلة أصحاب الحديث وأئمة المسلمين كالحسن البصري وأبي إسحاق السبيعي وقتادة بن دعامة و عمر و بن دينار وسليمان الأعمش وأبي الزبير وسفيان الثوري وسفيان بن عيينة (الاحكام لابن حزم ج2،ص141 فصل من يلزم قبول نقلم الاخبار)

لمِذا حدیث ابی موسی اشعری رضی اللہ عنہ بالکل صحیح اور حجت ہے۔

فائدہ: زبیر علی زئی غیر مقلد نے اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد لکھا ہے: ((صحیح))۔ (نصر الباری از علی زئی ص 283)

#### حدیث نمبر2:

قد روى الامام أبو عبدالله محمد بن يزيد ابن ماجة القزويني م 273ه: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة . حدثنا أبو خالد الأحمر عن ابن عجلان عن زيد بن أسلم عن أبى صالح عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم ( إنما جعل الإمام ليؤتم به . فإذا كبر فكبروا . وإذا قرأ فأنصتوا . وإذا قال غير المغضوب عليهم ولا الضالين فقولوا آمين•

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

(سنن ابن ماجة: ص61 باب اذا قرء الامام فانصتوا، ،سنن النسائي ج1ص146 باب تاويل قولم عزوجل وذاقرء القران فاستمعوالم وانصتوا)

## <u>اعتراض:</u>

اس کی سند میں ایک راو ی محمد بن عجلان ہے جو کہ مدلس ہے اور یہ حضرت ابو ہریرہ کی روا یت میں اختلاط کا شکار ہو گیا تھا ، نیز ایک راوی ابو خالد الاحمر ''فاذا قرء فانصتوا'' کی زیادتی نقل کرنے میں منفرد ہے۔ لہذا یہ روایت ضعیف ہے۔

## <u>شق اول (تدلیس)کاجواب:</u>

امام محمد بن عجلان المدنى م148ه صحيح بخارى معلقاً، صحيح مسلم اور سنن اربعہ كے راوى ہيں۔ ثقہ عند الجمہور، فقيہ، صدوق اور كثير الحديث ہيں۔ (تہذيب لابن حجر ج5،ص442، 443) ان كى تدليس صحت حديث كے منافى نہيں، چند وجوہ سے:

وجہ اول: امام بخاری رحمہ اللہ اور امام ابو داؤد رحمہ اللہ نے اس روایت کو نقل کیا اور صرف ابوخالد الاحمر کے تفرد کا تذکرہ تو کیا ہے لیکن محمد بن عجلان کی تدلیس کی وجہ سے حدیث کے ضعیف ہونے کا ذکر نہیں کیا۔

قال البخارى :ولا يعرف هذا [فانصتوا]من صحيح حديث ابى خالد الاحمر (جزء القراءة للبخارى ص59رقم 267)

<del>- قال ابو داؤ درو هذه الزيادة "و اذا قرء فانصتو ا" ليست بمحفوظة ،الوهم عندنا من ابي خالد. (سنن أبي داؤ د-</del> ج1ص96)

اگر محمد بن عجلان کی تدلیس صحت حدیث کے منافی ہوتی تو یہ حضرات اس کو ضرور ذکر فرماتے ۔

وجہ ثانی: علامہ شمس الدین الذہبی رحمہ اللہ م748ھ محمد بن عجلان کی متعدد معنعن روایتوں کی تصحیح کرتے ہیں ، مثلاً

1:حدثني ابن عجلان عن القعقاع ، (تعليقات الذہبي في التلخيص ج1ص43)

2: ثنا ابن عجلان عن سعيد المقبرى ، (تعليقات الذہبي في التلخيص ج1ص 185،131)

3:عن محمد بن عجلان عن سمي (تعليقات الذہبي في التلخيص ج1ص 352)

4:عن ابن عجلان عن عياض بن عبدالله (تعليقات الذہبی فی التلخيص ج1ص 382)

شق ثانی (اختلاط)کاجواب:

جہاں تک اختلاط کے اعتراض کا تعلق ہے، تو یہ بھی چند وجوہ سے قابل التفات نہیں ۔

#### <u>و</u>جہ اول:

سے کہ اگرچہ بعض حضرات نے محمد بن عجلان کی ان روایات پر کچہ کلام کیا ہے جو بطریق سعید المقبری عن ابی ہریرہ رضی اللہ عنہ مروی ہیں اور ان روایات کی وجہ سے ہی ان کے اختلاط کا قول کیا ہے۔(کتاب العلل للترمذی ج2-200،تہذیب التہذیب ج5-200)

لیکن امام ابن حبان اور علامہ ذہبی رحمہااللہ نے اس کی پر زور تردید فرمائی ہے۔

(تہذیب التہذیب ج5ص742،میزان الاعتدال ج4ص204)

بلکہ امام ابن حبان نے تو تصریح کی ہے:فہذا مما حمل عنہ قدیما قبل اختلاط صحیفتہ،(تہذیب التہذیب ج5ص742)

کہ ابن عجلان عن سعید عن ابیہ عن ابی ہریرہ رضی اللہ عنہ والی روایات اس کے صحیفہ کے اختلاط سے پہلے کی ہیں۔

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ اختلاط صحیفہ کا اعتراض سعیدمقبری کے طریق پر تھا جس کا جواب ائمہ نے دیا۔ لیکن ہماری پیش کردہ روایت تو سعید مقبری کے طریق سے نہیں بلکہ زید بن اسلم کے طریق سے ہے۔لہذا اعتراض باطل ہے۔

## وجہ ثانی :

امام محمد بن عجلان المدنى كر دو متابع موجود بين:

1: خارجہ بن مصعب:

وَقَدْ رَوَاهُ خَارِجَةٌ بْنُ مُصْعَبٍ أَيْضًا يَعْنِي عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ. (السنن الكبرى للبيهقى ج2ص157)

2: يحيى بن العلاء الرازى:

وَقَدْ رَوَاهُ يَحْيَى بْنُ الْعَلاءِ الرَّازِيُّ كَمَا رَوَيَاهُ. (السنن الكبرى للبيهقى ج2ص157)

## وجم ثالث:

امام نووی رحمہ اللہ مختلط راوی کے متعلق ایک قاعدہ بیان کرتے ہیں:

وحكم المختلط أنه لا يُحتج بما روى عنه في الاختلاط أو شك في وقت تحمله، ويحتج بما روى عنه قبل الاختلاط، وما كان في الصحيحين عنه محمول على الأخذ عنه قبل اختلاطه. (تهذيب الاسماء واللغات للنووى: ج1ص242)

ہماری پیش کردہ روایت ابوخالد الاحمر عن ابن عجلان کے طریق سے ہے اور یہی طریق صحیح مسلم ج1ص موجود ہے۔،جو دلیل ہے کہ ابن عجلان کی وہ روایات جو ابوالاحمر سے مروی ہیں، قبل الاختلاط مروی ہیں۔ہذا اعتراض باطل ہے۔

## شق ثالث (تفرد) كا جواب:

اس رُوایت کے راوی آبو خالد الاحمر ''فاذا قرء فانصتوا'' کے جملے میں متفردبھی ہوں تب بھی روایت قابل قبول ہے، اس لیے کہ ابوخالد الاحمر صحاح ستہ کے ثقہ بالاتفاق راوی ہیں۔(تہذیب التہذیب ج3ص2)

لہذا اصول حدیث کی رو سے ان کی زیادتی قابل قبول ہے( حوالہ جات پہلے گزر چکے ہیں۔)

لیکن حقیقت یہ ہے کہ ابوخالد الاحمراس زیادتی کے نقل کرنے میں متفرد نہیں، بلکہ محمد بن سعد الانصاری الاشھلی جو ثقہ ہیں، وہ بھی اس زیادتی کو نقل فرماتے ہیں:

أخبرنا محمد بن عبد الله بن المبارك قال حدثنا محمد بن سعد الأنصاري قال حدثني محمد بن عجلان عن زيد بن أسلم عن أبي صالح عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: إنما الإمام ليؤتم به فإذا كبر فكبروا وإذا قرأ فأنصتوا قال أبو عبد الرحمن كان المخرمي يقول هو ثقة يعني محمد بن سعد الأنصاري (سنن النسائي ج1ص146باب تاويله قوله عزوجل وَإذا قُرئَ القُرْآنُ)

#### حدیث نمبر 3:

اخرج الامام المحدث أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي م 458 ه: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو بكر بن إسحاق الفقيه، أنا أحمد بن بشر بن سعد المرثدي، نا فضيل بن عبد الوهاب، نا خالد يعني الطحان، حقال أبو عبد الله: وأخبرني أبو بكر بن عبد الله، نا الحسن بن سفيان، نا محمد بن خالد بن عبد الله الواسطي، نا أبي، عن عبد الرحمن بن إسحاق، عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كل صلاة لا يقرأ فيها بأم الكتاب فهي خداج إلا صلاة خلف إمام»

(كتاب القراءة للبيهقى: ص195رقم433)

تحقيق السند: اسناده صحيح ورواتم ثقات

#### اعتراض:

اصل روایت میں ''إلا صلاة خلف إمام'' كے الفاظ نہیں ہیں ، جیسا كہ امام بيہقى رحمہ اللہ نے عبد الرحمن بن يعقوب سے حضرت ابو ہريرہ رضى اللہ عنہ كا موقوف اثر نقل كيا ہے:

عن أبي هريرة قال: كل صلاة لا يقرأ فيها بفاتحة الكتاب فهي خداج فقلت: وإن كنت خلف إمام؟ فقال: اقرأ في نفسك. (كتاب القراءة للبيهقي: ص195 رقم الحديث429)

اور اس میں یہ جملہ مذکور نہیں۔ یہ جملہ خالد الطحان کی خطا کی وجہ سے زائد ہو گیا ہے، لہذا قابل حجت نہیں۔

#### جواب اول:

امام خالد الطحان صحیح بخاری ،صحیح مسلم اور سنن اربعہ کے ثقہ با لاجماع را وی ہیں۔ (تقریب التہذیب لا بن حجر:ص224 رقم 1647)

ان كا "إلا صلاة خلف إمام" كے الفاظ نقل كرنا خطا نہيں بلكہ زيادتى ثقہ ہےاور جمہور فقہا ء و محدثين كے نزديك ثقہ كى زيادتى مقبول ہے۔ (حوالہ جات گزر چكے ہيں) پس حديث كا يہ جملہ قابل حجت ہے ۔

## جواب ثا ني:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی اس مرفوع حدیث "إلا صلاة خلف إمام"كے كئی مرفوع اور موقوف شواہد دیگر اسانید وكتب میں موجود ہیں۔مثلاً....

1: رواه الخلال بإسناده عن جابر أن النبي صلى الله عليه و سلم قال: [كل صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج إلا أن تكون وراء الإمام] وقد روي أيضا موقوفا عن جابر (المغنى لابن قدامه :ج:2:ص:118 مسألة القراءة خلف الإمام)

2: عن جابر مرفوعاً ــ (سنن الطحاوى: ج1،ص: 159، الفوائد لا بن منده: ج: 2:ص: 143)

3: عن جابر موقوفاً ــ

( مو طا امام مالک :05 ،مؤطا امام محمد :05 ، مسائل احمد بروایت عبد اللہ :05 ،مؤطا امام محمد :05 ، مسائل احمد بروایت عبد اللہ :05 ،مؤطا امام محمد :05

لہذاثابت ہوا کہ حدیث ابی ہریرہ میں "الا صلاۃ خلف امام"کے الفاظ صحیح و ثابت ہیں۔ فائدہ: ہماری پیش کردہ مرفوع روایت میں "الا صلاۃ خلف امام" کے الفاظ ثابت ہیں وللہ الحمد، رہا مخالفین کی طرف سے پیش کردہ موقوف اثر اور اس میں یہ الفاظ "اقرء فی نفسک" کی مراد تو یہ غیر مقادین کے دلائل کے جوابات کے تحت (دلیل نمبر 3 کے ذیل میں) آ رہا ہے۔

#### حدیث نمبر 4:

روى الامام ابو محمد يوسف بن يعقوب: عن ابيم [ابي يوسف] عن ابي حنيفة عن موسى بن

ابي عائشہ عن عبد اللہ بن شداد بن الهاد الليثي ابي الوليدعن جابر بن عبداللہ ان رجلا قرء خلف النبي صلى اللم عليه وسلم في الظهر او العصر قال قال: فاوما اليه رجل فنهاه فابي فلما انصرف قال اتنهاني ان اقر عخلف النبي صلى الله عليه وسلم فتذاكرنا ذالك حتى سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال النبي صلى اللم عليه وسلم من صلى خلف امام فان قراءة الامام لم قراءة.

(مسند ابي حنيف برواية القاضي ابي يوسف: ص23رقم الحديث 113)

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم.

#### اعتراض:

یہ روایت موصول نہیں ہے بلکہ مرسل ہے۔ اس لیے کہ دیگر محدثین مثلاً جریر، سفیان اور شریک وغیرہ اسے مرسل روایت کرتے ہیں (یعنی عن جابر بن عبد اللہ کے واسطے کے بغیر) صرف امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ ہی اسے موصولاً بیان کرتے ہیں نیز حافظ ابن الہمام نے مسند احمد بن منیع کے جس نسخہ سے یہ روایت نقل کی ہے (فتح القدیر: ج 1ص 346) اس میں کاتب کی غلطی کی وجہ سے عبد اللہ بن شداد کے بعد "عن جابر" کا جملہ زیادہ ہو گیا ہے، حقیقةً یہ روایت مرسل ہے۔

## جو اب شق او ل:

یہ دعوی کہ دیگر محدثین اس روایت کو مرسل بیان کرتے ہیں اور صرف امام ابو حنیفہ ہی اسے موصولاً بیان کرتے ہیں ، باطل ہے۔ اس لیے کہ:

امام سفیان ثوری اور خود امام شریک نے امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کی متابعت تامہ کر او لا . . . . .

رکھی ہے۔ قَالَ أَحْمَدُ بْنُ مَنِيعٍ: أَنبَأَنا إِسْحَاقُ الأزْرَقُ ، حَدَّتَنَا سُفْيَانُ وَشَرِيكٌ ، عَنْ مُوسَى بْنِ أَبِي عَائِشَةُ ، عَنْ قَالَ أَحْمَدُ بْنُ مَنِيعٍ: أَنبَأَنا إِسْحَاقُ الأزْرَقُ ، حَدَّتَنَا سُفْيَانُ وَشَرِيكٌ ، عَنْ مُوسَى بْنِ أَبِي عَائِشَةُ ، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ شَدَّادٍ ، عَنْ جَابِرٍ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيه وسَلَّم : مَنْ كَانَ لَهُ إِمَامٌ فَقِرَاءَةُ الإِمَامِ لَّهُ قِرَ اءَةٌ إِ

وقال الامام البوصيرى صحيح على شرط الشيخين

(اتحاف الخيره المهرة للبوصيري ج: 2 ، ص216 حديث نمبر 1832 ، فتح القدير لابن الهمام :ج1:ص:346) لہذا یہ دعوی کرنا کہ اس روایت کو تنہا امام ابو حنیفہ ہی موصولاً بیان کرتے ہیں اور اس میں ان کا کوئی ساتھی نہیں ہے، محض باطل ہے۔

المام ابو حنیفہ رحمہ اللہ سے اس روایت کو نقل کرنے والے بھی اس کو موصول ہی بیان کرتے ہیں۔ چنانچہ امام بیہقی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

هذا حديث رواه جماعة من أصحاب أبي حنيفة رحمه الله عنه موصولا (كتاب القراءة للبيبقي ص 333)

اور دوسرے مقام پر لکھتے ہیں: هَكَذَا رَوَاهُ جَمَاعَةٌ عَنْ أَبِي حَنِيفَة مَوْصُولاً (السنن الكبرى للبيهقي (159 ج

لہذا مرسل ہونے کا اعتراض باطل ہے۔

### <u>جواب شق ثانی:</u>

اس روایت میں حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کا تذکرہ صحیح اسانید میں موجود ہے، جیسا کہ امام احمد بن ابی بکر بوصیری م840ھ اور امام ابن الممام م861ھ نے ذکر فرمایا ہے۔ ان کے دور سے اب تک کسی مشہور محدث نے ان پر اعتراض نہیں کیا۔ لہذا محض تخمینہ و گمان سرمحدثین پر یہ الزام کہاں درست ہے کہ انہوں نے یہ الفاظ اپنی طرف سے بڑھا دیے ہیں۔

## احادیث مو قو فہ

#### حدیث نمبر 1:

عبد الرزاق عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن أبيه قال...أخبرني أشياخنا أن عليا قال من قرأ خلف الإمام فلا صلاة له قال [عبد الرزاق] وأخبرني موسى بن عقبة أن رسول الله صلى الله عليه و سلم وأبو بكر وعمر وعثمان كانوا ينهون عن القراءة خلف الإمام

(مصنف عبدالرزاق ج2ص90،90رقم2813باب القراءة خلف الامام)

تحقیق السند: اسناده صحیح و رواتم ثقات

#### حدیث نمبر 2:

روى الأمام الحافظ المحدث أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي م235ه: حَدَّتَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سُلَيْمَانَ الأصْبَهَانِيُّ ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بن الأصبهاني ، عَن ابْنِ أبي لَيْلَى ، عَنْ عَلِيٍّ ، قَالَ : مَنْ قَرَأ خَلْفَ الإِمَامِ فَقَدْ أَخْطأ الْفِطْرَةَ.

(مصنف ابن ابي شيبه ج3ص278رقم الحديث 3802باب من كره القراءة خلف الامام)

تحقيق السند: اسناده صحيح ورواتم ثقات

#### حدیث نمبر 3:

عبد الرزاق عن منصور عن أبي وائل قال جاء رجل إلى عبد الله فقال: يا أبا عبد الرحمن! أقرأ خلف الإمام؟ قال: أنصت للقرآن فإن في الصلاة شغلا وسيكفيك ذلك الإمام. (مصنف عبدالرزاق ج2ص89، 90رقم2806باب القراءة خلف الامام)

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

### اعتراض:

یہ اثر مطلق ہے اس میں فاتحہ کا بالخصوص ذکر نہیں۔

#### جواب:

مطلق کی نفی سے مقید کی نفی خود بخود ہوجاتی ہے لمہذا جب قراءت کی نفی ہوگئی تو فاتحہ اور فاتحہ کے بعد والی سورۃ کی نفی ہوگئی۔

#### حدیث نمبر 4:

مَالِك عَنْ أَبِي نُعَيْمٍ وَهْبِ بْن كَيْسَانَ أَنَّهُ سَمِعَ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ يَقُولُ مَنْ صَلَّى رَكْعَةً لَمْ يَقْرَأُ فِيهَا بِأُمِّ الْقُرْآنِ قَلَمْ يُصَلِّ إِلاَّ وَرَاءَ الْإِمَامِ-(مؤطا امام مالک ص66باب ماجاء في ام القران ،مؤطا امام محمد ص95 باب القراءة في الصلوة خلف الامام)

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

## <u>حديث نمبر 5:</u>

مَالِكَ عَنْ نَافِعٍ أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ،كَانَ إِذَا سُئِلَ هَلْ يَقْرَأُ أَحَدُ خَلْفَ الإَمَامِ قَالَ إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ خَلْفَ الإَمَامِ فَحَسْبُهُ قِرَاءَةُ الإَمَامِ وَإِذَا صَلَّى وَحْدَهُ قَلْيَقْرَأُ،قَالَ وَكَانَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ لا يَقْرَأُ خَلْفَ الإَمَامِ خَلْفَ الإَمامِ (مؤطا امام مالک ص86باب ترک القراءه خلف الامام ،مؤطا امام محمد ص95باب القراءة في الصلوة خلف الامام) تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخاري ومسلم

## <u>اعتراض:</u>

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کے اس اثر کا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس اثر سے تعارض ہے جس میں انہوں نے امام کے پیچھے قراءت کی اجازت دی ہے، چونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اپنے بیٹے عبد اللہ بن عمررضی اللہ عنہما سے سنت کے زیادہ بڑے عالم تھے، اس لیے حضرت عمررضی اللہ عنہ کے اثر کو حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کے اثر پر ترجیح ہوگی۔

## <u>جواب:</u>

آگر تعارض کا یہی مفہوم ہے تو کہا جاسکتا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے لاکھوں بلکہ کروڑوں درجے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سنت کے زیادہ عالم تھے، اس لیے جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے امام کے پیچھے قراءت سے منع فرمایا ہے تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اثر پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کو ترجیح ہوگی۔ نیز حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اثر کا جواب آگے آرہاہے۔

### حدیث نمبر 6:

قال الامام الحافظ المحدث أبو محمد بدر الدين محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد العينى م558ه: وذكر الشيخ الإمام عبد الله بن يعقوب الحارني السيذموني في كتاب (كشف الأسرار) عن عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه قال كان عشرة من أصحاب رسول الله ينهون عن القراءة خلف الإمام أشد النهي أبو بكر الصديق وعمر الفاروق وعثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب وعبد الرحمن بن عوف وسعد ابن أبي وقاص وعبد الله بن مسعود وزيد بن ثابت وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عباس رضي

. (عمدة القارى للعيني ج4ص449باب وجوب القراءة للامام والماموم)

# احاديث مقطوعم

#### حدیث نمبر 1:

عن أبي اسحاق أن علقمة بن قيس قال وددت أن الذي يقرأ خلف الإمام ملى، فوه قال أحسبه قال ترابا أو رَضْفًا.

(مصنف عبدالرزاق ج2ص90رقم1281باب القراءة خلف الامام ،كتاب الحجة لمحمد ج1ص90باب القراءة خلف الامام ،مؤطا امام محمد ص100باب القرءة في الصلوة خلف الامام)

تحقيق السند: اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

#### حدیث نمبر 2:

روى الامام الحافظ المحدث أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي م235ه: حَدَّتَنَا هُشَيْمٌ ، قَالَ : أَخْبَرَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي خَالِدٍ ، عَنْ وَبَرَةَ ، عَنْ الأَسْوَدِ بْنِ يَزِيدَ ، أَنَّهُ قَالَ : وَدِدْت أَنَّ الَّذِي يَقْرَأُ خَلْفَ الإِمَامِ مُلِئَ قُوهُ ثُرَابًا.

ورقم010 مصنف ابن ابى شيبة ج000 رقم018 من كره القِرَاءَةَ خُلْفَ الإِمَامِ. ، مصنف عبدالرزاق ج000 رقم010 من كره القِرَاءَة خُلْفَ الإِمام) باب القراءة خُلْف الإمام)

اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم

#### <u>حدیث نمبر 3:</u>

روى الامام الحافظ المحدث أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي م235ه: حَدِّتَنَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ ، عَنْ أَشْعَتَ ، عَنْ مَالِكِ بْنِ عُمَارَةَ ، قَالَ : سَأَلْتُ ، لاَ أَدْرِي ، كَمْ رَجُلٍ مِنْ أَصْحَابِ عَبْدِ اللهِ كُلُّهُمْ يَقُولُ : لاَ يُقْرَأُ خَلْفَ إِمَامٍ ، مِنْهُمْ عَمْرُو بْنُ مَيْمُونِ ( مصنف ابن ابى شيبة ج3ص280 رقم الحديث3819من كره القِرَاءَةَ خَلْفَ الإِمَامِ ، التعليق الحسن للنيموى ص108)

تحقيق السند: اسناده حسن

# جمہور کا موقف اور اجماع امت

1: روى الامام الحافظ المحدث أبو داؤد سليمان بن الأشعث السجستاني م 275ه: حَدَّتَنَا الْقَعْنَبِيُّ عَنْ مَالِكٍ عَنِ ابْنِ شَهَابٍ عَنِ ابْنِ أَكَيْمَة اللَّيْثِيِّ عَنْ أبي هُريْرَةَ أنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم الْصرَفَ مِنْ صَلَاةٍ جَهَرَ فِيهَا بِالْقِرَاءَةِ فَقَالَ ﴿ هَلْ قُرَأَ مَعِي أَحَدٌ مِثْكُمْ آنِفًا ﴾. فَقَالَ رَجُلُّ نَعَمْ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ ﴿ إِنِّي صَلَاةٍ جَهَرَ أَفُولُ مَا لِي أَنَازَعُ القُرْآنَ ﴾. قَالَ فَانْتَهَى النَّاسُ عَنِ الْقِرَاءَةِ مَعَ رَسُولِ اللهِ حصلى الله عليه وسلم فيه النَّاسُ عَنِ القِرَاءَةِ مِنَ الصَّلُواتِ حِينَ سَمِعُوا ذَلِكَ مِنْ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم فيه النَّاب اذا جهر الاما م) فيه النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم عليه والله عليه وسلم عليه الله عليه وسلم عليه الله عليه وسلم المام )

2: قال الامام الحافظ المحدث الفقيم ابو الحسن علي بن أبي بكر بن عبد الجليل المرغيناني م593ه: ولنا قوله عليه الصلاة والسلام من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة وعليه إجماع الصحابة رضي الله عنهم.

(الهداية شرح البداية ج1ص121، 122فصل في القراءة)

صاحب بدایہ کے اس قول پر امام ابومحمد محمود بن احمدالعینی الحنفی م855 ه فرماتے ہیں: قال صاحب ( الهدایة ) من أصحابنا و على ترك القراءة خلف الإمام إجماع الصحابة فسماه إجماعاً باعتبار اتفاق الأكثر ومثل هذا يسمى إجماعا عندنا.

(عمدة القارى شرح صحيح البخارى للعيني ج4ص449باب وجوب القراءة)

# ائمہ مجتہدین اور ترک قراءۃ خلف الامام

1: امام اعظم في الفقهاء ابوحنيف نعمان بن ثابت الكوفي م150ه:

قال محمد رحمه الله: لا قراءة خلف الامام فيما جهر فيه ولا فيما لم يجهر بذلك جاءت عامة الأثار و هو قول ابى حنيفة رحمه الله تعالى. (مؤطا امام محمد: ص96،97 باب القراءة فى الصلوة خلف الامام،كتاب الحجة لمحمد ج1ص87 باب القراءة خلف الامام)

2: امام سفيان الثوري م161ه:

قال الثورى رحمه الله: و لا يقرء الماموم خلف الامام شيئا لا الفاتحة و لا السورة.

(فقم سفيان الثوري ص562تحت لفظة: صلاة، المغنى لابن قدامة ج2ص118 مسئلة نمبر 183)

#### 

جہری نمازوں میں قراءۃ خلف الامام کے قائل نہیں تھےاور سری نمازوں میں وجوب کے قائل نہیں تھے۔

وقال مالك: الامر عندنا انه لا يقرء مع الامام فيما جهر فيه الامام بالقراءة.

(التمهيد لابن عبدالبر ج4ص 439 تحت رقم الحديث 236 ، مؤطاامام مالک ص68 باب ترک القراء 68 خلف الامام فيما جهر فيم)

قال محمد عبد الرحمن المباركفورى: وكذلك الامام مالك و الامام احمد لم يكونوا قائلين بوجوب قراءة الفاتحة خلف الامام في جميع الصلوات. (تحفة الاحوذي ج2ص251 باب ما جاء في ترك القراءة خلف الامام)

4: امام ابويوسف يعقوب القاضى م182ه:

[ترك القراءة خلف الامام]و هو قول ابي حنيفة و ابي يوسف و محمد رحمهم الله تعالى. (سنن الطحاري - 10,051 إن القراءة خلف الامام فقتح المار 250,05 المسئلة الثانية)

(سنن الطحاوى ج1ص159باب القراءة خلف الامام ،فتح الملهم ج2ص20 المسئلة الثانية)

5: امام محمد بن الحسن الشيباني م189ه:

قال محمد رحمه الله: لا قراءة خلف الامام فيما جهر فيه ولا فيما لم يجهر بذلك جاءت عامة الأثار.

(مؤطا امام محمد ص97 باب القراءة في الصلوة خلف الامام ، سنن الطحاوي ج1ص159باب القراءة خلف الامام)

5: امام ابو عبد الله احمد بن محمد بن حنبل البغدادي م 241ه:

جہری نمازوں میں قراءۃ خلف الامام کے قائل نہیں تھے اور سری نمازوں میں وجوب کے قائل نہ تھے۔

قال الامام عبد الله بن احمد بن حنبل: سمعت ابي سئل عن الرجل يصلي خلف الامام فلا يقرأ خلفه قال اعجب الي ان يقرا فإن لم يقرأ يجزئه.

و قال ايضاً: سمعت ابي يقول اذا قرأ الامام فأنصت قلت فالركعتين الاخريين اذا لم يسمع الامام يقرأ فقرأ هو في نفسه قال نعم ان شاء قرأ وان شاء لم يقرأ (مسائل احمد برواية عبدالله ص78،المغنى ج2ص118)

# ابواب محدثين اور ترك قراءة خلف الامام

ائمہ محدثین رحمہم اللہ کی یہ عادت ہے کہ وہ پہلے ان احادیث کو ذکر کرتے ہیں جو ان کے نزدیک منسوخ ہوتی ہیں، پھر ان احادیث کو ذکر کرتے ہیں جو ان کے ہاں ناسخ ہوتی ہیں۔ چنانچہ امام نووی رحمہ اللہ م676ھ اس قاعدہ کو یوں ذکر کرتے ہیں:

ذكر مسلم فى هذاالباب الاحاديث الواردة بالوضوء مما مست النار ثم عقبها بالاحاديث الواردة بترك الوضوء منسوخ وهذه عادة مسلم وغيره من ائمة الحديث يذكرون الاحاديث التى يرونها منسوخة ثم يعقبونها بالناسخ (شرح مسلم للنووى ج1ص156 باب الوضوء مما مست النار)

محدثین کرام رحمہم اللہ تعالی نے قر ءات کے مسئلہ میں بھی یہی اسلوب اختیار فرمایاہے کہ پہلے قراءت خلف الامام کی احادیث لائے ہیں اور بعد میں ترک قراءت خلف الامام کی، جو اس بات کا ثبوت ہیں کہ قراءت خلف الامام منسوخ ہے۔ 1 :امام مالک بن انس المدنی م 179 ہ نے پہلے "القراءۃ خلف الامام فیما لا یجہر فیہ بالقراءۃ "اور

1 : امام مالک بن انس المدنی م 179 ه نے پہلے "القراءۃ خلف الامام فیما لا یجہر فیہ بالقراءۃ "اور بعد میں "ترک القراءۃ خلف الامام فیما جہر فیہ "کا باب باندھا ہے (مؤطا امام مالک ص66 ،68) 2: ۔ امام محمد بن حسن الشیبانی م 189 ه نے پہلے اثبات قراءۃ کی احادیث کو اور بعد میں ترک قراءۃ کی احادیث کو بیان کیا۔

(مؤطا امام محمد : ص94 تا ص 102 باب القراءة في الصلوة خلف الامام)

3: امام عبد الرازاق بن المهمام م211 ه نَے پہلے قراءۃ خلف الامام کی احادیث اور بعد میں ترک کی احادیث کو ذکر کیا۔ احادیث کو ذکر کیا۔

(مصنف عبدالرازاق ؛ ج2 ص 82 الى ص92 باب القراءة خلف الامام)

4: امام ابو بكر ابن ابى شيبہ م235 ه نے بہلے "من رخص فى القراءۃ خلف الامام "كا باب باندها اور بعد ميں "من كره القراءۃ خلف الامام" كا باب باندها ـ (مصنف ابن ابى شيبۃ ج3 ص 267، 273) 5: امام محمد بن اسمعيل البخارى م ، 256 ه نے اپنے جزء "القراءۃ" ميں پہلے قراءۃ خلف الامام كى

#### احادیث کو ذکر کیا اور آخر میں ترک فراءہ کی احادیث کو بیان کیا۔

6: امام ابن ماجہ القزوینی م 273 ہ نے پہلے" باب القراءۃ خلف الامام" باندھا اور قراءۃ کی احادیث کو ذکر کیا ، بعد میں "باب اذا قرء الامام فانصتوا" باندھا اور ترک قراءت کی احادیث کو بیان کیا ۔ (سنن ابن ماجہ ؛ج؛ 1 ص 60 ،60 )

7: امام ابو داؤد و سلیمان الاشعث م 275 ه نے پہلے" باب من رای القراءۃ اذا لم یجہر " باندها اور قراءۃ کی احادیث کو ذکر کیا ، پھر "باب من لم یر القراءۃ اذا لم یجھر " باندها اور احادیث ترک کو بیان کیا ۔ (سنن ابی داؤد ؟ج 1 ؛ص 127)

8: امام ابو عیسی التر مذی م 279 ه نے پہلے" باب ما جاء فی القراءۃ خلف الامام " باندھااور قراءت کی احادیث کو ذکر کیا ، بعد میں "باب ما جاء فی ترک القراءۃ خلف الامام اذا جھر بالقراءۃ "ترک کا باب باندھا اور احادیث کو بیان کیا۔ (جامع الترمذی ؛ج 1 ص 69، ص71)

9: امام ابو عبداللہ عبد الرحمن النسائی م 303 ہنے پہلے "ایجاب قرآءۃ فاتحۃ الکتاب فی الصلوۃ" کا باب باندھا اور قراءت کرنے کی احادیث کو ذکر کیا، بعد میں" ترک القراءۃ خلف الامام فیما لم یجھر فیہ" اور " ترک القراءۃ خلف الامام فیما جھر بہ " کے ابواب باندھے اور احادیث ترک قراءت کو بیان فرمایا۔ (سنن النسائی ج؛1ص؛145، 146)

10 :امام ابو جعفر الطحاوى م ؛ 321 ه نے پہلے قراءت كى احاديث كو ذكر كيا ، بعد ميں ترك قراءت كى احاديث كو بيان كيا۔

(سنن الطحاوى ؛ج؛ 1 ص157 تا 160 باب القراءة خلف الامام)

سوال: منسوخ حکم پر تو عمل جائز نہیں ، جبکہ امام شافعی رحمہ اللہ اور دیگر فقہاء تو اس کے قائل گزرے ہیں۔ اس کا مطلب کہ وہ ایک ناجائز کام کرتے تھے۔

جواب: اگر نسخ منصوص ہو تو اس پر عمل گناہ ہے اور اگر نسخ اجتہادی ہو تو مجتہد کے لیے گناہ نہیں بلکہ اجر واحد ہے، اور یہ نسخ بھی نسخ اجتہادی کی قسم میں سے ہے لہذا ان مجتہدین کے لیے گناہ نہیں۔

# غیر مقلدین کے دلائل کے جوابات

#### دلیل نمبر 1:

قال تعالی: وَادْکُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ • (سورۃ الاعراف: 205) حضرت زید بن اسلم تابعی نے اس آیت سے استدلال کیا ہےکہ مقتدی امام کے پیچھے ہو تو سورۃ فاتحہ کی قراءۃ آہستہ کرے ۔

عبد العزيز بن محمد قال: سمعت زيد بن أسلم يقول: في قوله (وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا) قال: «الذي يكون خلف الإمام قال الله: (واذكر ربك في نفسك) » قال: «يقول: اذكر ربك وأنصت في نفسك » فأخبر بأنه مأمور بالإنصات والذكر معا فيكون الأمر بالإنصات راجعا إلى ترك الجهر دون ترك الذكر في النفس الذي هو دون الجهر من القول

(كتاب القراءة للبيهقي ص:121، 122 رقم الحديث 293)

## <u>جواب اول:</u>

بوب بیچھے سورۃ فاتحہ پڑھنے پر استدلال کرنا باطل ہے۔ اس لیے اولاً:..... اس آیت سے امام کے پیچھے سورۃ فاتحہ پڑھنے پر استدلال کرنا باطل ہے۔ اس لیے کہ یہ تفسیر صحیح حدیث، حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ اور محمد بن کعب القرظی کی صحیح تفسیر [جو کہ ماقبل میں گرز چکی ہیں] کے مخالف ہے۔ نیز اس آیت میں امام کا لفظ ہے نہ مقتدی کا، اسی طرح نہ قراءۃ کا اور نہ سورۃ فاتحہ کاتو امام کے پیچھے سورۃ فاتحہ پڑھنے پر استدلال کیسے درست ہوا؟؟

ثانیاً..... حضرت زید بن اسلم رحمہ اللہ کا استدلال ذکر فی النفس کے متعلق ہے، اس میں فاتحہ کا ذکر ہی نہیں تو اس سے استدلال کیسے؟!

## <u>جواب ثاني:</u>

اس روايت كى سند يوں ہے: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ أنا أبو علي الحافظ نا أبو عمرو الْحَرَشِيّ نا الفضل بن محمد الشعراني نا إبراهيم بن حمزة نا عبد العزيز بن محمد قال : سمعت زيد بن أسلم الخ

اس سند میں ایک راوی فضل بن محمد شعرانی ہے ۔ائمہ نے ان پر جرح کی ہے تکلموا فیہ، فرماہ بالکذب ،انہ کان غالیاً فی التشیع

(میزان الاعتدال للذہبی: ج3ص356 رقم6378، المغنی فی الضعفاء للذہبی ج:2:ص:195 رقم 4940) دوسرا راوی عبد العزیز بن محمد ہے۔ گو بعض نے انکو ثقہ کہا ہے، لیکن بہت سے ائمہ نے ان پر جرح بھی کی ہے۔ مثلاً:

اذا حدث من حفظه يهم، ليس هو بشئى ، اذا حدث من حفظه جاء ببواطيل ، لا يحتج به ، سيئى الحفظ ، وربما قلب ، فر بما حدث من حفظه الشئى فيخطى ، ليس با لقوى ، وكان يخطئى ، انه كثير الوهم فجعل يلحن لحناً منكراً.

(میزا ن الاعتدال للذہبی :ج2ص553 رقم التر جمۃ 4781،تہذیب لا بن حجر :ج4ص204 رقم التر جمہ4830) لہذا یہ روایت ضعیف ہے، قابل استدلال نہیں۔

## دلیل نمبر 2:

حدیث: عباده بن صامت مر فو عاً : لا صلوۃ لمن لم یقراء بفاتحۃ الکتاب (بخاری و مسلم

اس حدیث کا عموم ہر اس نماز کو شامل ہے جو کوئی شخص اکیلے پڑھتا ہے، یا امام کے پیچھے پڑھتا ہے، اس کا امام قراءت بالسر کر رہا ہو یا قراءت بالجہر کرے۔ (نصر الباری از علی زئی غیر مقلد ص45)

لفظ من عام ہے جس میں امام، منفرد اور مقتدی سب داخل ہیں۔(ابکار المنن ص120، تحقیق الکلام ج1ص11)

## <u> جواب اول :</u>

امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ نے فر مایا: الحدیث اذا لم تجمع طر قہ لم تفہمہ والحدیث یفسر بعضہا بعضا

(الجامع لاخلاق الراوى للخطيب: ص370 رقم1651)

کہ جب تک حدیث کے طرق جمع نہ کر لیں اس وقت تک حدیث کا معنی نہیں سمجہ سکتے، کیونکہ ایک حدیث دوسری حدیث کی تشریح کرتی ہے۔

اس اصول كے تحت ہم نے حديث عبا دہ كے مختلف طرق جمع كيے، جن ميں يہ الفاظ آئے ہيں: "لا صلوۃ لمن لم يقرء بفا تحۃ الكتاب فصاعداً "(خلق افعال العباد للبخارى ص67، صحيح مسلم ج1ص169، سنن ابى داؤد: ج1 ص126)

نیز اس روایت کے کئی شوا ہد بھی موجو دہیں ۔

1: عن ابي بريرة مرفوعًا: لا صلوة الا بقرءاة فا تحة الكتاب فما زاد.

(سنن ابى داؤد :ج1ص 126 با ب من تر ك القر ءاة في صلوته ، صحيح ابن حبان :560رقم الحديث 1788،كتا ب القراءة للبيهقي :ص13،14

2: عن ابى سعيد الخدرى مرفوعاً: امر نا ان نقرء بفا تحة الكتاب وما تيسر • (سنن ابى داؤد: ج1ص 126 باب من ترك القراءة في صلوته ، صحيح ابن حبان: 560 رقم الحديث 1788 ،كتاب القراءة للبيهقى: ص15 رقم الحديث 32-35)

3: عن أبي سعيد مرفوعا: لا صلاة لمن لم يقرأ في كل ركعة بالحمد لله وسورة في فريضة أو غير ها (سنن ابن ماجة ص60 باب القراءة خلف الامام، كتا ب القراءة للبيبقي :ص:16، رقم الحديث 37،36)

تمام طرق جمع کرنے سے معلوم ہوا کہ اس روایت کا مخاطب وہ شخص ہے جو دو نو ں سورتیں [یعنی سورۃ فاتحہ اور دوسری سورت]پڑ ہتا ہے اور وہ امام یا منفرد ہوتا ہے مقتدی نہیں، لہذا مقتدی اس کا مخاطب نہیں پس یہ روایت مقتدی پر وجوب قر ءاۃ کی دلیل نہیں۔

## <u> جواب ثا نی:</u>

اولاً كلمہ "من "كے متعلق علماء اصول مثلاً امام سرخسى وغيرہ فر ماتے ہيں:

وهى عبارة عن ذات من يعقل وهى تحتمل الخصوص والعموم. (اصول السرخسى: ج1ص155، نور الانوار: ص84)

قرآن مجید میں بھی لفظ "من" کئی مقامات پر خصوص کے لیے آیا ہے۔ مثلاً۔۔

1: قال عز وجل: وَالْمَلائِكَةُ يُسنَبّحُونَ بِحَمْدِ رَبّهمْ وَيَسْتَغْفِرُ وَنَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ (سورۃ الشوری: 5) اور دوسرے مقام پر تصریح فرما دی کہ فرشتے صرف مومنین کے لیے ہی دعا کرتے ہیں:

وَيَسْتَغْفِرُ وَنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا الآيه (سور م المؤمن 7)

معلوم ہوا کہ یہاں من یہاں عمو م کے لیے نہیں بلکہ خصوص کے لیے ہے۔ 2: قال عز وجل: أَأمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ (الملك:17،16)

یہاں مَنْ ہے اور مراد صرف اللہ تعالی کی ذات ہے۔

لہذا اس حدیث میں لفظ "مَنْ" بھی خصوص کے آیے ہے جیسا کہ مشہور محدث علامہ ابن عبد البر نے "التمہید" میں اس کی تصریح فر مائی ہے:

عن عبا دة رضى الله عنه و هو محتمل للتاويل .... خاص وواقع على من صلى وحده او كان اماماً • (ج: 4ص448،449 )

لَهٰذَا لَفَظْ "مَنْ"كو عام سمجه كر اس سے مقتدى پر قرءات واجب كر نا باطل ہے ـ

## جواب ثالث:

اس حدیث کی مراد دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم و ائمہ حضرات سے یہی منقول ہے کہ یہ حدیث منفرد کے لیے ہے۔ مثلاً:

1: قال جا بر بن عبد الله: اذا كا ن وحده -(جا مع التر مذى:ج1ص71باب ماجاء في ترك القراءة خلف الامام)

2: سید نا ابن عمر رضی اللہ عنہ نے بھی فر ما یا کہ یہ حکم اکیلے آد می کیلئے ہے ۔ (مؤطا امام مالك بحوا لم احسن الكلام: ج2ص 39)

3: امام سفیا ن بن عیینہ جو اس حدیث کے راوی ہیں فر ماتے ہیں: لمن یصلی وحدہ

(تفسير سفيان بن عيينہ: ص202 ، سنن ابي داؤد: ج1ص126، التمبيد لابن عبد البر: ج4ص449)

4:قال امام احمد بن حنبل: اذا كان وحده -(جامع الترمذي :ج1ص71 باب ماجاء في ترك قرءة خلف الامام)

5: امام ابوبكر اسماعيلي فر ما تـ بين : كان وحده - (بذل المجهود الشيخ سها رنبوري : ج2ص54)

6: امام ابن عبد البر فر ماتر بين : عن عبا دة رضى الله عنه وهو محتمل للتاويل ... خاص وواقع على من صلى وحده او كان اماماً ـ

(التمبيد لا بن عبد البر: ج4ص448،449 ،الاستذكار: ج1ص470)

7:قال الامام ابن قدا مم المقدسي :فهو محمول على غير الماموم-(المغنى لابن قدا مم :ج2ص118)

8:شیخ محدث سہا رنپوری نے بھی اس کی مراد: اذا کا ن وحدہ بیا ن فر مائی ہے -(بذل المجهود

9 امام ابلُ السنم شیخ الحدیث مولانامحمدسرفراز خان صفدر رحمه اللم نے اس کی مراد اکیلا آدمی بیان کی ہے ۔ (احسن الکلام: ج2ص40)

## دلیل نمبر 3:

عن أبى هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج ثلاثًا غير تمام فقيل لأبي هريرة إنا نكون وراء الإمام فقال اقرأ بها في نفسك. (صحيح مسلم وغيره) جواب حصم اول:

اس حدیث کے مرفوع حصہ میں "مقتدی" کے لفظ نہیں ہیں،اور ائمہ حضرات نے تصریح کی ہے : و كذلك حديث ابى بريرة [فهو محمول على غير الماموم ]- (المغنى لابن قدامة ج2ص118)

کہ یہ حد یث مقتدی کے علا وہ پر محمو ل ہے ۔ نیز حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی دیگر مفسر روایات میں بھی اس بات کی تصریح ہے کہ امام کی قراءت کے وقت مقتدی خاموش رہے۔ مثلاً

عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم ( إنما جعل الإمام ليؤتم به . فإذا كبر :1 فكبروا . وإذا قرأ فأنصتوا . وإذا قال غير المغضوب عليهم ولا الضالين فقولوا آمين

(سنن ابن ماجة: ص61 باب اذا قرء الامام فانصتوا)

عن أبى هريرة ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « كل صلاة لا يقرأ فيها بأم الكتاب فهي خداج إلا صلاة خلف إمام »(كتاب القراءة للبيبقي ص 171،170رقم404)

قاعدہ ہے کہ مبہم کے مقابلے میں مفسر حدیث کو دیکھا جائے گا۔

قال الامام البخاري: والمفسر يقضي على المبهم صحيح البخاري: ج1ص201) قال ابن حجر العسقلاني: لا يقبل الحديث المبهم .(شرح نخبة الفكر: ص98)

لهذايم روايت قراءت خلف الامام كي دليل نهين -

جواب حصم ثانى:

اولاً:--اس حد یث میں" اقرء بھا فی نفسک" حضرت ابو ہریرہ کا موقوف قول ہے ،جیسا کہ امام بخا ری اور امام بیہقی رحمہما اللہ کی روایات سے معلوم ہوتا ہے۔

فقلت[أبو السائب] : يا أبا هريرة : فإني أكون أحيانا وراء الإمام قال : فغمز ذراعي ثم قال : اقرأ بها يا فارسي في نفسك.

(جزء القرءة مترجم للبخارى :ص:80)

وقال: يا ابن الفارسي: اقرأ بها في نفسك • (كتاب القرءة للبيهقي: ص196 رقم431)

جبکہ غیر مقادین کے نزدیک صحابی کا قول و عمل حجت نہیں ہے:

1: افعال الصحابة رضى اللم عنهم لا تنتهض للاحتجاج بها- (فتاوى نذيريه بحواله مظالم روپرى: ص 58)

2: صحابہ كا قول حجت نہيں۔ (عرف الجادى: ص 101)

3: صحابی کا کردار کوئی دلیل نہیں اگرچہ وہ صحیح طور پر ثابت ہوں۔ (بدور الاہلہ: ج 1 ص 28)

4: آثار صحابہ سے حجیت قائم نہیں ہوتی۔ (عرف الجادی: ص101)

5: خداوند تعالىٰ نے اپنے بندوں میں سے كسى كو صحابہ كرام كے آثار كا غلام نہيں بناياہے۔ (عرف الجادى: ص 80)

6: موقوفات صحابہ حجت نہیں۔ (بدورا لاہلہ: ص 129)

ثا نیا :۔فی نفسک کا معنی قر آن وحدیث میں منفرد واکیلے کے لئے بھی آیا ہے۔ مثلا۔۔۔

1: قال عز وجل: وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قُوْلاً بَلِيغًا (النساء: 63)

قال الامام المفسر أبو الفضل محمود الألوسي البغدادى: وقل لهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ أي قل لهم خاليا لا يكون معهم أحد

(روح المعانى ج 3ص69)

قال الامام المفسر علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم البغدادي الشهير بالخازن: وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ إذا خلوت بهم قَوْلاً بَلِيعًا (تفسير خازن ج 1ص398)

ُ قال الأمام المفسر أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي الشاذلي الفاسي: (وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ) ، أي : خاليًا بهم (قُولًا بَلِيغًا) يبلغ إلى قلوبهم•

( البحر المديد للفاسي ج2 ص62)

فَإِنْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ ذَكَرْ ثُهُ فِي نَفْسِي وَإِنْ ذَكَرَنِي فِي مَلاٍ ذَكَر ثُهُ فِي مَلاٍ خَيْرٍ مِنْهُمْ•

(صحيح البخاري : ج: 2:ص: 1101 بَاتِ قُول اللهِ تَعَالَى وَيُحَدِّرُكُمْ اللهُ نَفْسَهُ ،صحيح مسلم : ج: 2:ص: 343 باب فضل النكر والدعاء والتقرب إلى الله تعالى)

لہذا حضر ت ابو ہریرہ کی اس حدیث میں کا معنی" اکیلا ومنفرد" ہے ،یعنی حضرت ابو ہریرہ نے اپنے شا گرد أبو السائب کو فر مایا جب تم اکیلے ہو تو قر ءاۃ کر لیا کرو۔اس معنی سے یہ حدیث دیگر تفاسیر و احادیث سے متعارض نہیں ہوتی۔ اگر غیر مقلدین والا معنی مراد لیں تو ان میں باہم تعارض لازم آتاہے۔ پس اس روایت سے غیر مقلدین کا استدلال باطل ہے۔

ثالثاً... اقرء بھا فی نفسک کا ایک معنی یہ بھی ہے کہ دل میں غور و فکر کر لیا کرو۔

## دلیل نمبر 4<u>:</u>

حَدَّتَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مُحَمَّدٍ النُفَيْلِيُ حَدَّتَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ عَنْ مَكْحُولٍ عَنْ مَحْمُودِ بَنِ الرَّبِيعِ عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ قَالَ كُنَا خَلْفَ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- في صلاةِ الْفَجْرِ فَقَرَأُ رَسُولُ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- فَتَقُلْت ْ عَلَيْهِ الْقِرَاءَةُ فَلَمَّا فَرَعَ قَالَ ﴿ لَعَلَّكُمْ تَقْرَءُونَ خَلْفَ إِمَامِكُمْ ﴾. قُلْنَا نَعَمْ هَذَا يَا رَسُولَ اللهِ عَليه وسلم- فَتَقُلْت عَلَيْهِ الْقِرَاءَةُ فَلَمَّا فَرَعَ قَالَ ﴿ لَعَلَّكُمْ تَقْرَءُونَ خَلْفَ إِمَامِكُمْ ﴾. قُلْنَا نَعَمْ هَذَا يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ ﴿ لَا تَقْعَلُوا إِلاَ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ فَإِنَّهُ لاَ صَلاَةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِهَا﴾. (سنن ابي داؤد ج1ص 127 باب من ثركَ القِرَاءَة فِي صَلاتِهِ ،جامع التر مذى ج1ص 70 باب ما جاء في القراءة خلف الإمام)

#### جواب نمبر 1:

اس کی سند میں ایک راوی محمد بن اسحاق بن یسار ہے ،جو عند الجمہور ضعیف، مجروح، کذاب ، دجال ، شیعہ ، معتزلی اور قدری تھا۔

(ميزان الاعتدال للنببي :ج3ص152تا ص458، تهذيب التهذيب لابن حجر : ج5ص439، تقريب التهذيب لا بن حجر (498هـ عجد) ج2ص498)

نيز محمد بن اسحاق بن يسار مدلس بهي تها. (طبقات المدلسين :ص:132الطبقة الرا بعه ، الفتح المبين لعلي زئي

اور بتصریح علی زئی غیر مقادمدلس کا عنعنہ صحت حدیث کے منا فی ہو تا ہے(نور العینین لعلی زئی ص:148)

لبذا يم روايت ضعيف و ناقابل حجت بر

## <u>جواب نمبر 2:</u>

جواب نمبر 3:

اس میں دوسرا را وی ''مکحو ل'' ہے ۔ بتصریح ائمہ یہ بھی مدلس ہے( طبقات المدلسین ص:113 المرتبۃ الثا لثم، الفتح المبين لعلى زئى ص 64)

نيز امام ابن سعد فرماتر بين: ضعف جماعة (ميزان الاعتدال ج4 ص378)

علامه ذہبی فرماتے ہیں: قلت: هو صاحب تدلیس و قد رمی بالقدر -(میزان الاعتدال ج4 ص378)

پس روایت ضعیف ہے۔

اس کی ایک دوسری سند میں ایک راوی نا فع بن محمود بن الربیع ہے ، ان سے خلف الامام کی روایت کے علاوہ کوئی روایت مروی نہیں۔ امام ابن حبان نے انھیں ثقات میں شمار تو کیا ہے لیکن ساته یہ تصریح بھی کر دی ہے:حدیثہ معلل۔(میزان الاعتدال للذہبی ج5ص7)

کہ اس کی حدیث معلول ہے۔

قال الطحاوى: لا يعرف فكيف يصح او يكون سنده حسنا. (الجوبر النقى على البيهقى ج2ص165) قال ابن عبد البر: نافع مجهول (تهذیب التهذیب ج6ص519)

قال ابن قدامة: فانم غير معروف. (المغنى لابن قدامة ج2ص118)

قال ابن حجر: مستور من الثالثة. (التقريب لابن حجر ص588)

ان حوالہ جات سے ثابت ہوا کہ یہ راوی مجہول ہے۔ اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ مجہول کی روایت سے دلیل نہیں لی جا سکتی۔ چنانچہ مجہول کے متعلق امام نووی نے تصریح کی ہے: فالجمهور على انه لا يحتج به • (مقدمه شرح صحيح مسلم للنووى :ص17)

امام بیہقی رحمہ اللہ ایک مقام پر لکھتے ہیں:

ولم يكلفنا الله تعالى أن نأخذ ديننا عمن لا نعرفه (كتاب القراءة للبيبقي: ص395)

لبذا یہ روایت قابل استدلال نہیں۔

## جواب نمبر4:

یہ حکم ابتداء اسلام میں تھا، بعد میں اس سے منع کر دیا گیا، جیسا کہ ہمارے دلائل میں محمد بن کعب القرظی کی تفسیر گزر چکی ہے۔

## دلیل نمبر 5:

حدثنا محمود قال : حدثنا البخاري قال : حدثنا يحيى بن يوسف ، قال : أنبأنا عبد الله ، عن أيوب ، عن أبي قلابة ، عن أنس ، رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى بأصحابه ، فلما قضى صلاته أقبل عليهم بوجهه ، فقال : « أتقرءون في صلاتكم والإمام يقرأ ؟ » فسكتوا فقالها ثلاث مرات ، فقال قائل أو قائلون : إنا لنفعل قال : « فلا تفعلوا وليقرأ أحدكم بفاتحة الكتاب في نفسه » ( جزء القراءة للبخاري مترجم: ص182 رقم الحديث 255 ، السنن الكبري للبيهقي :ج2 ص 166، كتاب القراءة للبيهقي :ص57،58) جو اب او ل :

اس کی سند میں ایک راوی ابو قلابہ ہے۔ گو ثقہ تھا لیکن غضب کا مدلس تھا ۔(طبقات المدلسین لابن حجر 39 ، الفتح المبين لعلى زئى ص20)

قال العجلي: فيم نصب يسير (تقريب لابن حجر ص339) يعني يم ناصبي تها-

قال العلامة الذهبي: ثقم في نفسم الا انم يدلس عمن لحقهم و عمن لم يلحقهم و كان لم صحف يحدث منها و يدلس•

(ميزان الاعتدال للذببي: ج2ص383)

اور بتصریح علی زئی غیر مقلد مدلس کا عنعنہ صحت کے منافی ہوتا ہے (نور العینین ص:148) لبذا يه روايت ضعيف و ناقابل حجت بر ـ

فائدہ: بعض الناس کا یہ کہنا کہ ''یہ بہلے طبقے کا مدلس ہے جس کی تدلیس کو برداشت کیا گیا

ہے'' قطعاً باطل ہے، اس لیے کہ ابو قلابہ جب 'عمن لم یلحقہم'' سے بھی تدلیس کرتے ہیں تو پھر کسی طبقہ میں بھی ہوں تو کس طرح قابل برداشت ہوں گے؟! اس صریح عبارت کو بھی دیکھا جائے۔ جائے، نرا طبقہ ہی نہ دیکھا جائے۔

## جواب ثان<u>ي:</u>

اس کی سند میں اضطراب ہے۔مثلاً:

1:عن ابي قلابة عن انس. (جزء القراءة للبخاري مترجم ص؟182 رقم الحديث 255)

2: عن ابى قلابة عن النبى صلى الله عليه و سلم. (جزء القراءة للبخارى مترجم: ص183 رقم الحديث 256، السنن الكبرى للبيهقى :ج2 ص 166)

3: عن أبي قلابة عن محمد بن أبي عائشة عن رجل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم. ( سنن الدار قطني: ص 223، السنن الكبري للبيهقي :ج2ص 166)

4: عن أبي قلابة عن ابي هريرة . (سنن الدار قطني: ص 223)

امام سيوطى فرماتے ہيں: الاضطراب يو جب الضعف. (تديب الراوى للسيو طى: ج1ص223)

لہذا یہ روایت ضعیف اور نا قابل حجت ہے۔

## <u>جواب ثالث:</u>

''فی نفسہ'' کا مطلب یہ ہے کہ جب اکیلے نماز پڑھو تو اسے پڑھا کرو۔ (اس معنی پر شواہد از قرآن وحدیث ماقبل میں گزر چکے ہیں)

#### دلیل نمبر 6:

حدثنا محمود قال : حدثنا البخاري قال ، وقال لنا آدم : حدثنا شعبة ، حدثنا سفيان بن حسين ، سمعت الزهري ، عن ابن أبي رافع ، عن علي بن أبي طالب ، رضي الله عنه أنه كان يأمر ويحب أن يقرأ خلف الإمام في الظهر والعصر بفاتحة الكتاب ، وسورة سورة وفي الأخربين بفاتحة الكتاب.

( جزء القراءة للبخارى مترجم ص67 رقم الحديث 54، سنن الدار قطنى ص214 رقم الحديث 1217، السنن الكبرى للبيهة عن طائع المنان الكبرى الكبرى المنان الكبرى المنان الكبرى المنان الكبرى المنان الكبرى المنان الكبرى الكبرى الكبرى المنان الكبرى المنان الكبرى المنان الكبرى المنان الكبرى المنان الكبرى الكبرى الكبرى المنان الكبرى الكبرى الكبرى الكبرى الكبرى المنان الكبرى ا

#### <u> جواب نمبر 1:</u>

اولاً... دلائل اہل السنت و الجماعت احناف میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے سند صحیح کے ساته گزر چکا ہے کہ آپ قراءت خلف الامام سے منع فرماتے تھے۔

ثانیاً۔۔۔ اس اثر کی سند میں سفیان بن حسین ہے۔ ائمہ نے ان پر کلام کیا ہے۔ مثلاً۔۔

قال أحمد: ليس بذاك في الزهري.

وقال عثمان ابن سعيد: سألت يحيى عنه فقال: ثقة، وهو ضعيف الحديث عن الزهري.

وروى ابن أبى خيثمة، عن ابن معين: ثقة في غير الزهري

وقال عثمان بن أبي شيبة: ثقة، لكنه مضطرب في الحديث قليلا.

وقال ابن سعد: ثقة يخطئ في حديثه كثيرا.

وقال أبو حاتم: صالح الحديث يكتب حديثه، ولا يحتج به

وقال النسائي: ليس به بأس إلا في الزهري.

وقال ابن حبان: يروى عن الزهري المقلوبات

وقال ابن عدى: هو ... في الزهري روى أشياء خالف الناس.

قال ابن معين: لم يكن بالقوى.

(ميزان الاعتدال ج 2ص157)

قال ابن حجر: ثقة في غير الزهري.

(تقريب التهذيب لابن حجر ص277)

اور یہ روایت بھی سفیان بن حسین عن الزہری کے طریق سے مروی ہے۔ لہذا ضعیف اور ناقابل حجت ہے۔

#### جواب نمبر 2:

اس روایت میں سورۃ فاتحہ اور دوسری سورت دونوں کے پڑھنے کا ذکر ہے ۔ لہذا یہ اثر فریق مخالف کے لیے سود مند نہیں۔

### دلیل نمبر 7:

وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو بكر بن إسحاق، أنا عبد الله بن محمد، نا عمرو بن زرارة ، نا إسماعيل، عن ليث، عن عبد الرحمن بن ثروان، عن الهذيل بن شرحبيل، عن ابن مسعود، رضي الله عنه أنه « قرأ في العصر خلف الإمام في الركعتين الأوليين بأم القرآن وسورة » (كتاب القراءة للبيهقي ص196)

#### جواب1:

یہ اثر ضعیف ہے۔ اس کی سند میں ایک راوی لیث بن ابی سلیم ہے۔ اس پر ائمہ نے جرح کی ہے۔ مثلاً۔

قال أحمد: مضطرب الحديث

وقال يحيى والنسائي: ضعيف.

وقال ابن حبان: اختلط في آخر عمره.

وقال ابن معين: ليث أضعف من عطاء بن السائب.

وقال مؤمل بن الفضل: سألت عيسى بن يونس عن ليث بن أبي سليم، فقال: قد رأيته وكان قد اختلط،

(ميزان الاعتدال ج3ص414،413)

#### جواب نمبر 2:

اس كى سند ميں ايك راوى عبد الرحمن بن ثروان ہے۔ اس پر امام احمد نے جرح كى ہے۔ قال عبدالله بن أحمد: سألت أبى عنه فقال: هو كذا وكذا - وحرك يده، وهو يخالف في أحاديث. عن أحمد قال: لا يحتج به.

وقال أبو حاتم: لين.

(ميزان الاعتدال ج2ص490)

پس اثر ضعیف ہے۔

#### جواب نمبر 3:

یہ اثر خود غیر مقادین کے عمل کے خلاف ہے۔ اس لیے کہ اس میں ظہر عصر کی نماز کی تخصیص ہے اور وہ بھی صرف پہلی دو رکعتوں میں اور فاتحہ کے ساته دوسری سورت کا بھی ذکر ہے جو غیر مقادین کو کسی طرح بھی سود مند نہیں۔

## دلیل8:

عن يزيد بن شريك سالت عمر بن الخطاب: أأقرَءُ خلف الامام؟ قال: نعم قال: إنْ قراتَ يا اميرَ المؤمنين؟ قال: وإن قراءتُ •

(جزء القرءاة للبخارى ص65)

## <u> جواب نمبر 1:</u>

دلائل احناف کے تحت حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا اثر گزر چکا ہے کہ وہ قراءت سے منع فرماتے تھے۔ اگر یہ پیش کردہ اثر صحیح بھی ہوجائے تب بھی غیرمقلدین کو سودمند نہیں۔ اس لیے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا یہ اثر مختلف الفاظ سے کتب میں مذکور ہے ۔ان میں سورہ فاتحہ کے علاوہ قرآن کریم کے کسی حصہ کا ذکر بھی موجود ہے ۔مثلاً۔۔

فاتحة الكتاب وشيئا(كتاب القراءة للبيهقي ص620)

بفاتحة الكتاب ومعها (كتاب القراءة ص61) السنن الكبرى للبيبقي ج2ص167)

بفاتحة الكتاب وشيئ معها (كتاب القراءة ص 61)

بفاتحة الكتاب ومعها شيئ (جامع المسانيد ج1ص346)

ظاہر بات کہ غیرمقلد صرف فاتحہ کے وجوب کے قائل ہیں ،مازاد کے جواز کے بھی قائل نہیں ۔لہذا یہ اثر انھیں سود مند نہیں۔

## <u> جواب2:</u>

اس اثر میں قراءت کی صرف اجازت واختیار کا ذکر ہے جبکہ فریق مخالف اسے واجب سمجھتا ہے

## جواب3:

قراعہ خلف الامام کے بارے میں حضرت عمررضی اللہ عنہ نے نہی بھی ثابت ہے (کما مر)اور یہاں فاتحہ ومازاد علی الفاتحہ کی اجازت بھی ثابت ہے تو قرین قیاس یہی ہے کہ یہ حکم آپ منفرد کو دینا چاہتے تھے،راوی سے غلطی ہوئی کہ اسے مقتدی کے حق میں نقل کردیا۔

# غیر مقلدین کے چند شبہات کے جوابات

#### شبہ نمبر 1:

زبیر علی زئی غیر مقاد نے ملا جیون الحنفی رحمہ اللہ کے حوالے سے یہ لکھا ہے کہ اس آیت ''فَاقْرَءُوا مَا تَیسَّرَ مِنَ الْقُرْآن''(سورۃ المزمل :20) کے عموم سے مقتدی پر قراءت واجب ہے۔ چنانچہ موصوف لکھتے ہیں:

''اس آیت کے بارے میں ملا جیون حنفی (متوفی ۱۱۳۰ه) لکھتے ہیں:

فا ن الاول بعمومه يو جب القرءاة على المقتدى ـ

پس بے شک پہلی آیت (آیت مذکورہ بالا) اپنے عموم کے ساته مقتدی پر قراءت واجب کرتی ہے۔" (فاتحہ خلف الامام از زبیر علی زئی:ص:32)

#### جواب:

اولاً ...وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ والى آيت اوراس كے تحت تفاسير صحيحہ ، احاديث مباركہ ،فقہاء كرام خصوصا فقہاء احناف اور اجماع امت اكثرى سے واضح ہوا ہےكہ مقتدى كوقراءۃ خلف الامام سے منع كر ديا گيا ہے ۔

ٹا نیا ً۔۔۔ فَاقْرَءُوا مَا تَیسَر مِنَ الْقُرْآنِ کا شان نزول نماز تہجد ہے جیسا کہ حضرت ابن عباس سے

مروى ہے: قالَ فِي الْمُزَّمِّلِ (قُمِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً نِصْفَهُ) نَسَخَتُهَا الآيَةُ الَّتِي فِيهَا ( عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ) وَنَاشِئَهُ اللَّيْلِ أُوّلُهُ وَكَانَتْ صَلاَتُهُمْ لأُوَّلِ اللَّيْلِ يَقُولُ هُوَ أَجْدَرُ أَنْ تُحْصُوا مَا فَرَضَ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ قِيَامِ اللَّيْلِ

(سنن ابى داؤد ج: 1 ص 192 باب نَسْخ قِيَام اللَّيْل وَالنَّيْسِير فِيهِ، اعلام المو قعين لابن القيم ج: 2 ص 327 ، نيل النوطار للشوكاني ص: 243 )

اور نماز تہجد اکیلے پڑھی جاتی ہے ، جماعت کے ساتہ نہیں ، لہذا فَاقْرَءُوا مَا تَیَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ سَےْ مَ مقتدی پرقراءت واجب کرنا باطل و مردود ہے۔

ثالثا ....ملا جیون رحمہ اللہ م: 1130 ه حنفی مقلد ہیں مطلق مجتہد نہیں ۔ یہ شیخ ملا جیون رحمہ اللہ کا ذاتی تفرد ،سہو یا وہم ہے جو تفاسیر صحیحہ ، احادیث مبارکہ ،فقہاء کرام خصوصا فقہاء احناف کے خلاف ہونے کی وجہ سے باطل ہے ۔ خود زبیر علی زئی نے ایک مقام پر لکھا: ''ہم ان حوالوں سے بری ہیں اور یہ حوالے ہمارے مفتی بہا نہیں ہیں'' (الحدیث ش86 ص36 جولائی 2011ء)

## شبہ نمبر2:

فاتحہ قراءۃ نہیں، بلکہ قراءۃ فاتحہ کے بعد والی سورتوں کی ہوتی ہے۔ لہذا فاتحہ پڑھنے سے ان احادیث کی مخالفت لازم نہیں آتی جن میں قراءت سے منع کیا گیا ہے۔

#### <u>جواب:</u>

فاتحہ قراءت ہے، احادیث ملاحظہ ہوں:

1:عن أبى هُرَيْرَةَ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَسْكُتُ بَيْنَ الْتَكْبِيرِ وَبَيْنَ الْقِرَاءَةِ إِسْكَاتُهُ -...قَقُلْتُ بِأَبِي وَأُمِّي يَا رَسُولَ اللهُ إِسْكَاتُكَ بَيْنَ الْتُكْبِيرِ وَالْقِرَاءَةِ مَا تَقُولُ قَالَ أَقُولُ اللّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ. خَطَايَايَ.

(صحيح البخاري ج1ص103 باب باب مَا يَقُولُ بَعْدَ التَّكْبِيرِ)

غیر مقادین اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ یہ دعا تکبیر تحریمہ اور فاتحہ کے درمیان پڑھی جاتی ہے۔ اگر غیر مقاد اس پر مصر ہوں کہ فاتحہ کے بعد والی سورت ہی قراءت ہے تو انھیں چاہیے کہ فاتحہ ختم کر کے تکبیر کہیں، پھر اللہم باعد والی دعا پڑھیں۔

2: امام بخارى رحمه الله نع بَاب وُجُوبِ الْقِرَاءَةِ لِلْإِمَامِ وَالْمَأْمُومِ قائم فرمايا بع اور اس كع تحت لأ

صَلاَةً لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ والى حديث ذكر كى ہے۔ معلوم ہوا كہ امام بخارى رحمہ اللہ كے ہاں فاتحہ قراءت ہے۔

 3: عن أنس قال : كان النبي صلى الله عليه و سلم وأبو بكر وعمر رضي الله عنهما يستفتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين.

(سنن النسائي ج1 ص143 باب البداءة بفاتحة الكتاب قبل السورة)

4: عن عائشة قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يستفتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله ربُ العالمين.

(صحيح مسلم ج1ص194 باب أعضاء السجود والنهي عن كف الشعر)

#### شبہ نمبر 3:

فاتحہ قرآن نہیں ہے دلیل آیت: (و َلقَدْ آتَیْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَتَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِیمَ) (الحجر:87)[ ہم نے آپ كو سبع مثانی یعنی سورۃ فاتحہ اور قرآن عظیم عطاء كیا] غیرمقلدین كہتے ہیں كہ آیت سے معلوم ہوتا ہے فاتحہ اور قرآن دونوں الگ الگ ہیں لمہذا قرآن كی قراءۃ كے وقت خاموش رہنے كا حكم ہے نہ كہ فاتحہ كی قراءت كے وقت

#### جواب1:

 $\overline{|\mathcal{A}|}$  فاتحہ کو قرآن نہ مانا جائے تو قرآن کی سورتوں کی تعداد 114 نہیں رہے بلکہ 113ہوجائے گی۔ حالانکہ قرآن کی 114سورتیں ہونے پر اجماع ہے۔

1: امام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي رحمه الله م 794ه لكهتر بين:

واعلم أن عدد سور القرآن العظيم باتفاق أهل الحل والعقد مائة وأربع عشرة سورة كما هي في المصحف العثماني أولها الفاتحة وآخرها الناس.

( البرهان في علوم القرآن ص251)

2: امام سيوطى رحمه الله م 911ه لكهتے ہيں:

أما سوره فمائة وأربع عشرة سورة بإجماع من يعتد به ،(الاتقان في علوم القرآن ج1 ص64)

3: علامہ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم حنبلی رحمہ الله لکھتے ہیں: أجمعوا على أنَّ القرآنَ : مِئةً وأربَعَ عَشَرَةَ سُورَةً (مقدمة التفسير ص2)

الگر فاتحہ کو قرآن کی سورۃ شمار نہ کیا جائے تو اجماع کی مخالفت لازم آئیگی۔

#### جواب2:

سبعاً من المثانی (سورہ فاتحہ)قرآن مجید میں داخل تھی لیکن اسے علیحدہ ذکرکرنے کی وجہ صرف یہی ہے کہ اس کی عظمت وشان اجاگر ہوجائےیہی اسلوب قرآن کریم میں دیگر مقامات پر ہے مثلاً: قال تعالی: تَنَزّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِیهَا بِإِذْنَ رَبّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرِ (القدر:4)

یہاں حضرت جبرئیل علیہ السلام ملائکہ میں داخل تھے لیکن انہیں علیحدہ ذکر صرف مرتبہ ومقام بتانے کے لیے کیا۔

#### **شبہ نمبر 4**:

اگر امام کا قر آن پڑھنا مقتدیو ں کے لئے کا فی ہے اور مقتدیو ں کو قر اءۃ منع ہے، تو پھر تشہد میں " رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِیمَ الصَّلاةِ " امام بھی پڑھتا ہے اور مقتدی بھی پڑ ھتے ہیں۔ حالا نکہ یہ بھی تو قر آن ہے ؟

#### جواب :

تشبد میں" رَبِّ اجْعَانِی مُقِیمَ الصَّلاةِ "پڑ هنر کی دو حیثیتیں ہیں:

(1) یہ قر آن ہے۔

(2) یہ دعا ہے۔

امام ومقتدی" رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاةِ " دعا ہو نے کی حیثیت سے پڑھتے ہیں، نہ کہ قر آن وقراءۃ ہونے کی حیثیت سے ۔

#### <u>شبہ نمبر 5:</u>

امام کی قراءت کے وقت اگر خا موش رہنا اور امام کی قرا ءۃ کو غور سے سننا ضروری ہے، تو آ

<del>پ لوگ فجر کی جماعت کے وقت سنتیں کیو ں پڑھتے ہیں؟ اس وقت بھی تو امام کی قراءۃ ہو رہی۔</del> ہو تی ہے اور آپ لوگ سن رہے ہو تے ہیں ۔

### <u>جواب:</u>

اما مكى قر عہ كے وقت خا موش رہنا اور غور سے سننا ان نماز يو ں كے لئے ضرورى ہے جو اس امام كى قتداء ميں نماز پڑھ رہے ہو ں، ہر نمازى كے لئے ضرورى نہيں ـ جمہور صحا بہ كرا م رضى اللہ عنہم سے يہى تفسير منقول ہے چنانچہ امام عبد اللہ بن احمد نسفى م 710ھ فر ما تے ہيں:

وجمهور الصحابة على انه في استماع المؤتم. (مدارك التنزيل للنسفي: ج2ص133)

با قی رہا فجر کی سنتیں پڑ ھنے والا نمازی، تو وہ امام کی اقتداء نہیں کر رہا ہو تا۔

## شبہ نمبر 6:

فاتحہ دعا ہے جب نمازی فا تحہ پڑھتا ہے تو اللہ تعالی سے دعا کرتا ہے ،لیکن آپ لوگو ں کا امام تو فا تحہ پڑھتا ہے مقتدی نہیں پڑھتے ۔ان کی نماز اس دعا اور منا جات سے خالی ہو تی ہے ہ

#### جواب:

قاعدہ ہے کہ انسان انفراداً انفراداً کسی کی خد مت میں حاضر ہوں تو اپنا مدعا انفراداً بیا ن کرتے ہیں اور جب وفد کی صورت میں کسی کی خد مت میں اپنا مدعا بیان کریں تو ایک کو اپنا نمائندہ بنادیتے ہیں۔ وہی نمائندہ عرض ومعروض کرتا ہے بعینہ اسی طرح جب نمازی الگ الگ نماز پڑھتے ہیں تو ہر ایک فاتحہ پڑھتا ہے اور جب جما عت سے پڑھتے ہیں تو ایک کو نمائندہ (امام)بنا دیتے ہیں۔ اس کا عرض ومعروض کرنا (فاتحہ پڑھنا) سب کی نمائندگی کرتا ہے۔ اس لئے ہر ایک کو علیحدہ پڑھنے کی ضرور ت نہیں۔

بسم اللہ الرحمل الرحيم

# مسئلہ تقلید

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

#### اىتدائىم.

شریعت کر دو اجزاء ہیں؛ (1) عقائد (2) مسائل

عقائد میں بنیادی عقیدہ ''توحید'' ہے جبکہ مسائل میں بنیادی مسئلہ ''تقلید'' ہے۔

سورۃ الفاتحہ ام الکتاب یعنی قرآن مجید کا خلاصہ ہے۔ اس میں بنیادی دو مسئلے ہیں، آدھی میں توحید اور آدھی میں تقلید۔

مسئلہ تقلید کو سمجھنے کیلئے چارچیزوں کاسمجھنا ضروری ہے:

نمبر 1: تعریف تقلید

نمبر 2:دلائل تقلید

نمبر 3: تقلیدپر ہونے والے شبہات کے جوابات

نمبر 4: ترک تقلید کے نقصانات

فائده: تقلید کی اہمیت

اہمیت نمبر 1: تمام اختلافی مسائل کی بنیاد تقلید اور ترک تقلید ہے۔ اگریہ حل ہوجائیں تو تمام مسائل حل ہوتے چلے جاتے ہیں ۔

اہمیت نمبر 2: اگر تقلید (بڑوں پر اعتماد)والا مزاج بن جائے تو امت میں اتحاد ہوسکتاہے۔

اہمیت نمبر 3: اس دور میں منکرین تقلید نے تقلید کو عقیدہ کی حیثیت دی ہے، مقلدین پر کفر وشرک کے فتوے لگائے ہیں۔ لہذا ہمیں اس مسئلہ میں تیاری عقیدے کی حیثیت سے کرنی چاہیے۔

واقعہ شیخوپورہ: ایک بچہ جس نے اپنی ممانی غیر مقلدن سے مناظرہ کیا کہ تقلید ایمان ہے یا شرک؟ اگر ایمان ہے تو تمہار ا نظریہ ختم ،اگر شرک ہے تو میرے ماموں سے نکاح ختم ،کیونکہ وہ 

# نمبر ١: تعريف تقليد

# تقلید کا لغوی معنی:

1: القلادة التي في العنق... ومنم التقليد في الدين. (مختار الصحاح لمحمد بن ابي بكر الرازي ص560) 2: التقليد لغة جعل القلادة في العنق. (كشاف اصطلاحات الفنون ج2ص1178)

#### فائده

قلادہ کامعنی ''بٹہ'' بھی ہے اور '' ہار'' بھی۔

قلاده بمعنی ''یٹم'' :1

قَالَتْ عَمْرَةُ فَقَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا... أَنَا فَتَلْتُ قَلَائِدَ هَدْي رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِيَدَيَّ ثُمَّ قُلْدَهَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِيَدَيْهِ. (صحيح البخاري ج1ص230 باب من قلد القلائد بيده)

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالْتُ كُنْتُ أَقْتِلُ قَلائِدَ الْغَنَمِ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم الحديث (صحيح البخاري :ج1 ص230 باب تقلّيد الغنم)

قلاده بمعنى "بار"

عَنْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ هَلَكَتْ قِلاَدَةُ لأَسْمَاءَ فَبَعَثَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي طَلَّبِهَا رِجَالًا فَحَضَرَتْ الصَّلاَّةُ وَلَيْسُوا عَلَى وُضُوءٍ وَلَمْ يَجِدُوا مَاءً فَصَلُوْا وَهُمْ عَلَى غَيْرِ وُضُوءٍ فَذَكَرُوا ذَلِكَ لِلنَّهِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَنْزَلَ اللَّهُ آيَةُ الثَّيَمُ زَادَ ابْنُ نُمَيْرٍ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةُ اسْتَعَارَتْ مِنْ أَسْمَاءَ. (صحيح البخارى: ج2 ص874 باب استعارة القلائد)

اُن میں سے پہلی دوروایتوں میں قلادہ ''پٹہ'' کے معنی میں اور آخر ی روایت میں ''ہار'' کے معنی میں استعمال ہواہے۔لہذا اس کامعنی صرف بٹہ کرنا دجل اوربددیانتی ہے۔ حجۃ اللہ فی الارض ريئس المناظرين حضرت مولانا محمد امين صفدر اكاروي نور الله مرقده فرماترتهر كه تقليد ''قلادہ'' سے ہے۔ اگرجانورکے گلے میں ہو تو''پٹہ'' اور اگر انسان کے گلے میں ہو تو ''ہار

#### فائده نمبر 1:

اگرتقلید کامعنی ''پٹہ''ہی لیاجائے تو لفظ ِتقلید باب تفعیل سے ہے جو کہ متعدی ہے، جس کا معنی ہے ''پٹہ ڈالنا'' اور پٹہ آدمی ہمیشہ دوسرے کے گلے میں ڈالتاہے، اپنے گلے میں کبھی نہیں ڈالتا۔ تو ہم مقلد غیر مقلدین کے گلے میں پٹہ ڈالنے والے ہیں اور ہار بندہ کبھی دوسرے کے گلے میں ڈالتاہے اور کبھی اپنے گلے میں ۔

عُرف عام میں انسان کے اوصاف کو بیان کرنے کیلئے کسی جانور سے تشبیہ دی جاتی ہے ؛بہادر کو شیر ،تیز کو چیتا، سست کو گینڈا، سست رفتار کو کچھوا،تیز رفتار اور اچھلنے والے کو خرگوش ،چالاک کو لومڑی ، بزدل کو گیڈر اور بے وقوف کو گدھاکہتے ہیں ۔غیر مقلدین بے وقوف یعنی گدھے ہیں ۔

## وجہ تشبیہ: قرآن کریم میں ہے:

الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَّتِهِمْ خَاشِعُون (المؤمنون: 2)

اس کی تقسیر میں حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ ما فرماتے ہیں:مخبتون متواضعون لایلتفتون یمیناولاشمالاولایرفعون ایدیهم فی الصلولة (تفسیر ابن عباس: ص212)

یعنی نماز میں رفع بدین کرنا خشوع کے خلاف ہے اور دوسری آیت میں ہے:

وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلا عَلَى الْخَاشِعِيْنَ (البقره:45)

نماز خاشعین کے علاوہ دوسرے لوگوں پر بھاری ہے۔

(1): گدھے کی ٹانگیں ٹھیک ہوتی ہیں ، جب پیٹہ پر وزن آئے تو ٹانگیں چوڑی ہوجاتی ہیں اور کھل جاتی ہیں۔غیر مقادین کی ٹانگیں ٹھیک ہوتی ہیں لیکن جب رفع الیدین والی نماز کا بوجہ آتاہے توٹانگیں کھل جاتی ہیں ۔

(2): گدھے کی پشت پر پانچ من گندم لادوتو وہ اٹھالےگا لیکن اگر سرپر ایک چھوٹاساکپڑا رکہ دو توفوراًسر جھٹک کرگرادےگا۔غیر مقلد چارپانچ کپڑے جسم پر اٹھالےگا مگر سر پر ایک چھوٹی سی ٹویی بھی نہ رکھے گا۔

#### فائده نمبر 2:

غیر مقلد ''قلادہ'' کے ایک معنی پر زور دیتا ہے، دوسرا معنی جہالت کی وجہ سے جانتا نہیں یا ضد کی وجہ سے مانتا نہیں۔ بالکل اسی طرح منکر حیات النبی صلی اللہ علیہ و سلم بھی موت کے ایک ہی معنی ''خروج روح'' پر زور دیتا ہے دوسرا معنی ''حبس روح'' والا جہالت کی وجہ سے جانتا نہیں یا ضد کی وجہ سے مانتا نہیں اور مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمۃ اللہ علیہ دونوں معنی جانتے بھی ہیں اور مانتے بھی ہیں۔ موت کا معنی قبض ہے جیسا کہ حدیث میں ہے: إنَّ اللّهَ قَبَضَ أَرْوَاحَكُمْ حِینَ شَاءَ (صحیح البخاری: رقم الحدیث 595) اور قبض کی دو صورتیں ہیں؛ (1) حبس اور (2) خروج، نبی کے لیے ''حبس روح'' اور امتی کے لیے ''خروج روح''۔

## تقليدكااصطلاحي معني :

1: التقليد اتباع الانسان غيره فيما يقول او يفعل معتقدا للحقية من غير نظر الى الدليل كان بذا المتبع جعل قولَ الغير او فعلم قلادةً في عنقم من غير مطالبة دليل.

(كشاف اصطلاحات الفنون ج2ص1178، التعاريف للمناوى ص199)

2:حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تهانوى نورالله مرقده فرماتے ہيں:

تقلید کہتے ہیں کسی کا قول محض اس حسن ظن پر مان لینا کہ یہ دلیل کے موافق بتلا دے گا اور اس سے دلیل کی تحقیق نہ کرنا۔

(الاقتصاد از حضرت تهانوی رحمه الله ص10)

3: متكلم اسلام حضرت مولانا محمد الياس كهمن حفظم اللم تقليد كا معنى يم بيان فرماتے بين:

مسائل اجتہادیہ میں غیر مجتہد کا ایسے مجتہد کے مفتی ٰ بہ مسائل کو بلامطالبہ دلیل مان لینا جس کا مجتہد ہونا دلیل شرعی سے ثابت ہو اور اس کا مذہب اصولاً وفروعاً مدون ہوکر مقلد کے پاس تواتر کے ساته پہنچا ہو۔

#### <del>فو ائدقيو د :</del>

نمبر 1 : مسائل شر عیہ دو قسم کے ہیں :

(1): واضح ، (2): غيرواضح (اجتهادي)

غیروآضح کی کئی ا قسام ہیں:

#### قسم نمبر1: غیرمنصوصہ

مِثْالَ نمبر 1: يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُوْلِحُونَ. (المائده: 90)

یہاں شراب منصوص ہے اور بھنگ غیر منصوص۔

مثال نمبر 2: مکھی کھانے میں گرجائے توکیاکریں؟ یہ حدیث میں ہے:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ إِذَا وَقَعَ الدُّبَابُ فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ قَلْيَعْمِسْهُ كُلّهُ ثُمَّ لِيَطْرَحْهُ فَإِنَّ فِي أَحَدِ جَنَاحَيْهِ شِفَاءً وَفِي الأَخَرِ دَاءً.

(صحيح البخارى: كتاب الطب بَاب إذا وقعَ الدُّبَابُ فِي الإِنَاءِج2 ص860)

لیکن اگرمچھر وغیرہ گرجائے ُتو اُس کاحکم مذکور نہیں ،لہذا مچھر کَا حکم یہاں غیر َ منصوص ہے۔

#### قسم نمبر2:منصوصه متعارضه

مثال نمبر 1: بیوه کی عدت

1: وَالَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنْكُمْ وَيَدْرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا (البقرة: 234)

2: وَالذِينَ يُتَوَقَوْنَ مِنْكُمْ وَيَدْرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيَّةٌ لِأَزْوَاجِهِمْ مَتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ (البقرة:
 240)

مثال نمبر 2:مسئلہ آمین

1: عن وائل بن حجر قال: سمعت النبي صلى الله عليه و سلم قرأ (غير المغضوب عليهم و لا الضالين) فقال آمين و مد بها صوته.

(جامع الترمذي: ج1 ص57 باب ماجاء في التامين)

2: عن علقمة بن وائل عن أبيه أن النبي صلى الله عليه و سلم قرأ (غير المغضوب عليهم و لا الضالين ) فقال آمين وخفض بها صوته. (جامع الترمذي : ج 1ص58 باب ماجاء في التامين )

#### قسم نمبر 3: مسائل منصوصه مجمله

مثال نمبر 1:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِق الآية. (المائدة: 6) مثال نمبر 2:

عن ابن مسعود: أن النبي صلى الله عليه و سلم قال إذا ركع أحدكم فقال في ركوعه سبحان ربي العظيم ثلاث مرات فقد تم ركوعه وذلك أدناه وإذا سجد فقال في سجوده سبحان ربي الأعلى ثلاث مرات فقد تم سجوده وذلك أدناه.

(جامع الترمذي: ج1 ص60 باب ماجاء في التسبيح في الركوع والسجود)

## قسم نمبر 4: مسائل منصوصه محتملة المعانى

مثال نمبر 1: معنى قروء

وَ الْمُطْلُقَاتُ يَتَرَبَّصِنْ بِأَنْفُسِهِنَّ تَلاَّتُهُ قُرُوء. (البقرة: 228)

مثال نمبر 2:

عن ابن عباس قال كان الطلاق على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وسنتين من خلافة عمر طلاق الثلاث واحدة فقال عمر بن الخطاب إن الناس قد استعجلوا في أمر قد كانت لهم فيه أناة فلو أمضيناه عليهم فأمضاه عليهم.

(صحيح مسلم ج 1ص477 باب طلاق الثلاث)

قال النووى: فالأصح أن معناه أنه كان في أول الأمر اذا قال لها أنت طالق أنت طالق أنت طالق ولت طالق أنت طالق ولم ينو تأكيداً ولا استئنافاً يحكم بوقوع طلقة لقلة ارادتهم الاستئناف بذلك فحمل على الغالب الذي هو ارادة التأكيد. (شرح النووى: ج1ص 478)

قسم نمبر5: مسائل منصوصه غير متعينة الاحكام

یعنی مسئلہ نص میں ہو مگر اس کا حکم (فرض ،واجب و غیره)نص میں نہ ہو، مجتہد حکم بیان کرتاہے اورمقلد اس حکم میں تقلید کرتا ہے۔

مثال نمبر 1:

- (1) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ. (سورة المائدة: 6)
  - (2) وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصِعْطَادُوا. (سورة المائدة: 2)

مثال نمبر 2:

- (1) إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ فَإِذَا كَبَّرَ فَكَبِّرُوا ..... وَإِذَا قَالَ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ فَقُولُوا رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ. (صحيح البخارى :ج:1:ص:101 بَابِ إِيجَابِ التَّكْبِيرِ وَاقْتِتَاحِ الصَّلَاةِ)
  - (2) سَوُّوا صُفُوفَكُم. (صحیح البخاری: ج1 ص001 باب اقامۃالصف من تمام الصلاۃ) تو تقلید ان پانچ قسم کے مسائل اجتہادیہ میں ہوگی۔

نمبر2: تقلید غیر مجتهد کرتاہے ،مجتهد پر کسی کی تقلید واجب نهیں ۔جس طرح نبی پر کسی کا کلمہ پڑھنا فرض نہیں ہوتا کیونکہ وہ خود نبی ہوتاہے۔

نمبر 3: تقلید ایسے مجتہد کی ہوگی جس کا مجتہد ہونا دلیل شرعی (قرآن ،حدیث ،اجماع )سے ثابت ہو۔

قرآن : جيسے حضرت داؤد اور حضرت سليمان عليهما السلام كامجتهد بونا۔

وَدَاوَوْدَ وَسُلْيْمَانَ إِدْ يَحْكُمَانِ فِي الْحَرِيْثِ إِدْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ . فَفَهَّمْنَاهَا سُلْيْمَانَ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا. (الانبياء: 78، 79)

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کابدر کے موقع پر اجتہادی رائے دینا۔

مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَى يُتُخِنَ فِي الْأَرْضَ ثُريدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللهُ يُريدُ الأَخِرَةَ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ. (الانفال:67)

قال عمر: وافقت ربي في ثلاث في مقام إبراهيم وفي الحجاب وفي أسارى بدر. (صحيح مسلم: باب من فضائل عمر رضى الله عنه)

عن أنس بن مالك قال قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: وافقت ربي في ثلاث قلت يا رسول الله هذا مقام إبراهيم لو اتخذناه مصلى فأنزل الله تعالى أواتُخِدُوا مِنْ مَقَام إبراهيم مُصلِّى أوقلت يا رسول الله لو حجبت نساءك فإنه يدخل عليك البر والفاجر فأنزل الله آية الحجاب أو إذا سألتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْألُوهُنَّ مِنْ ورَاء حِجَابٍ آو قلت في أسارى بدر اضرب أعناقهم فاستشار أصحابه فأشاروا عليه بأخذ الفداء فأنزل الله أما كان لِنبي أنْ يكون له أسرى حتَّى يُتُخِنَ فِي الأرْض آ الآية.

(المعجم الصغير للطبراني:ج 2ص110)

حدیث : حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کامجتہد ہونا ،چنانچہ حضرت معاد رضی اللہ عنہ کو جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یمن بھیجا تو فرمایا :

كَيْفَ تَقْضِي إِذَا عَرَضَ لَكَ قَضَاءٌ قَالَ أَقْضِي بِكِتَابِ اللهِ. قَالَ فَإِنْ لَمْ تَجِدْ فِي كِتَابِ اللهِ قَالَ فَبِسُنَةٍ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم وَلا فِي كِتَابِ اللهِ قَالَ اللهِ صلى الله عليه وسلم وَلا فِي كِتَابِ اللهِ قَالَ أَجْتَهِدُ بِرَأْيِي وَلاَ آلُو. قَضَرَبَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم صَدْرَهُ وَقَالَ الْحَمْدُ لِلهِ الّذِي وَقَقَ رَسُولَ رَسُولَ اللهِ لِمَا يُرْضِي رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ عليه الله عليه وسلم صَدْرَهُ وَقَالَ الْحَمْدُ لِلهِ الذِي وَقَقَ رَسُولَ رَسُولَ اللهِ لِمَا يُرْضِي رَسُولَ اللهِ (سنن ابي داؤد: باب اجتهاد الراي في القضاء)

اجماع: ائمہ اربعہ کامجتہد ہونا ۔

نمبر 4: تقلید مفتی بها مسائل و اقوال میں ہوگی ،غیر مفتی بهاکااحترام ضروری مگر تقلیدمفتی بهامیں ہی میں ہو گی جس طرح ضعیف احادیث کااحترام ضروری مگر ضعیف کے مقابلے میں عمل صحیح پر ،منسوخ احادیث کا احترام ضروری مگر عمل ناسخ پر ۔

نمبر 5: بلامطالبہ دلیل تسلیم کرنا۔ تقلید نام ہے بادلیل بات کوبلا مطالبہ دلیل مان لینا یعنی مجتہدکے پاس دلیل موجود ہوتی ہے لیکن مقلددلیل کا مطالبہ نہیں کرتا۔

نمبر 6: تقلید ایسے مجتہد کی ہوگی جس کامذ ہب اصولاً وفروعاً مدون ہو ، صحابہ رضوان اللہ علیہ مجمعین میں بہت سارے حضرات مجتہدتھے مگران کامذہب مدون نہ ہونے کی وجہ سے ان کی تقلید نہیں کی جاتی۔

<u>نمبر 7</u>:مجتہد کامذہب تو اتر کے ساته مقلدکے پاس پہنچاہو اور تو اتر میں سندکی ضرورت نہیں ہوتی۔

<u>1 قال الحافظ ابن حجر . والمتواتر لا يبحث عن رجاله ، بل يجب العمل به من غير بحث . (شرح نحبه ا</u> الفكر :ص29)

2: قال السيوطى: المتواتر فإنه صحيح قطعا ولا يشترط فيه مجموع هذه الشروط. (تدريب الراوى: ص34) 3:قال محمد بن ابرابيم الشهير بابن الحنبلى الحنفى: ومن شانه ان لا يشترط عدالة رجاله بخلاف غيره. (قفو الاثر: ص46)

فقہ کو بھی تو اتر کادر جہ حاصل ہے، لہذا اس کی سند کامطالبہ کرنااصول سے جہالت کی دلیل ہے کیونکہ تو اتر کے بعد سندکامطالبہ نہیں کیا جاتا۔

# نمبر ۲:دلائل تقلید تقلید مطلق کے دلائل

## آیات قر آنیہ:

#### ایت نمبر <u>1:</u>

اهْدِنَا الصِّرَاط الْمُسْتَقِيمَ. صِرَاط الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ. (سورة الفاتحة)

کہ اے اللہ! ہمیں سیدھے راستے پر چلا۔

\* صراط مستقیم کی تفسیر ''صرِرَاطُ الَّذِینَ أَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ'' سے کی ہے نہ کہ ''صراط القرآن والحدیث'' سے،''صراط اہل العلم و العمل'' سے کی ہے نہ کہ ''صراط العلم'' سے اور یہی تقلید ہے۔

\* ''صراط الذينَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِمْ'' ميں چار شخصيات بيں كما قال تعالىٰ: آوَمَنْ يُطِعَ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيّينَ وَالصّدِّيقِينَ وَالشّهَدَاءِ وَالصّالِحِينَ إِلَّاسُهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيّينَ وَالصّدِّيقِينَ وَالشّهَدَاءِ وَالصّالِحِينَ إِللّهَ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيّينَ وَالصّدِّيقِينَ وَالشّهَدَاءِ وَالصّالِحِينَ آ

#### أيت نمبر 2:

يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُم الآية (سورة النساء: 59) اولى الامرسر مراد "فقباء "بين.

1: روى عن جابر بن عبد الله و ابن عباس رواية، و الحسن و عطاء و مجابد انهم اولو الفقه والعلم. (احكام القرآن للجصاص ج2 ص298)

2: عن معاوية بن صالح ، عن علي بن أبي طلحة ، عن ابن عباس قوله : وأولِي الأمْر مِنْكُم يعني :
 اهل الفقه و الدين

(تفسیر ابن ابی حاتم ج3ص69)

فائده: قال الحاكم: تفسير الصحابي الذي شهد الوحي و التنزيل عند الشيخين حديث مسند. (مستدرك الحاكم: ج2 ص383)

اعتراض : آیت کا یہ حصّہ آ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولَ آ تقلید کی تردید کرتاہے۔ جو اب :

و قُولَم تعالى عقيب ذلك آ فَإِنْ تَنَازَ عُلْمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولَ آ يدل على ان اولى الامر بم الفقهاء لانم امر سائر الناس بطاعتهم ثم قال: آ فَإِنْ تَنَازَ عُثُمْ آ فامر اولى الامر برد المتنازع فيم الى كتاب الله و سنة نبيه اذا كانت العامة و من ليس من ابل العلم ليست بذه منزلتهم لانهم لا يعرفون كيفية الرد الى كتاب الله و السنة و وجوه دلائلهما على احكام الحوادث فثبت انه خطاب للعلماء

(احكام القرآن للجصاص ج 2 ص299)

مشہور غیر مقلد عالم نواب صدیق حسن خان لکھتے ہیں:

و الظاہر انہ خطاب مستقل موجہ للمجتہدین. (تفسیر فتح البیان ج 2ص 308 بحوالہ تقلید کی شرعی حیثیت ص18)

#### آیت نمبر 3:

وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الأَمْنِ أو الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ. (سورة النساء:83)

امام ابوبکر جصاص رحمۃ اللہ علیہ اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

أن العامي عليه تقليد العلماء في أحكام الحوادث (احكام القرآن للجصاص ج2 ص305)

مشہور غیر مقلد عالم نواب صدیق حسن خان لکھتے ہیں:

مسئلہ تقلید

في الأيم الشارم الى جواز القياس (فتح البيان ج 2ص330)

سوال: یہ آیت جنگ کے بارے میں ہے۔

جواب: العبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب. (كشف الاسرار: باب حكم الاجماع 3/ 376، تفسير القرطبي: سورة الاعراف،الاية 31)

کہ الفاظ کے عموم کا اعتبار ہوگا نہ کہ سبب نزول کے خاص واقعہ کا۔

#### آیت نمبر 4:

فَلُوْلاَ نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ. (التوبہ:122)

امام ابوبکر جصاص رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

فأوْجَبَ الحدر بإنذارهم وألزم المُندرين قبول قولِهمْ. (احكام القرآن للجصاص ج 2 ص304)

#### آیت نمبر 5:

فَسْنَلُوا أَهْلَ الدِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ (النحل: 43)

علامہ آلوسی اس آیت کے تحت لکھتے ہیں:

واستدل بها أيضا على وجوب المراجعة للعلماء فيما لا يعلم وفي الإكليل للجلال السيوطي أنه استدل بها على جواز تقليد العامى في الفروع (روح المعانى ج 8ص 148)

## احادیث مبارکہ:

#### حدیث نمبر 1:

عَنْ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصْابَ فَلَهُ أَجْرٌ الصحيح البخارى: ج2 ص1092 باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ)

## حدیث نمبر 2:

حَدَّتَنَا حَفْصُ بْنُ عُمَرَ عَنْ شُعْبَة عَنْ أَبِي عَوْنِ عَنِ الْحَارِثِ بْنِ عَمْرِو بْنِ أَخِي الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَة عَنْ أَنَاسٍ مِنْ أَهْلِ حِمْصَ مِنْ أَصْحَابِ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- لمَّا أَرَادَ أَنْ يَبْعَثَ مُعَادًا إِلَى اللهِ عَلِيه وسلم- لمَّا أَرَادَ أَنْ يَبْعَثَ مُعَادًا إِلَى اللّهِ عَلَيه وسلم- لمَّا أَرَادَ أَنْ يَبْعَثَ مُعَادًا إِلَى اللّهِ عَلَيه وسلم- لمَّا أَرَادَ أَنْ يَبْعَثُ مَعُولًا إِلَى اللّهِ عَلَيه وسلم وَلا فِي مُعَادًا إِللهِ عَليه وسلم وَلا فِي قَالَ فَيسُنَّةِ رَسُولِ اللّهِ صلى الله عليه وسلم وَلا فِي قَالَ فَيسُنَّةِ رَسُولِ اللّهِ صلى الله عليه وسلم عَدْرَهُ وَقَالَ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي كِتَابِ اللهِ قَالَ أَجْتَهِدُ بِرَأَيِي وَلا آلُو. فَضَرَبَ رَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلم صَدْرَهُ وَقَالَ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي وَقَقَ رَسُولَ اللّهِ لِمَا يُرْضِي رَسُولَ اللّهِ. (سنن ابي داؤد ج2ص149باب اجتهاد الراي في القضاء)

## تصحيح الحديث:

1: قال أبن عبد البر: وحديث معاذ صحيح مشهور (جامع بيان العلم: ج2ص94)

2: قال ابن تيمية: بإسناد جيد • (مقدمة في التفسير لابن تيميه: ص93)

3: قال ابن القيم: وهذا إسناد متصل ورجاله معروفون بالثقة (اعلام الموقعين: ج 1ص202)

#### فوائدحديث:

نمبر 1:حضرت معاذبن جبل كويمن بهيجا ،معلوم بواكم بربنده قرآن وحديث خود نهين سمجه سكتاـ

نمبر 2: "فان لم تجد"اور "فان لم يكن" ميل فرق

نمبر 3:اس میں پرویزیت اور غیرمقلدیت کی تردید ہے۔

نمبر 4:اس حدیث میں اجتہاد کے جواز کی دلیل ہے۔

نمبر 5: "فضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم صدره "آپ نے بغيركسى واسطه سينے پر ہاته مارا اور حضرت ابوہريرة رضى الله عنه كى چادر پر ہاته لگايا جيسا كه روايت ميں ہے:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللّهِ إِنِّي أَسْمَعُ مِنْكَ حَدِيتًا كَثِيرًا أَنْسَاهُ قَالَ البُسُطْ رِدَاءَكَ فَبَسَطْتُهُ قَالَ فَعَرَفَ بِيَدَيْهِ ثُمَّ قَالَ ضُمَّهُ فَضَمَمْتُهُ فَمَا نَسِيتُ شَيْئًا بَعْدَهُ. (صحيح البخاري باب حفظ العلم)

اور ان دونوں میں فرق واضح ہے۔

نمبر 6: اجتهاد پر حضور صلى الله عليه وسلم نے الله كاشكر ادافر مايا۔

#### حدیث نمبر 3:

قَالَ الْعِرْبَاضُ صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- ذَاتَ يَوْمٍ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظنَا مَوْعِظةً

بَلِيغَةً دَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ فَقَالَ قَائِلٌ يَا رَسُولَ اللّهِ كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةٌ مُوَيِّعٍ فَمَاذَا تَعْهَدُ اللّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِى فَسَيَرَى اخْتِلاَقًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِى وَسُنَةِ الْخُلْفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنَّ كُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ ».

(سنن ابى داؤد: كتاب السنة- باب في لزوم السنة)

#### تحقيق السند:

1: قال الترمذى: هذا حديث صحيح (جامع الترمذى: باب ما جاء في الاخذ بالسنة واجتناب البدع)

2: قال الحاكم: هذا حديث صحيح ليس له علة (مستدرك الحاكم: ج1 ص177 رقم الحديث329)

3: قال الذهبي: صحيح ليس له علة (التلخيص على المستدرك: ج1 ص177 رقم الحديث329)

#### چندفوائد:

1:خلیفہ راشد کی سنت اور اجتباد میں فرق

2: بیک وقت خلیفہ راشد ایک ہوتا ہے

3: "تمسكو ابها"فرمايا "تمسكو ابهما"نمبين فرمايا

#### حدیث نمبر 4:

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْن عَمْرُ و قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيَأْتِيَنَّ عَلَى أُمَّتِي مَا أَتَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ حَدْوَ النَّعْل بِالنَّعْل حَتَّى إِنْ كَانَ مِنْهُمْ مَنْ أَتَى أُمَّهُ عَلاَئِيةً لَكَانَ فِي أُمَّتِي مَنْ يَصْنَعُ دَلِكَ وَإِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ تَقَرَقتْ عَلَى تَلاَثُ وَسَبْعِينَ مِلَّةً كُلُهُمْ فِي النَّارِ إِلاَّ مِلَّةً وَاحِدَةً وَاحِدةً قَالُوا وَمَنْ هِي يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابي.

(جامع الترمذي: باب ما جاء في افتراق الامة)

#### تحقيق السند:

1: قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب مفسر. (جامع الترمذي: ج ص باب ما جاء في افتراق الامة)

2: قال الالباني: حسن (جامع الترمذي باحكام الالباني: تحت ح 2641)

#### حدیث نمبر 5:

عن علي قال قلت: يا رسول الله إن نزل بنا أمر ليس فيه بيان أمر ولا نهي فما تأمرنا قال تشاورون الفقهاء والعابدين ولا تمضوا فيه رأي خاصة.

(المعجم الاوسط للطبراني: ج2 ص172 رقم الحديث1618)

#### تحقيق السند:

قال الطبراني: لم يرو هذا الحديث عن الوليد بن صالح إلا نوح. (المعجم الاوسط للطبراني: ج2 ص172 رقم الحديث1618)

اماالوليد بن صالح فقد ذكره ابن حبان في الثقات (كتاب الثقات: ج5ص 491 ، ج7ص 551)

واما نوح بن قيس فقد وثقه يحيى بن معين (لسان الميزان: ج7 ص415)

ولذا قال الهيثمي بعد ان اورده: رواه الطبراني في الأوسط ورجاله موثقون من أهل الصحيح (مجمع الزوائد: ج1 ص179)

#### حدیث نمبر 6:

عَنْ كَثِيرٍ بْن قَيْسٍ قَالَ كُنْتُ جَالِسًا مَعَ أَبِي الدَّرْدَاءِ فِي مَسْجِدِ دِمَشْقَ فَجَاءَهُ رَجُلٌ فَقَالَ يَا أَبَا الدَّرْدَاءِ إِلِّي جِئْتُكَ مِنْ مَدِينَةِ الرَّسُولِ -صلى الله عليه وسلم- لِحَدِيثٍ بَلْغَنِي أَنْكَ تُحَدِّتُهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- مَا جِئْتُ لِحَاجَةٍ قَالَ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- يَقُولُ « مَنْ سَلكَ طريقًا عليه وسلم- مَا جِئْتُ اللهُ بِهِ طَرِيقًا مِنْ طُرُق الْجَنَّةِ وَإِنَّ الْمَلائِكَة لتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ وَإِنَّ الْمَلائِكَة لتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رَضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ وَإِنَّ الْمَلائِكَة لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رَضًا لِطَالِبِ الْعَلْمِ وَإِنَّ الْمَلائِكَة لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رَضًا لِطَالِبِ الْعَلْمِ وَإِنَّ الْمَلائِكَة لِتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رَضًا لِطَالِبِ الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ الْعَالِمِ لَلْهُ الْمَاءِ وَإِنَّ الْمُلائِكَة لِمَاءً وَإِنَّ الْمُلائِكَة لَلْهُ لِينَا اللهُ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ لَلْهُ الْبَدْرِ عَلَى سَائِرِ الْكُواكِبِ وَإِنَّ الْعُلْمَاءَ وَرَتَهُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ لُورَتُوا دِينَارًا وَلاَ دِرْقُوا الْعِلْمَ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَهُ أَخَذَهُ أَخَذَهُ أَخَذَهُ أَخَذَهُ وَافِرٍ ».

(سنن ابى داؤد: كتاب العلم- باب الحث على طلب العلم)

## تحقيق السند:

1: قال المناوى: هو حديث صحيح. (فيض القدير: ج4 ص504)

2. قال ابن الملقن. هَذَا الحَدِيث صَحِيح (البدر المنير: ج7 ص687)

3: قال المبيثمي: رجاله موثقون (مجمع الزوائد: ج1 ص335)

# تقلید شخصی کے دلائل

آیت کریمہ:

وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلْيَّ (لقمان:15)

أواً الله عليه وسلم أوارك أناب ألى أبا بكر الصديق. (تفسير الخازن ج 3 ص471)

فائدہ : سبیل صیغہ واحد ہے ،جوکہ تقلیدشخصی پر دال ہے ۔

## احادیث مبارکہ:

## حدیث نمبر 1:

عَنْ مُحَمَّدِ بْن جُبَيْرِ بْن مُطْعِم عَنْ أبيهِ قَالَ أَتَتْ امْرَأَةُ النّبيَّ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ فَأَمَرَهَا أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْهِ قَالَتْ أَرَأَيْتَ إِنْ جَنْتُ وَلَمْ أَجِدْكَ كَأَنَّهَا تَقُولُ الْمَوْتَ قَالَ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إِنْ لَمْ تَجِدِينِي فَأْتِي أَبَا بَكْرِ. (صحيح البخارى ج1 ص516 باب قول النبى صلى الله عليه وسلم لو كنت متخذا خليل)

## <u> حدیث نمبر 2:</u>

عَنْ هُزَيْلَ بْنِ شُرَحْبِيلَ قَالَ سُئِلَ أَبُو مُوسَى عَنْ بِنْتٍ وَابْنَةِ ابْنِ وَأَخْتٍ فَقَالَ لِلْبِنْتِ النِّصْفُ وَلِلأَخْتِ النِّصْفُ وَلِلأَخْتِ النِّصْفُ وَأَتِ ابْنَ مَسْعُودٍ وَأَخْبِرَ بِقَوْلُ أَبِي مُوسَى فَقَالَ لَقَدْ ضَلَلْتُ إِدًا وَمَا أَنَا مِنْ الْمُهْتَدِينَ أَقْضِي فِيهَا بِمَا قَضَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلاَبْنَةِ النِّصْفُ وَلابْنَةِ ابْنِ السَّدُسُ تَكْمِلة النَّائِيْنِ وَمَا بَقِي فَلِلاَخْتِ فَأَتَيْنَا أَبَا مُوسَى فَأَخْبَرْنَاهُ بِقُولُ ابْنِ مَسْعُودٍ فَقَالَ لا تَسْأَلُونِي مَا دَامَ هَذَا الْحَبْرُ فِيكُمْ. (صحيح البخارى ج2 ص997 باب الميراث ابنة ابن مع ابنة)

## <u>حدیث نمبر 3:</u>

عُلِيّ بْن رَبَاح ، عَنْ أبيهِ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ خَطْبَ النَّاسَ فِي الْجَابِيَةِ فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ، ثُمَّ قَالَ : مَنْ أَحَبً أَنْ يَسْأَلَ ، عَن الْفَرَائِضِ فَلْيَأْتِ زَيْدَ بْنَ قَالْ : مَنْ أَحَبً أَنْ يَسْأَلَ ، عَن الْفَرَائِضِ فَلْيَأْتِ زَيْدَ بْنَ قَالِبَ وَمَنْ أَحَبً أَنْ يَسْأَلَ ، عَن الْمَالِ فَلْيَأْتِنِي فَإِنَّ اللَّهُ تَالِيهٍ وَمَنْ أَحَبً أَنْ يَسْأَلَ ، عَن الْمَالِ فَلْيَأْتِنِي فَإِنَّ اللَّهُ جَالًى وَمَنْ أَحَبً أَنْ يَسْأَلَ ، عَن الْمَالِ فَلْيَأْتِنِي فَإِنَّ اللَّه جَالِي وَمَنْ أَحَبً أَنْ يَسْأَلَ ، عَن الْمَالِ فَلْيَأْتِنِي فَإِنَّ اللَّه جَالِي خَارِيًا وَقَاسِمًا.

(مصنف ابن ابي شيبة: ج17 ص484باب ما قالوا فيمن يبدا به في الاعطية، اسناده صحيح)

# نمبر ٣: تقليدپر ہونے والے شبہات کے جوابات

شبہ نمبر 1: قرآن کریم میں ہے: الْیَوْمَ أَكْمُلْتُ لَكُمْ دِینَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَیْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِیتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِینَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَیْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِیتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِینًا.(المائدۃ:3)

توجب دین مکمل ہوگیا تو تقلید کی کیاضرورت ہے؟ نیز فقہ حنفی تکمیل دین کے خلاف ہے۔

#### <u> جو اب:</u>

- 1: مراد اصول کی تکمیل ہے۔
- تکمیل کا عرفی معنی مرآد ہے، جس طرح کے الیوم کاعرفی معنی مراد ہے۔
- 3: اگرتکمیل ہوگئی توجوآیات آس کے بعد نازل ہوئیں اور جوارشادات پیغمبر علیہ السلام نے فرمائے کیا وہ دین کا حصہ نہیں ہوں گے؟!

شب نمبر 2: قرآن کریم میں لفظ" تقلید"نہیں، اگر تقلیدو اجب ہوتی تو یہ لفظ قرآن میں ضرور ہوتا۔

جواب: قرآن مجید میں "تقلید"کالفظ نہیں تقلیدکامعنیٰ ہے، جس طرح "توحید "کالفظ نہیں توحیدکامعنیٰ ہے۔ جب فن ایجادہوتاہے تواصطلاحات ایجادہوتی ہیں جس طرح اصطلاحات نحو و صرف وغیرہ۔

شبہ نمبر 3: قرآن کریم کی کئی آیات میں بڑوں کی تقلید سے روکاگیااور اس کی مذمت کی گئی ہے۔ ہے۔ مثلاً

- أَذَا قِيلَ لَهُمُ النَّعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْقَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا (البقرة: 170)
  - 2: وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطْعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلا(الاحزاب:67)

مسئلہ تقلید

#### <del>جو اب:</del>

[۱]: پوری آیت یوں ہے:

ُ أُوَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولُو كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ آ

9

اس سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ آباء و اجداد اگر علم و فہم سے عاری اور راہِ ہدایت سے بھٹکے ہوئے ہوں تو ان کے راستے کی اتباع مذموم ہے جبکہ ائمہ اربعہ رحمہم اللہ علم و عقل سے متصف اور راہِ ہدایت پر تھے۔

[۲]: تقلید کی دو قسمیں ہیں: 1: تقلیدمحمود 2: تقلیدمذموم

قرآن وحدیث سمجھنے کے لیے آباء کی بات ماننا یہ تقلید''محمود'' ہے اور قرآن وحدیث کے مقابلے میں آباء کی بات ماننا یہ تقلید''مذموم'' ہے۔ اس طرح کی آیات میں تقلیدمذموم کی تردید کرتی ہیں نہ کہ تقلید محمود کی۔

شبہ نمبر 4: كياتقايد خير القرون ميں تهى؟ اگرتهى توكس امام كى تهى؟

جواب: اعلام الموقعین میں علامہ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے لکھاہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے تقریباً 130 حضرات مجتہد تھے، باقی ان کے بتائے ہوئے اجتہادی مسائل کی تقلید کرتے تھے۔

شبہ نمبر 5: قرآن کریم میں ہے: هُوَ سَمَّاکُمُ الْمُسْلِمِینَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا (الحج:78) تم کہتے ہو ہم حنفی شافعی و غیرہ ہیں ۔

#### جواب:

[1]: کفارکے مقابلہ میں ہم '' مسلمان'' ، اہل بدعت کے مقابلے میں ہم '' اہلسنت والجماعت'' اور اجتہادی اختلاف میں ہم '' حنفی'' ہیں۔ جس طرح بیرون ملک میں ہم پاکستانی ہیں اور اندرون ملک میں پنجابی،سندھی ،بلوچی،اور صوبائی سطح پر ضلع وغیرہ کانام۔ تو قرآن مجید میں ''مسلمین'' بمقابلہ ''کافرین'' ہے نہ کہ بمقابلہ حنفی و شافعی۔

[2]: اگرخودکو حَنَّفی کہناغلط ہے تومحمدی ،سلفی ،اثری کیوں کہتے ہو!

شبہ نمبر 6: ایک مسئلہ میں چار ائمہ کااختلاف ہوجائے توچاروں حق پرکیسے ہوتے ہیں ؟ حالانکہ حق ایک ہوتاہے۔

## جواب:

[1]: یہ حق بمقابلہ'' خطاء'' ہے نہ کہ بمقابلہ ''باطل'' جس میں حق پر اجران اور خطاء پر اجرواحد ملتاہے۔ کما جاء فی الحدیث:

عَنْ عَمْرِو بَن الْعَاصِ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصْابَ أو أَصَابَ فَلهُ أَجْرٌ (صحيح البخارى: باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ)

[7]: عنداللہ حق ایک ہے اور عندالناس چاروں حق ہیں ۔ مثال: تحری قبلہ ۔

[۳]: یہ اختلاف اجتہادی مسائل میں ہے جو معیوب نہیں۔اسکی مثالیں:

مُثالً1: وَدَاوُوْدَ وَسُلْيْمَانَ إِدْ يَحْكُمَان فِي الْحَرْثِ إِدْ نَفَسَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْم وَكُنَّا لِحُكْمِهمْ شَاهِدِينَ . فَفَهَّمْنَاهَا سُلْيْمَانَ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكْمِهمْ شَاهِدِينَ . فَفَهَّمْنَاهَا سُلْيْمَانَ وَكُلَّ آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا. (الانبياء: 78، 79)

مثال 2: غزوه خندق کے موقع پر حضور علیہ الصلولة والسلام نے فرمایا:

عَنْ ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ آللهُ عَنْهُمَا قَالَ قَالَ النّبِيُ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَوْمَ الأَحْزَابِ لاَ يُصَلِّينً أَحَدُ الْعَصْرَ إِلاَّ فِي بَنِي قُرَيْظَةً فَأَدْرَكَ بَعْضُهُمْ الْعَصْرَ فِي الطّريق فَقَالَ بَعْضُهُمْ لاَ نُصلِي حَتَى نَأْتِيَهَا وَقَالَ بَعْضُهُمْ لاَ نُصلِي حَتَى نَأْتِيَهَا وَقَالَ بَعْضُهُمْ بَلْ نُصلِي لمْ يُرِدْ مِنًا ذَلِكَ فَدُكِرَ ذَلِكَ لِلنّهِيّ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَلَمْ يُعَنِفْ وَاحِدًا مِنْهُمْ. (صحيح بعضه من الأحزاب ومخرجه إلى بني قريظة الخ) البخارى: ج2ص591 بإب مرجع النبي صلى الله عليه و سلم من الأحزاب ومخرجه إلى بني قريظة الخ)

مثال <u>6:</u> عن أبي سعيد: أن رجلين تيمما وصليا ثم وجدا ماء في الوقت فتوضأ أحدهما وعاد لصلاته ما كان في الوقت ولم يعد الآخر فسألا النبي صلى الله عليه و سلم فقال للذي لم يعد أصبت السنة وأجز أتك صلاتك وقال للآخر أما أنت فلك مثل سهم جمع. (سنن النسائي ج2 ص74، 75باب التيمم لمن يجدالمآء بعدالصلولة)

شبہ نمبر 7: قعہ حلقی کے بہت سارے مسائل ایسے ہیں جن میں امام ابویوسف رحمۃ اللہ علیہ اور امام محمد رحمۃ اللہ علیہ اور امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے امام صاحب رحمۃ اللہ علیہ سے اختلاف کیاہے۔

#### <u>جواب:</u>

[۱]: آیک مجتهد دوسرے مجتهد سے اختلاف کرے یہ جائز ہے جس طرح حضرت داؤد اور حضرت داؤد اور حضرت سے اختلاف کرنا جائزنہیں۔ جائزنہیں۔ جائزنہیں۔

[7]: امام ابویوسف رحمۃ اللہ علیہ کاقول حقیقت میں امام صاحب رحمۃ اللہ علیہ کاقول ہی ہوتاہے۔ چنانچہ علامہ شامی رحمہ اللہ نے رد المحتار کے مقدمہ میں فرمایا کہ ایک مسئلہ میں امام صاحب کا ایک قول ہو اور آپ کے شاگردوں کا کوئی دوسرا قول اس کے خلاف ہو تو وہ شاگردوں کا قول دراصل آپ ہی کا قول ہوتاہے، شاگردوں کی طرف نسبت محض رائے کی موافقت کی وجہ سے ہوتی ہے۔علامہ شامی رحمہ اللہ کے الفاظ یہ ہیں:

\_\_\_\_ قَالَ فِي الْوَلُوَ الْجِيَّةِ مِنْ كَتَّابِ الْجِنَايَاتِ قَالَ أَبُو يُوسُفَ : مَا قُلْت قَوْلاً خَالَقْت فِيهِ أَبَا حَنِيفَةَ إِلاَّ قَوْلاً قَدْ كَانَ قَالَهُ ... كَانَ قَالَهُ ...

وَفِي آخِرِ الْحَاوِي الْقُدْسِيِّ: وَإِذَا أَخَذَ بِقَوْلِ وَاحِدٍ مِنْهُمْ يَعْلَمُ قَطْعًا أَنَّهُ يَكُونُ بِهِ آخِدًا بِقَوْلِ أَبِي حَنِيفَة ، فَإِنَّهُ رَوَى عَنْ جَمِيعِ أَصِنْحَابِهِ مِنْ الْكِبَارِ كَأْبِي يُوسُفَ وَمُحَمَّدٍ وَزُفَرَ وَالْحَسَنِ أَنَّهُمْ قَالُوا: مَا قُلْنَا فِي مَسْأَلَةٍ قُولًا إِلاَّ وَهُوَ رَوَايَثْنَا عَنْ أَبِي حَنِيفَة وَأَقْسَمُوا عَلَيْهِ أَيْمَانًا غِلَاظًا فَلَمْ يَتَحَقَّقْ إِدًا فِي الْفِقْهِ جَوَابٌ وَلَا مَدْهَبُ إِلاَّ لَهُ كَيْفَ مَا كَانَ.

(رد المحتار: ج1ص159مطلب صح عن الامام انه قال اذا صح الحديث فهو مذہبی)

شبہ نمبر 8: قرآن کریم میں ہے: وَمَا آتَاکُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاکُمْ عَنْهُ فَاثْتَهُوا (الحشر:7) اگرتقلید بھی ضروری ہوتی تواس میں مجتہدین کی بات ماننے کابھی حکم ہوتا۔

#### جواب:

\_\_\_\_\_\_ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِثْكُم الآية (النساء: 59)اور وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ (لقمان:15)ميں مجتہدين كي بات ماننے كابهي حكم ہے۔

2: نیز جس پیغمبر کی بات ماننے کاحکم اسی آیت میں ہے اسی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے کہ:

عن علي قال قلت : يا رسول الله إن نزل بنا أمر ليس فيه بيان أمر ولا نهي فما تأمرنا قال تشاورون الفقهاء والعابدين ولا تمضوا فيه رأي خاصة (المعجم الاوسط للطبراني: ج1ص 441 رقم الحديث (1618)

شبہ نمبر 9: قرآن کریم میں ہے: وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِیعًا وَلاَ تَقَرَّقُوا (آل عمران:103)چارائمہ نے دین کوچارٹکڑوں میں بانٹ دیاہے، ایک اسلام کوچار حصوں میں تقسیم کر دیایہ تقسیم تقلید ہی کاثمرہ ہے۔

جواب: تمام ائمہ کی منزل مقصود اسلام ہے۔ یہ چار فقہیں تو بمنزلہ راستہ کے ہیں۔ منزل تک پہنچنے کے چار راستے ہیں۔نیز اگر ان چارائمہ کی تقلید سے آزادی دیدی جائے توپھر ہربندہ مستقل فرقہ ہوگا۔

 $\frac{m_{+}}{m_{+}}$  نمبر  $\frac{10}{10}$  کیاقرآن وحدیث میں ان چارائمہ کی متعلق کہاگیا ہے کہ ان کی تقلید کرو؟ جو اب :

- 1: نفس تقلیدکاحکم ہے جو بھی مجتہد میسر ہو جیسے جماعت کا حکم ہے جو بھی امام میسر ہو، قراءت کا حکم ہے جو بھی قاری میسر ہو۔
- 2: ایک امام کے پیچھے نماز پڑھنے کاحکم کہاں ملاہے اور سات قراتوں میں سے ایک قرأت پرتلاوت کرنے کا حکم کہاں ہے؟

شبہ نمبر 11: ان چار آئمہ سے پہلے لوگ کس کے مقلد تھے؟

جواب: مكه ميں حضرت ابن عباس رضى الله عنهما كى، مدينه ميں حضرت زيد بن ثابت رضى الله عنه كى، بصره ميں حضرت انس رضى الله عنه كى، بصره ميں حضرت انس رضى

اللہ عنہ کی اور یمن میں حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی تقلیدہوتی تھی۔ اس دورمیں مقلد تھے۔ تقلیدکالفظ نہیں تھا۔

شبہ نمبر 12: جب مجتہدین کئی گزرے ہیں تو تقلید ان چار ہی کی کیوں ؟

جواب: قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے تقلید کاحکم دیتے ہوئے فرمایا: وَاتَبِعْ سَبِیلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ. (لقمان:15)

اتباع سبیل کیلئے علم سبیل ضروری ہے اور ائمہ اربعہ کے علاوہ کسی مجتہد کے مسائل جزئیات و فروعات مدون نہیں۔

شبہ نمبر 13: ان چارمیں سے صرف ایک ہی کی تقلید کیوں؟

جواب: تاکہ مذہبی آزادی کے نام پر فسادنہ ہو اور عبادات میں خلل نہ آئے۔مثال ایک بندہ کے جسم سے خون نکل آئے اور وہ کہے کہ میں اس مسئلے میں امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کاقول لیتاہوں، اسکے بعد عورت کوچھوئے اور کہے کہ میں اس مسئلے میں امام صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا قول لیتاہوں۔

شبہ نمبر 14: ان چارائمہ میں سے صرف امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کی تقلیدکیوں کرتے ہو جبکہ حق سب کوکہتے ہو؟

#### <u> جواب :</u>

- 1: امام صاحب نے صحابہ رضی اللہ عنہم کودیکھا، روایات سنی۔
  - 2: آپ کی فقہ شورائی ہے۔
    - 3: آپ مدون اول ہیں۔
  - 4: آپ عجمی ہونے کے ساته ماہر عربی ہیں۔
    - 5: عرب و عجم کے سنگم "کوفہ" میں ہیں۔

شبہ نمبر 15: شیخ الہند مولانا محمود حسن دیوبندی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

والانصاف ان الترجيح للشافعي في هذه المسئلة ونحن مقلدون يجب عليناتقليدامامنا ابي حنيفة. ( تقريرترمذي: ص36)

## <u> جواب :</u>

- 1: حق کبھی بمقابلہ باطل ہوتا ہے اور کبھی بمقابلہ خطاء، یہاں بمقابلہ خطاء ہے جس میں ایک اجر ضرور ہے۔
- 2: عقیدت میں اجرکواجران پرترجیح دی ہے۔مثال مسجدحرام میں ایک نماز کا ثواب ایک لاکه نماز کے نماز کا ثواب ایک لاکه نماز کے برابر ہے اور مسجدنبوی میں پچاس ہزار نماز کے برابر۔ لیکن بندہ مسجد نبوی میں جاتاہے اور عقیدت کیوجہ سے اجران کو چھوڑدیتاہے۔

شبہ نمبر 16: غیرمقادین کہتے ہیں کہ شوافع بھی رفع یدین کرتے ہیں ہم بھی کرتے ہیں، آپ کہتے ہیں کہ شوافع کو اجرملےگا غیرمقادین کونہیں ملےگا۔ رفع یدین تو دونوں کاایک ہے، ایک درست دوسر اغلط کیوں؟

## <u>جواب:</u>

- 1: ماہر غیرماہر کا فرق ہے۔مثلاً ایک ڈاکٹر ماہر ہے اور ایک عطائی ہے۔ اگرماہر آ پریشن کرے اور مریض ٹھیک ہوجائے تو اس کے لیے اجران ہیں اور اگر ٹھیک نہ ہو تو اجر کا مستحق بہرحال ہے بخلاف عطائی کے کہ اگر اس کا آپریشن نا کام ہو جائے تو اس کو سزا ملتی ہے اور اگر ٹھیک بھی ہو جائے تب بھی قابل گرفت ہے۔ یہی حال شوافع اور غیر مقلدین کا ہے۔ شوافع ماہر مجتہد کے اجتہاد پر عمل پیرا ہیں جن کے لیے اجر تو بہرحال ہے اور غیر مقلدین کا مسئلہ اگر ظاہرا شوافع سے ملتا ہے لیکن عطائی ڈاکٹر کی طرح قابل مواخذہ ہیں۔
  - 2: شوافع دیانت دار بین جبکہ غیر مقلد بد دیانت ہیں۔

اصول: ایک مسئلہ میں دو حدیثیں ہوں اور فیصلہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم فرمائیں تو مسئلہ حدیث کا اور فیصلہ نبی کا ورنہ مسئلہ فقہ کا اور فیصلہ مجتہد کا۔

شبہ نمبر 17: احناف حضرات کہتے ہیں رفع یدین منسوخ ہے۔ جب منسوخ ہے تو شوافع کو

#### منسوخ پر عمل کرنے سے اجرکیوں ملتاہے؟

جواب: منسوخ کی دو قسمیں ہیں: (1): منسوخ منصوص، (2): منسوخ اجتہادی منسوخ منصوص : جیسے کنت نہیتکم عن زیارۃ القبور فزوروھا (سنن ابن ماجہ ص11اباب ماجاء فی زیارۃ القبور)

منسوخ اجتبادى: جيسے الوضوء مما مست النار.

اگر منسوخ منصوص ہوتو عمل کرنے پر اجرنہیں، اگراجتہادی ہوتو دوشرطوں کےساته اجرہے:

1:عمل کرنے والا مجتہدہو 2:مقادہو

شبہ نمبر 18: فقہ بدعت ہے کیونکہ بعد کی پیدا وار ہے۔

دور نبوت میں موجود تھی مگر ظاہر امام صاحب کے دور میں ہوئی۔

# نمبر ۴: ترک تقلید کے نقصانات

دنیاوی: تقلید نہ کریں تو دنیا میں دین پر عمل کی توفیق نہیں ہوتی۔

1: بیمارکوخون دیناقر آن وحدیث میں نہیں ہے، تقلیدکر کاتوایمان جائے گا نہ کر کا توباپ جائےگا۔ 2: ٹیلی فون پرنکاح قر آن وحدیث میں نہیں، تقلیدکر کاتوایمان جائےگا نہ کر کا تو جان (لڑکی) جائےگی۔

#### <u>قبر :</u>

جواب:

عَنْ أَنَسَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ عَنْ النّبِيّ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ الْعَبْدُ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتُولِّنِي وَدَهَبَ أَصْحَابُهُ حَتَّى إِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ أَتَاهُ مَلْكَانَ فَأَقْعَدَاهُ فَيَقُولَانَ لَهُ مَا كُثْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ مُحَمَّدٍ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَيَقُولُ أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللّهِ وَرَسُولُهُ فَيُقَالُ انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنْ النّارِ أَبْدَلْكَ اللّهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنْ النّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَيَرًا هُمَا جَمِيعًا وَأَمَّا الْكَافِرُ أَوْ الْمُنَافِقُ فَيَقُولُ لاَ أَدْرِي كُنْتُ أَقُولُ مَا الْجَنّةِ قَالَ النّهِيُ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا وَأَمَّا الْكَافِرُ أَوْ الْمُنَافِقُ فَيَقُولُ لاَ أَدْرِي كُنْتُ أَقُولُ مَا يَقُولُ النّاسُ فَيُقَالُ لاَ دَرَيْتَ وَلاَ تَلَيْتَ ثُمَّ يُضْرَبُ بِمِطْرَقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ ضَرْبَةً بَيْنَ أَدُنَيْهِ فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا مَنْ يَلِيهِ إِلاَ النّقَالِيْنَ (صحيح البخارى ج 1ص 178 باب الميت يسمع خفق النعال)

قُولَم لا دُرِينَتَ وَلا تَلْيْتَ اى لا علمت بنفسك بالاستدلال و لا تلوت القرآن او المعنى لا اتبعت العلماء بالتقليد فيما يقولون (حاشية صحيح البخارى: ج1 ص 178)

#### اخروی عذاب وعتاب:

قال الله تعالى ! وَقَالُوا لو كُنّا نَسْمَعُ أو نَعْقِلُ مَا كُنّا فِي أَصْدَابِ السّعِيرِ (سورة الملك:10)

حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی (م1239ھ) فرماتے ہیں :بعض حضرات مفسرین کرام نے نسمع کو تقلیدپر اور نعقل کو تحقیق واجتہاد پر محمول کیاہے۔ ان دونوں لفظوں سے یہی مراد ہے کہ یہ دونوں نجات کے ذریعے ہیں۔ (تفسیر عزیزی اردوج 3 ص23)

## تقلیدشخصی کوترک کرنے کے نقصانات:

ووجهه انه لو جاز اتباع أي مذهب شاء لا فضى إلى ان يلتقط رخص المذاهب متبعا هواه ويتخير بين التحليل والتحريم والوجوب والجواز وذلك يؤدى إلى انحلال ربقة التكليف بخلاف العصر الاول فانه لم تكن المذاهب الوافية بأحكام الحوادث مهذبة وعرفت: فعلى هذا يلزمه ان يجتهد في اختيار مذهب يقلده على التعيين.

(المجموع شرح المهذب ج1ص499،498 فصل في آداب المستفتى وصفته و احكامه)

اب اگرتقلیدمطلق کادروازہ کھول دیاجائے اورلوگ مجتہدین کے ایسے ایسے مسائل تلاش کرکے ان کی تقلید شروع کردیں تو اس کانتیجہ بلاشبہ وہی ہوگاجسے علامہ نووی رحمہ اللہ نے شرعی احکام کی پابندیوں کے بالکل اٹھ جانے سے تعبیر کیاہے۔مثلاً:

[1]: امام احمد بن خنبل اور امام اسحاق بن راہویہ کے نزدیک اونٹ کا گوشت کھانے سے وضوء ٹوٹ جاتا ہے۔

(شرح مسلم للنووى: ج1 ص158 باب الوضوء من لحوم الابل)

جبکہ احناف کے ہاں وضوء نہیں ٹوٹتا۔

[2]: امام شافعی کے نزدیک (ایک قول کے مطابق) بیوی کو مطلقاً ہاته لگانے سے وضوء ٹوٹ

جاتا ہے۔ (بذل المجہود للسہار نفوی: ج1 ص107)

جبکہ احناف کے ہاں نہیں ٹوٹتا۔

[3]: جسم سے خون نکل کر بہہ پڑے تو احناف کے نزدیک وضوء ٹوٹ جاتا ہے جبکہ امام مالک اور امام شافعی کے نزدیک وضوء نہیں ٹوٹتا۔

(بذل المجهود: ج1 ص121)

[4]: امام احمد بن حنبل كے نزديك ذكر كو باته لگانے سے وضوء ٹوٹ جاتًا ہے۔ (الحاشيۃ الشريفیۃ علی المشكوۃ للسید الشریف الجرجانی: ج1 ص277 مكتبۃ البشری) جبكہ احناف كے ہاں وضوء نہیں ٹوٹتا۔

[5]: احناف کے ہاں نماز میں قہقہہ لگانے سے وضوء ٹوٹ جاتا ہے جبکہ شوافع کے ہاں نہیں ٹوٹتا۔ (المنتقیٰ شرح المؤطا لابی الولید الباجی: ج1 ص51)

#### بسم اللہ الرحمن الرحيم

# مسئلہ طلاق ثلاثہ

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفطم اللم

## مذبب ابل السنت و الجماعت:

۔ آیک مجلس میں دی گئی تین طلاقیں یا ایک کلمہ سے دی گئی تین طلاقیں تین شمار ہوتی ہیں، بیو ی خاوند پر حرام ہو جاتی ہے اور بغیر حلالہ شرعی کے شوہر اول کے لیے حلال نہیں بوتى- (المدايم ج 2ص 355 باب طلاق السنة، فتاوى عالمكيريم ج1 ص 349كتاب الطلاق الباب الاول)

## مذہب غیر مقلدین:

ایک مجلس میں دی گئی تین طلاق یا ایک کلمہ سے دی گئی تین طلاق ایک شمار ہوتی ہے۔ 1: غیر مقلد عالم نواب صدیق حسن خان تین طلاقوں کے متعلق چار اقوال نقل کر تے ہوئے آخری قول يوں لكهتر بين:

الرا بع انه يقع واحدة رجعية من غير فرق بين المدخو ل بها وغيرها...وهذا اصح الاقوال. (الروضة النديم: ج2ص50)

تر جمہ :چوتھا قول یہ ہے کہ(تین طلاق دینے سے )ایک طلاق رجعی واقع ہو تی ہے مدخو ل بھا اور غیر مد خول بھا کے فرق کئے بغیر اور یہی قول تمام اقوال سے صحیح ہے۔

2: غير مقادين كے '' شيخ الاسلام '' ابو الوفاء ثنا ء اللہ امر تسرى اپنے فتاوى میں لكھتے ہيں :

'' ایک مجلس میں دی ہو ئی تین طلاق ایک طلاق رجعی کا حکم رکھتی ہے۔ ''( فتاوی ا ثنائيہ: ج2ص215)

#### فائده:

شیعوں اور مرزائیوں کا مذہب بھی یہی ہے کہ تین طلاق ایک شمار ہوتی ہیں۔ حوالہ جات پیش خدمت ہیں:

## مذبب شیعہ :

1: مشهور شيعي عالم ابو جعفر محمد بن الحسن بن على الطو سي لكهتر بين :

والطلاق الثلاث بلفظ واحد او في طهر واحد متفرقاً لا يقع عندناالا واحدة. (المبسوط في فقه الاماميہ: ج5ص4)

تر جمہ: تین طلا قیں ایک لفظ سے دی گئی ہو ں یا ایک طہر میں علیحدہ علیحدہ دی گئی ہو ں ہما رے نزدیک صرف ایک طلاق واقع ہوتی ہے۔

2: محمد بن على بن ابر ا بيم المعروف ابن ابى جمهور لكهتے بين :

وروى جميل بن دراج في صحيحه عن احدهما عليهما السلام قال: سألتم عن الذي يطلق في حال طبر في مجلس واحد ثلاثاً؟قال: هي واحد ته (عوالي اللآلي العزيزيم:ج3ص878)

تر جمہ:جمیل بن درا ج نے اپنی کتا ب "صحیح" میں امام باقر یا امام صا دق سے روا یت نقل کی ہے کہ میں نے ان سے اس شخص کے با رے میں پوچھا جو اپنی بیوی کو حا لت طہر میں ایک مجلس میں تین طلاقیں دیتا ہے تو انہو ں نے جوا ب دیا کہ ایک طلاق واقع ہو گی ـ

#### مذ بب مرزائیت:

مرزائیوں نے اپنی نام نہاد فقہ'' فقہ احمدیہ ''کے نا م سے شائع کی ہے جسے نو(9) اراکین (1)پر مشتمل ایک کمیٹی نے مرتب کیا ہے اس میں دفعہ 35 کی تشریح میں لکھا ہے:

'' لہذا فقہ احمدیہ کے نزدیک اگرتین طلاقیں ایک دفعہ ہی دے دی جائیں تو ایک رجعی طلاق متصور ہوگی۔"(فقہ احمدیہ:ص80)

مرزائیوں کے لاہور گروپ کے سربراہ محمد علی نے اپنی تفسیر بیا ن القر آ ن میں یو ں

ما ہ میں ایک دفعہ کہر اس سے کوئی فرق نہیں پڑ تا ۔''

(بیان القر آن از محمد علی:ج1ص136)

# دلائل ابل السنت و الجماعت ﴿قر آن مجيد﴾

دلیل نمبر 1:

﴿ الطَّلَاقَ مَرَّتَانَ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بإِحْسَانٍ ﴾ (سورة البقره: 229)

استدلال:

[1]: امام محمد بن اسما عیل البخاری (م256ه) تین طلاق کے وقوع پر مذکورہ آیت سے استدلال کر تے ہوئے باب قائم فرماتے ہیں:

"'با ب من اجاز طلاق الثلاث''[وفي نسخة :باب من جوز طلاق الثلاث] لقولم تعالى : ألطلاق مرتان فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بإحْسَانِ ." (صحيح البخارى: ج2 ص791)

[2]: امام ابو بکر احمد الرازی الجصاص (م307ه) فرماتے ہیں:

قولَم تعالى : ﴿ أَلطُلاقُ مَرَّتَانَ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ يدل على وقوع الثلاث معا مع كونم منهيا عنها •

(احكام القر آن للجصاص: ج1 ص527ذكر الحجاج لايقاع الثلاث معا)

[3]: امام ابو عبد اللہ محمد بن احمد الانصاری القرطبی (م671ه) اس آیت کی تفسیر کر تے ہو ئے فر ماتے ہیں:

قال علماؤنا واتفق ائمة الفتوى على لزوم ايقاع الطلاق الثلاث في كلمة واحدة. (الجا مع لاحكا م القر آن:ج1ص492)

#### اعتراض:

آیت میں لفظ''مرتن''بمعنی ''مرۃ بعد مرۃ'' ہے، اس کا معنی اب یوں بنے گا کہ ایک طلاق دی پھر کچہ عرصہ بعد دوسری طلاق بھی دے دی۔ تو یہ آیت متفرق مجالس میں دی گئی طلاق کے متعلق ہے۔ اس سے ایک مجلس کی تین طلاقوں کے وقوع پر استدلال کرنا درست نہیں۔

#### جواب:

یہاں ''مرتن'' بمعنی ''اثنتان'' ہے یعنی طلاق دوبار دینی ہے۔ علامہ سید محمود آلوسی بغدادی (م1270 ه) فرماتے ہیں:

و هذا يدل على أن معنى مرتان إثنتان (روح المعانى ج2 ص135)

نیز قرآن و حدیث میں کئی ایسی مثالیں ہیں مثلاً....

1: عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْن زَيْدٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَوَضَّا مَرَّتَيْن مَرَّتَيْن. (صحيح البخارى ج1 ص27 بَاب الْوُضُوءِ مَرَّتَيْن مَرَّتَيْن مَرَّتَيْن)

کیا اس کا یہ معنی کیا جائے گا کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے ایک عضو ایک مجلس میں دھویا اور دوسرا عضو دوسری مجلس میں؟! نہیں، بلکہ ایک ہی مجلس میں دھونا مراد ہے۔

2: عَنْ ابْن عُمْرَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ الْعَبْدُ إِذَا نَصَحَ سَيّدَهُ وَأَحْسَنَ عِبَادَةَ رَبّهِ وَنَصَحَ سَيّدَهُ وَأَحْسَنَ عِبَادَةَ رَبّهِ وَنَصَحَ سَيّدَهُ) وَأَحْسَنَ عِبَادَةَ رَبّهِ وَنَصَحَ سَيّدَهُ)

نیز یہ اصول بھی قابل غور ہے کہ اگر ''مرتان'' سے افعال کا بیان ہوگا تو اس وقت تعداد زمانی یعنی یکے بعد دیگرے کے معنی میں ہوگا۔کیونکہ دو کلاموں کا ایک وقت میں اجتماع ممکن نہیں ہے۔مثلاً جب کوئی یہ کہے کہ''اکلٹ مرتئین'تو اس کا لازمی طور پر معنی یہ ہوگا کہ میں نے دوبار کھایا۔اس لئے کہ دو اکل یعنی کھانے کے دو عمل ایک وقت میں نہیں ہو سکتے اور جب ''مرتان''سے اعیان یعنی ذات کا بیان ہوگا تو اس وقت یہ''عددین''دو چند اور ڈبل کے معنی میں ہوگا۔کیونکہ دو ذاتوں کا ایک وقت میں اکٹھا ہونا ممکن ہے۔

## دلیل نمبر 2:

اللّٰم تعالَىٰ كا فرمان ہے:

آفَإِنْ طَلْقَهَا فَلا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ آ (سورة البقرة:230)

#### استدلال:

[1]: مشبور صحابی اور مفسر قرآن حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما اس آیت سے

استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

إِنْ طَلَقَهَا تَلَاثًا فَلا تَحِلُ لَهُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًاغَيْرَهُ (السنن الكبرى للبيهقى: ج7ص376 باب نكاح المطلقة ثلاثا)

[2]: مشبور فقيم امام محمد بن ادريس شافعي رحمه الله فرماتے ہيں:

ُ 'وَالْقُرْآنُ يَدُلُ وَاللّٰهُ اَعْلَمُ عَلَى اَنَّ مَنْ طَلَّقَ زَوْجَةً لَهُ دَخَلَ بِهَا اَوْلَمْ يَدْخُلْ بِهَاتَلاَثَالَمْ تَحِلَّ لَهُ حَتَّى تَدْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ''

(كتاب الام للامام محمد بن ادريس الشافعي: ج2ص1939)

#### فائده:

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما اور امام محمد بن ادریس شافعی رحمہ اللہ نے الفاظ ''ثلاثا'' بیان فرمائے ہیں کہ اگر خاوند نے تین طلاقیں دی ہوں تو تینوں واقع ہوں گی، یاد رہے یہ لفظ''ثلاثا'' ہے نہ کہ ''ثالثۃ''

[3]: علامہ ابن حزم اس آیت سے استدلال کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

قول الله تعالى : ﴿فَإِنْ طَلْقَهَا فَلاَ تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ فَهذا يَقَعُ عَلَى التّلاثِ مَجْمُوعَةُ وَمُفَرَّقَةٌ، وَلا يَجُوزُ أَنْ يُخَصَّ بِهَذِهِ الآيَةِ بَعْضُ ذَلِكَ دُونَ بَعْضٍ بِغَيْرِ نَصٍ .. (المحلى لابن حزم: ج9 ص394 كتاب الطلاق مسألة 1945)

کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ﴿فَإِنْ طَلَقَهَا فَلاَ تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتّی تَنْکِحَ زَوْجًا غَیْرَه﴾ ان تین طلاقوں پر بھی سچا آتا ہے جو متفرق طور پر ہوں، اور بغیر کسی نص کے اس آیت کو تین اکٹھی طلاقوں کو چھوڑ کر صرف متفرق کے ساته مخصوص کر دینا صحیح نہیں ہے۔

## اعتراض:

''فان طلقھا''کے عموم سے اکٹھی تین طلاقیں خارج ہیں کیونکہ شریعت میں اس طرح مجموعی طلاق دینا منع ہے۔ تو جو طلاق ممنوع ہے وہ واقع کیسے ہوگی؟اس سے شریعت کی ممانعت کا کوئی معنیٰ نہ رہے گا۔

<u>جواب:</u> يېال دو چيزيل ہيل. 1: جواز 2: نفاذ

تین طلاقیں اکٹھی دینا جائز تو نہیں لیکن نافذ ہو جاتی ہیں، جواز اور ہے اور نفاذ اور۔ مثلاً حیض کی حالت میں طلاق دینا ممنوع اور ناجائز ہے لیکن اگر کسی نے دے دی تو نافذ ہوجاتی ہے۔ (دیکھیےصحیح البخاری: ج2 ص790)

## <u>دلیل نمبر 3:</u>

يَا أَيُهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بَيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُنَ إِلاَ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشْنَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلْمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لِعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ نَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا

(سورة الطلاق:1)

#### استدلال:

عَنْ مُجَاهِدٍ قَالَ كُنْتُ عِنْدَ ابْنِ عَبَّاسٍ فَجَاءَ رَجُلٌ فَقَالَ إِنَّهُ طَلْقَ امْرَأْتَهُ تَلاَثًا. قَالَ فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ رَادُهَا إِلَيْهِ.

ثُمَّ قَالَ يَنْطَلِقُ أَحَدُكُمْ فَيَرْكَبُ الْحَمُوقَة ثُمَّ يَقُولُ يَا ابْنَ عَبَّاسِ يَا ابْنَ عَبَّاسِ وَإِنَّ اللَّهَ قَالَ (وَمَنْ يَبُقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا) وَإِنِّكَ لَمْ تَتُقِ اللَّهَ فَلَمْ أَحِدْ لَكَ مَخْرَجًا عَصَيْتَ رَبَّكَ وَبَانَتْ مِنْكَ امْرَأَتُكَ وَإِنَّ اللَّهَ قَالَ (يَا يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا) وَإِنِّكَ لَمْ تَتُقِ اللَّهَ فَلَمْ أَحِدْ لَكَ مَخْرَجًا عَصيْتَ رَبِّكَ وَبَانَتْ مِنْكَ امْرَأَتُكَ وَإِنَّ اللَّهَ قَالَ (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ) فِي قَبُلِ عِدَّتِهِنَّ. (سنن ابي داؤد: ج1 ص315 باب نسخ المراجعة بعد التطليقات الثلاث، السنن الكبري للبيهقي: ج7ص331 باب الاختيار للزَّوْجُ أَنْ لا يُطلِقَ إلا وَاحِدَةً)

قال الحافظ ابن حجر: اسناده صحيح. (تعليق المغنى: ص430 بحوالم عمدة الاثاث: 72)

قال الالباني: صحيح. (سنن ابي داؤد باحكام الالباني: تحت ح 2199)

[2]: امام نووی (م676) اس آیت سے جمہور کے استدلال کو یوں نقل کرتے ہیں:

واحتج الجمهور بقوله تعالى أو مَن يتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلْمَ نَفْسَهُ لاَ تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يُحْدِثُ بَعْدَ دَلِكَ أَمْرًا إِلَّا قالوا معناه أن المطلق قد يحدث له ندم فلا يمكنه تداركه لوقوع البينونة فلو كانت الثلاث لا تقع لم يقع طلاقه هذا الا رجعيا فلا يندم.

(شرح النووى على صحيح مسلم: ج1 ص478)

# احا دیث مبارکہ

## احا ديث مرفوعم:

## دلیل نمبر 1:

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ رَجُلاً طلَّقَ امْرَأَتَهُ تَلَثَّا فَتَزَوَّجَتْ فَطلَّقَ فَسُئِلَ النَّبِيُّ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ اتَحِلُّ لِلاَوَّلِ؟ قَالَ: لاحَتَّى يَدُوْقَ عُسَيْلتَهَا كَمَا ذَاقَ الأَوَّلُ•

(صحيح البخارى ج2ص791باب من اجاز طلاق الثلاث، صحيح مسلم ج1 ص463 باب لا تحل المطلقة ثلاثا لمطلقها ،السنن الكبرى للبيهقى ج7 ص334 باب ما جاء في امضاء الطلاق الثلاث و ان كن مجموعات)

#### <u>استدلال:</u>

1: امام بخارى ،امام مسلم (كى "الصحيح" پر امام نووى) اور امام بيهقى رحمهم الله كا باب باندهنا

2: حا فظ ابن حجر عسقلا ني (م852هـ) اور علامہ بدر الدین عینی (م855هـ) لکھتے ہیں:

فا لتمسك بظا بر قولم طلقها ثلاثاً فا نم ظا بر في كو نها مجموعة. (فتح الباري لا بن حجر جوص455، عمدة القارى: ج14ص241)

کہ امام بخاری کا استدلال(کہ تین طلاقیں تین شمار ہوتی ہیں) اس روا یت کے الفاظ ''طلقہا ثلاثاً'' سے ہے کیو ں کہ یہ الفاظ اس بارے میں بالکل ظاہر ہیں کہ اس شخص نے تین طلا قیں اکٹھی دی تھیں۔

## دلیل نمبر 2:

عَن ابْن شِهَابٍ أَنَّ سَهْلَ بْنَ سَعْدٍ السَاعِدِيَّ اَخْبَرَهُ....قَالَ عُويْمَرُرَضِيَ اللهُ عَنْهُ كَذَبْتُ عَلَيْهَا يَارَسُونُلَ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلّمَ (وَفِيْ رَوَايَةٍ ابِيْ يَامُرَهُ رَسُونُلُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلّمَ (وَفِيْ رَوَايَةٍ ابِيْ دَاوُدَ)قَالَ: فَطَلْقَهَاتَلاتَ تَطْلِيْقَاتٍ عِنْدَ رَسُونُلُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلّمَ فَانْفَذَهُ رَسُونُلُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلّمَ فَانْفَذَهُ رَسُونُلُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلّمَ فَانْفَذَهُ رَسُونُلُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلّمَ.

صحيح البخارى ج2ص791 باب من اجاز طلاق الثلاث، سنن ابى داود ج 1ص324 باب فى اللعان، صحيح مسلم ج1 صحيح البخارى ج2ص791 كتا ب الطلاق باب بدء اللعان جا مع الترمذى ج1ص107 كتا ب الطلاق واللعان، باب ماجاء فى اللعان) ج1ص226،227بواب الطلاق واللعان، باب ماجاء فى اللعان)

فائدہ: سنن ابی داؤد والی روایت کو غیر مقلد عالم ناصر الدین البانی صاحب نے "صحیح" کہا ہے۔ (تحت حدیث2250)

## استدلال:

1: امام بخارى رحمه الله كا باب باندهنا

2: امام ابوداؤد رحمه الله كي يه روايت "فَاتْفَذْ هُ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه و سلم."

## <u>دلیل نمبر 3:</u>

عَنْ مَحْمُودَ بْنِ لَبِيْدٍ قَالَ أُخْبِرَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ رَجُلِ طَلْقَ امْرَأَتَهُ تَلاَثَ تَطْلِيقَاتٍ جَمِيْعًا فَقَامَ غَضْبَانًا ثُمَّ قَالَ أَيُلْعَبُ بِكِتَابِ اللهِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُر كُمْ حَتَّى قَامَ رَجُلٌ وَقَالَ يَا رَسُولَ اللهِ أَلاَ أَقْتُلُهُ. (سنن النسائي: ج2 ص99 باب الثلاث المجموعة وما فيه من التغليظ)

#### تحقيق السند:

1:قال ابن القيم: اسناده على شرط مسلم-(زاد المعاد ج5ص24 فصل في حكم الله في فيمن طلق ثلاثا)

2:قال العلامة المارديني: وقد ورد في هذا الباب حديث صحيح صريح فاخرج النسائي في باب الثلاث المجموعة وما فيه من التغليظ بسند صحيح عن محمود بن لبيد. (الجوبر النقى على البيهقى ج7 ص333 باب الاختيار للزوج ان لا يطلق الا واحدة)

3:قال ابن حجر: رواته مؤثقون-(بلوغ المرام ص442)

4:قال ابن كثير: اسناده جيد. (بحوالم نيل الاوطارج 6ص240، باب ما جاء في طلاق البتة وجمع الثلاث واختيار تفريقها)

#### <del>اسندلال:</del>

1: آپ صلی اللہ علیہ و سلم کا اکٹھی تین طلاق دینے کی خبر سن کرسخت غصہ کا اظہار فرمانا تین طلاق کے واقع ہونے کی مستقل دلیل ہے کیونکہ اگر تین طلاقیں ایک ہوتیں اور خاوند کو رجوع کا حق باقی رہتا تو شدید غصہ کی کوئی وجہ نہیں تھی بلکہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم یہ فرما دیتے کہ ایک طلاق ہوئی ہے، تم رجوع کر لو۔

2: اگر تین طلاق واقع نہ ہوتیں تو آپ صلی اللہ علیہ و سلم ضرور ان کو رد فرما دیتے اور صراحت فرما دیتے اور صراحت فرما دیتے کہ تین طلاقیں واقع نہیں ہوئی ہیں لیکن آپ صلی اللہ علیہ و سلم کا رد فرمانا کہیں منقول نہیں جس سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے تین طلاقوں کو نافذ کر دیا تھا۔ چنانچہ علامہ ابن العربی فرماتے ہیں:

إن فيه التصريح بأن الرجل طلق ثلاثا مجموعة ولم يرده النبي صلى الله عليه و سلم بل امضاه• (فتح البارى: ج9 ص451 باب من جوز طلاق الثلاث)

امام نسائی رحمہ اللہ کا ''الثلاث المجموعۃ وما فیہ من التغلیط'' کے عنوان سے باب باندھنا ۔ دلیل نمبر 4:

عَن الْحَسَن قَالَ نَاعَبْدُاللّهِ بْنُ عُمَرَرَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ طَلَقَ امْرَأَتَهُ تَطْلِيقَةٌ وَهِيَ حَائِضٌ ثُمَّ أَرَادَ أَنْ يُتْبِعَهَا بِتَطْلِيقَتَيْنِ أَخْرَاوَيْنِ عِنْدَ الْقَرْنَيْنِ الْبَاقِيَيْنِ فَبَلْغَ ذَلِكَ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ سَلّمَ فَقَالَ : يَا ابْنَ عُمَرَ مَا هَكَذَا أَمَرَ اللّهُ إِنَّكَ قَدْ أَخْطَأَتَ السَّنَة وَالسَّنَّةُ أَنْ تَسْتَقْيلَ الطَّهْرَ فَلْطِقَ لِكُلِّ قَرْءٍ. قَالَ : فَأَمَرَنِي رَسُولُ عَمْرَ مَا هَكَذَا أَمْرَ اللّهُ إِنَّكَ قَدْ أَخْطُأَتُ السَّنَة وَالسَّنَة أَنْ تَسْتَقْيلَ الطَّهْرَ فَطْلِق عِنْدَ ذَلِكَ أَوْ أَمْسِكُ فَقُلْتُ يَارَسُولُ اللّهِ ! اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ سَلّمَ فَرَاجَعْتُهَا ثُمَّ قَالَ: ﴿ إِذَا هِي طَهْرَتْ فَطَلِق عِنْدَ ذَلِكَ أَوْ أَمْسِكُ فَقُلْتُ يَارَسُولُ اللّهِ ! لَلّهُ عَلَيْهُ مَا لَا لَهُ عَلَيْهُ مَالَعُلُق عَلْمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَكُ إِنْ الدارِقطني : وَاللّهُ عَلَيْهُ مَا لَا لَهُ عَلَيْهُ مَا لَا لَكُ عَلَيْهُ مَا لَاللّهُ عَلَيْهُ مَا لَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَكُ إِلَّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَا لَلْهُ عَلَيْهُ مَا لَوْنَا مُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَوْلُ اللّهُ عَلْدَ لَكُونُ لَعْلَ اللّهُ عَلْنَ يَجِلُ لِى أَنْ أَرَاجِعَهَا ! فَلْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَلْهُ عَلْلَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَا لَهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْدُ عَلْكُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْقُ الللّهُ عَلْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ

#### <u>تحقيق السند:</u>

1: علامہ شمس الدین ذہبی رحمۃ اللہ علیہ اس حدیث کی سند کے بارے میں لکھتے ہیں: و هذا إسناد قوي . (تنقیح کتاب التحقیق فی احادیث التعلیق للذہبی: ج2 ص205)

2: یہ حدیث امام طبرانی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی روایت کی ہے، جس کے متعلق علامہ نور الدین الہیثمی لکھتے ہیں:

رواه الطبراني وفيه علي بن سعيد الرازي قال الدارقطني: ليس بذاك وعظمه غيره وبقية رجاله ثقات. (مجمع الزوائدج4 ص618 باب طلاق السنة وكيف الطلاق)

علامہ ہیٹمی نے اس روایت کے راویوں کو ثقہ کہا ہے البتہ ''علی بن سعید الرازی'' کے متعلق امام دار قطنی کا جو قول نقل کیا ہے اس کی فنی حیثیت جاننے کے لیے علامہ شمس الدین ذہبی کی تحقیق ملاحظہ فرمائیں، علامہ ذہبی لکھتے ہیں:

حافظ رحال جوال قال الدارقطني: ليس بذاك. تفرد بأشياء قلت: سمع جبارة بن المغلس، وعبد الاعلى بن حماد روى عنه الطبراني، والحسن بن رشيق، والناس قال ابن يونس: كان يفهم ويحفظ. (ميزان الاعتدال: ج3 ص143رقم الترجمة 5553)

حافظ ابن حجر عسقلانی اسی راوی کے حالات بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

وقال مسلمة بن قاسم. وكان ثقة عالما بالحديث. (لسان الميزان ج 4 ص231 رقم الترجم 615)

اس سے معلوم ہوا کہ امام دار قطنی کے علاوہ کسی اور نے ان علی بن سعید الرازی کے بارے میں کلام نہیں کیا اور دارقطنی کا یہ کلام بھی نرم الفاظ میں ہے بڑے درجہ کا کلام نہیں ہے جسے علامہ ذہبی نے تقرد اور انفرادی رائے قرار دیا ہے اور اس راوی کو ''حافظ'' فرما کر اس کی توثیق کی۔ مزید یہ کہ اسرائیل بن یونس نے بھی ان کو ''ثقہ'' قرار دیا ہے اور مسلمہ بن قاسم نے بھی ان کو ''ثقہ'' قرار دیا ہے۔ اس تفصیل سے ثابت ہوا کہ اس روایت کی یہ سند بھی صحیح ہے۔ اس روایت کی صحت کی مزید تائید حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے جسے امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ نے روایت کیا ہے کہ:

فکان ابن عمر إذا سئل عن الرجل يطلق امرأته و هي حائض يقول .....أما أنت طلقتها ثلاثا فقد عصيت ربك فيما أمرك به من طلاق امرأتك وبانت منك. (صحيح مسلم ج1ص476 باب تحريم طلاق الحائض) اس سے صاف ظاہر ہو رہا ہے کہ یہ بات حضرت عبد اللہ بن عمر رضى اللہ عنہما نے آپ صلى اللہ عليہ و سلم ہى سے سنى تهى كيونكہ يہ ويسے الفاظ ہيں جيسے دارقطنى اور طبرانى كى

مرفوع روایت میں ہیں۔

## <u>دلیل نمبر 5:</u>

عَنْ سُويْدِ بْن غَفْلَةَ قَالَ كَانَتْ عَائِشَةُ الْخَتْعَمِيَّةُ عِنْدَ الْحَسَن بْن عَلِيّ بْن أَبِيْ طَالِب رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ فَلَمّا أُصِيْبَ عَلِيٌ وَبُويْعَ الْحَسَنُ بِالْخِلاَفَةِ قَالَتْ: لِتَهْنِئْكَ الْخِلاَفَةُ يَا أُمِيْرَ الْمُؤْمِنِيْنَ فَقَالَ: يُقْتَلُ عَلِيٌ وَ فَلَمّا أُصِيْبَ عَلِيٌ وَلَهُ الْمُؤْمِنِيْنَ فَقَالَ: يُقْتَلُ عَلِيٌ وَلَمْهِ رِينَ الشّمَاتَةُ ادْهَبِي فَأَنْتِ طَالِقٌ تَلاَئًا قَالَ: فَتَلقّعَتْ نِسَاجَهَا وَقَعَدَتْ حَتَّى انْقَضَت عِدَّتَهَا وَبَعَثَ النّهَا بَعْهُ وَاللّهُ بَعْشَرَةِ آلافٍ مُثْعَةً وَ بَقِيّةٍ بَقِيَ لَهَا مِنْ صَدَاقِهَا فَقَالَت : مَتَاعٌ قَلِيلٌ مِنْ حَبِيبٍ مُفَارِقٍ فَلَمّا بَلغَهُ قُولُهَا بَكَى وقَالَ لَوْلاَأْنِى سَمِعْتُ جَدِّى أُوتُلاثًا عَبْدَ مُنْ اللّهُ عَلْمَا لَحُلُو طَلْقَ الْمُرَأَتُهُ تَلاثًا مُبْهَمَةً أُوتُلاثًا عِنْدَ الْإِقْرَائُ لَمْ تَحِلًّ لَمُ حَتّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ لَرَاجَعْتُهَا.

(سنن الدارقطني ج651 حديث نمبر 3927 كتاب الطلاق و الخلع و الطلاق)

#### فائده:

بعض الناس نے اس روایت کے تین راویوں پر جرح کرتے ہوئے اس روایت کو ضعیف ٹھہرانے کی کوشش کی ہے۔ ان تین راویوں کے بارے میں تحقیقی بات عرض ہے کہ ان پر بعض محدثین کی صرف جرح نہیں ہے بلکہ کئی جید ائمہ محدثین نے ان کی تعدیل و توثیق بھی فرمائی ہے۔ ذیل میں ہم ان کے بارے میں ائمہ کی تعدیل و توثیق پیش کرتے ہیں۔

#### (1) محمد بن حمید الرازی

آپ ابوداؤد ،ترمذی اور ابن ماجہ کے را وی ہیں ـ ( تہذیب التہذیب: ج5ص547)

اگرچہ بعض محدثین سے جرح منقول ہے لیکن بہت سے جلیل القدر ائمہ محدثین نے آپ کی تعدیل و تو ثیق اور مدح بھی فر مائی ہے مثلاً:

1: امام فضل بن دكين (م218هـ): عَدَّلَمُ. (تاريخ بغداد: ج2 ص74)

2: امام يحيى بن معين (م233هـ): ثقة ،ليس به باس، رازى كيس. (تاريخ بغداد: ج2 ص74، تهذيب الكمال المرى: ج8ص652)

3: امام احمدبن حنبل (م241ه): وثقم (طبقات الحفاظ للسيوطي ج1ص40)

وقال ايضاً: لايزال بالري علم مادام محمد بن حميد حياً. (تبذيب الكمال للمزى: ج8ص652)

4: امام محمد بن يحيى الذبلي (م258هـ): عَدَّلَمُ. (تاريخ بغداد: ج2 ص73)

5: امام ابو زرعم الرازى (م263ه): عَدَّلَمُ. (تاريخ بغداد: ج2 ص73)

6: امام محمد بن اسحاق الصاغاني (م271هـ): عَدَّلَمُ. (سير اعلام النبلاء: ج8 ص293)

7: امام جعفر بن ابى عثمان الطيالسى (م282هـ): ثقة. (تهذيب الكمال: ج8ص653)

8: امام ابو نعيم عبد الملك بن محمدبن عدى الجرجاني (م323هـ): لأن ابن حميدٍ من حفاظِ ابل الحديثِ. (تاريخ بغداد: ج2 ص73)

9: امام الدار قطنى (م385ه): اسناده حسن. [و فيه محمد بن حميد الرازى]. (سنن الدار قطنى: ص27 رقم الحديث27)

10: امام خليل بن عبد الله بن احمد الخليلي (م446ه): كان حافظاً عالماً بهذا الشان، رضيه احمد و يحيي (تهذيب التهذيب: ج5 ص550)

11: علامه شمس الدين ذہبي (م748ه): العلامة، الحافظ الكبير. (سير اعلام النبلاء: ج8 ص292)

وقال ايضاً: الحافظ و كان من أو عية العلم. (العبر في خبر من غبر: ج1 ص223)

12: علامہ نور الدین علی بن ابی بکر المبیثمی (807): "وفی اسناد بزار محمد بن حمید الرازی و هو ثقة (مجمع الزوائد: ج9ص475)

13: حافظ ابن حجر (م852ه): حافظ ضعيف و كان ابن معين حسن الراى فيم. ( تقريب التهذيب: ص505)

14: علامه جلال الدين سيوطى (م911ه): وثقه احمد و يحيى و غير واحد. (طبقات الحفاظ للسيوطى: ص216 رقم 479)

15: امام احمد بن عبد الله الخزرجي (م923ه): الحافظ، و كان ابن مَعين حسن الراى فيه. (خلاصة تنهيب تهذيب الكمال للخزرجي: ص333)

#### (2) سلمہ بن الفضل

1: امام یحیی بن معین:ثقہ

وقال ایضاً: لا باس بہ ("لا باس بہ" کلمہ توثیق ہے)

2 علامہ ابن سعد : ثقہ، صدوق

3: امام ابن عدى: عنده غرائب وافراد ولم أجد في حديثه حديثا قد جاوز الحد في الانكار وأحاديثه متقاربة محتملة [ان كى حديث ميں غرائب اور افراد تو ہيں ليكن ميں نے ان كى كوئى حديث ايسى نہيں ديكهى جو انكار كى حديث ميں غرائب اور افراد تو ہيں متقارب اور قابل برداشت (يعنى قابل قبول)ہيں۔]

4: امام ابن حبان: ذكره في الثقات

5: امام ابو داؤد: ثقة

6: امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں: لا أعلم إلا خيرا. (یہ تمام اقوال تہذیب التہذیب ج2ص752 رقم 2938 سے لیے گئے ہیں)

(3) عمرو بن ابي قيس

1-5: امام بخاری نے تعلیق میں ان سے روایت کیا ہے اور امام ابو داؤد، امام ترمذی، امام نسائی اور امام ابن ماجہ نے ان سے روایت لی ہے۔

(تېذىب التېذىب: ج5ص83 رقم 6007)

6: امام ابن حبان: ذكره في الثقات (كتاب الثقات: رقم الترجمة 9766)

7: امام عبدا لصمد بن عبد العزيز المقرى: (قال) دخل الرازيون على الثوري فسألوه الحديث فقال: أليس عندكم الازرق ؟ يعنى عمرو بن أبي قيس. (الجرح و التعديل لابن ابي حاتم الرازي: ج6 ص333 رقم 1409)

8: امام ابو داؤد: في حديثه خطأ (وقال في موضع آخر) لا بأس به. (تهذيب التهذيب: ج5 ص84 رقم 6007)

9: امام عثمان بن ابى شيبه: لا بأس به (تهذيب التهذيب: ايضاً)

10: امام ابو بكر البزار: مستقيم الحديث (تبنيب التبنيب: ايضاً)

اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ جس راوی کی ثقابت و ضعف میں اختلاف ہو تو اس کی روایت حسن درجہ کی ہوتی ہے، قواعد فی علوم الحدیث میں ہے:

اذًا كان روات اسناد الحديث ثقات وفيهم من اختلف فيه: اسناده حسن، او مستقيم او لا باس به. (قواعد في علوم الحديث: ص75 نقلاً عن مقدمة الترغيب و التربيب و نصب الراية و التعقبات للسيوطي و تهذيب التهذيب تحت ترحمه عبد الله بن صالح)

لہذا اصولی طور پر یہ روایت حسن درجہ کی ہے۔ علامہ ہیثمی نے اس روایت کو نقل کر کے فرمایا:

و في رجالم ضعف و قد وثقوا • (مجمع الزوائد ج4ص625 باب متعة الطلاق)

گویا علامہ ہیثمی بھی اسی اصول کے تحت اس روایت کو حسن درجہ کا فرما رہے ہیں۔

ایک ضروری وضاحت:

ائمہ محدثین کی آراء اور اصولیین کی تصریحات سے ثابت ہوا کہ یہ روایت حسن درجہ سے کم نہیں۔ بالفرض اس روایت میں کچہ ضعف بھی ہو تو جمہور ائمہ کے تعامل اور اجماع سے یہ حدیث صحیح ثابت ہو جاتی ہے۔ علامہ ابن حزم فرماتے ہیں:

وإذا ورد حديث مرسل أو في أحد ناقلِيه ضعيف فوجدنا ذلك الحديث مجمعا على أخذه والقول به علمنا يقينا أنه حديث صحيح لا شك فيه. (توجيه النظر الى اصول الاثر:ج1 ص141)

کہ جب کوئی مرسل روایت ہو یا کوئی ایسی روایت ہو جس کے راویوں میں سے کسی میں کوئی ضعف ہو لیکن اس حدیث کو لینے اور اس پر عمل کرنے کے سلسلہ میں اجماع واقع ہو چکا ہو تو ہم یقینا یہ جان لیں گے کہ یہ حدیث ''صحیح'' ہے اور اس میں کوئی شک نہیں۔

چونکہ تین طلاقوں کے تین ہونے پر اجماع ہے (جیسا کہ اس پر عنقریب حوالہ جات پیش کیے جائیں گے) اس لیے اگر اس حدیث کے کسی راوی میں ضعف بھی ہو تب بھی کوئی مضائقہ نہیں، ایسی حدیث صحیح شمار ہو گی۔ اسی اصول کو پیش نظر رکھتے ہوئے علامہ زاہد بن الحسن الکوثری نے حافظ ابن رجب الحنبلی سے اس روایت کے متعلق تصحیح نقل کی ہے کہ حافظ ابن رجب فرماتے ہیں:

اسناده صحيح • (الاشفاق للكوثري ص38)

لہذا البانی صاحب و غیر ہ کا اس تصحیح کو نہ ماننا اور علامہ کوثری پر بلا وجہ طعن کرنا یقینا غلط اور محدثین کے مذکورہ اصولوں سے نا واقفیت کی دلیل ہے۔

احادیث مو قو فہ

#### <u>دلیل نمبر 1:</u>

عَنْ أَنَسِ قَالَ كَانَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِذَالْتِيَ بِرَجُلِ قَدْ طَلَّقَ اِمْرَأَتَهُ تَلاَثاً فِيْ مَجْلِسِ أَوْجَعَهُ ضَرَبًا وَفَرَّقَ بَيْنَهُمَا.

(مصنف ابن ابى شيبه: ج9ص519 باب من كره ان يطلق الرجل امرأته ثلاثا. رقم الحديث18089) اسناده صحيح ورواته ثقات.

#### دلیل نمبر2:

عَنْ زَيْدِ بْنِ وَهْبِ : أَنَّ بَطَّالاً كَانَ بِالْمَدِينَةِ فَطَلَقَ امْرَأَتَهُ أَلْقًا فَرُفِعَ ذَلِكَ إِلَى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ : إِنَّ كَانَ لَيَكْفِيكَ تَلاثٌ. (السنن الله عَنْهُ فَقَالَ : إِنْ كَانَ لَيَكْفِيكَ تَلاثٌ. (السنن الله عَنْهُ فَقَالَ : إِنْ كَانَ لَيَكْفِيكَ تَلاثٌ. (السنن الكبرى للبيهقي: ج7 ص334 باب ما جاء في امضاء الطلاق الثلاث)

اسناده صحيح ورواتم ثقات.

#### دلیل نمبر 3:

عَنْ مُعَاوِيَة بْن أَبِي تِحْيلِي قَالَ : جَاءَ رَجُلٌ إِلَى عُثْمَانَ فَقَالَ : إِنِّي طَلَقْت امْرَأْتِي مِاةً ، قَالَ : تَلاثُّ يُحَرِّمْنَهَا عَلَيْك ، وَسَبْعَةٌ وَتِسْعُونَ عُدُوَانٌ. (مصنف ابن ابى شيبہ :ج9ص522باب ما جا ء يطلق امرأتہ مائۃ او الف فى قول وا حد. رقم 18104)

اسناده صحیح و رجاله ثقات.

تنبیم: بعض نسخوں میں معاویہ بن ابی تحییٰ کے والد کا نام ''ابی تحییٰ' کے بجائے ''ابی یحیی'' (یا کے ساته) لکھا گیا ہے لیکن امیر الحافظ نے ''ابی تحیی'' (تا کے ساته) ضبط کیا ہے۔ (الاکمال لابن ماکولا: ج1 ص507) اور شیخ عوامہ کے طرز بیان سے بھی اسی کو ترجیح معلوم ہوتی ہے۔ (حاشیۃ مصنف ابن ابی شیبۃ: ج9 ص522)

#### دلیل نمبر 4:

عن علقمة قال جاء رجل إلى بن مسعود فقال إني طلقت امر أتي تسعة وتسعين وإني سألت فقيل لي قد بانت مني فقال بن مسعود لقد أحبوا أن يفرقوا بينك وبينها قال فما تقول رحمك الله - فظن أنه سيرخص له - فقال ثلاث تبينها منك وسائرها عدوان.

(مصنف عبدالرزاق: ج6 ص307 رقم 307 رقم 11387 باب المطلق ثلاثا ،سنن سعيد بن منصور: ج1 ص106 كتاب الطلاق باب التعدى في الطلاق رقم 1963

اسناده صحیح علی شرط البخاری و مسلم

#### دلیل نمبر 5:

عن سالم عن بن عمر قال من طلق امرأته ثلاثا طلقت وعصى ربه.

(مصنف عبدالرزاق: ج 6 ص307 رقم 11388 باب المطلق ثلاثاً)

اسناده صحيح على شرط الشيخين.

(فى رواية) عَنْ نَافِعِ قَالَ : قَالَ ابْنُ عُمَرَ : مَنْ طَلْقَ امْرَأْتُهُ تَلاَثًا ، فَقَدْ عَصَى رَبَّهُ ، وَبَانَتْ مِنْهُ امْرَأْتُهُ تَلاَثًا ، فَقَدْ عَصَى رَبَّهُ ، وَبَانَتْ مِنْهُ امْرَأَتُهُ

(مصنف ابن ابي شيبہ: ج9 ص520 باب من كره ان يطلق الرجل امراته ثلاثاًفي مقعد واحد. رقم 18091)

#### دلیل نمبر 6:

عن انس بن مالک فیمن طلق امراتہ ثلاثاً قبل ان یدخل بھا قال لا تحل لہ حتی تنکح غیرہو فی روایۃ ھی ثلاث.

(سنن سعيد بن منصور : ج 1ص 264 رقم الحديث 1974، 1973 ،مصنف عبدالرزاق: ج 6 ص 261 ،269 باب طلاق البكر) اسناده صحيح على شرط البخارى و مسلم.

#### دلیل نمبر 7:

عَنْ وَاقِعِ بْنِ سَحْبَانَ قَالَ : سُئِلَ عِمْرَانُ بْنُ حُصَيْنِ عَنْ رَجُلٍ طَلْقَ امْرَأْتَهُ تَلاَثَا فِي مَجْلِسِ ؟ قَالَ : أَثِمَ بِرَبِّهِ ، وَحُرِّمَتْ عَلَيْهِ امْرَأَتُهُ.

(مصنف ابن ابى شيبه: ج9 ص519من كره ان يطلق الرجل امراته ثلاثا في مقعد واحد واجاز ذلك عليه. رقم 18087) اسناده صحيح و رواته ثقات.

#### دلیل نمبر8:

عن نعمان بن أبي عياش قال سأل رجل عطاء بن يسار عن الرجل يطلق البكر ثلاثا فقال إنما

طلاق البكر واحدة فقال له عبد الله بن عمرو بن العاص أنت قاص الواحدة تبينها والثلاث تحرمها حتى انتكح زوجا غيره

(مصنف عبدالرزاق: ج 6 ص 262رقم الحديث11118 باب الطلاق البكر ،مؤطا امام مالك: ص521 باب الطلاق البكر ، سنن سعيد بن منصور: ج1 ص 264 رقم الحديث 1975 باب التعدى في الطلاق) اسناده صحيح على شرط البخارى و مسلم ـ

#### دلیل نمبر 9:

مالک عن يحيى بن سعيد عن بكير بن عبد الله بن الاشجع انه اخبره عن معاوية بن ابى عياش الانصارى انه كان جالسا مع عبد الله بن الزبير و عاصم بن عمرقال فجاءهما محمد بن اياس بن البكير فقال ان رجلا من اهل البادية طلق امراته ثلاثا قبل ان يدخل بها فما ذا تريان فقال عبد الله بن الزبير ان هذا الامر ما بلغ لنا فيه قول فاذبب الى ابن عباس و ابى برير تفانى تركتهما عند عائشة فسلمهما ثم ائتنا فذبب فسئلهما فقال ابن عباس لا بى هريرة افته يا ابا هريرة فقد جا ء تك معضلة فقال ابو هريرة الواحده تبينها والثلاث تحرمها حتى تنكح زوجاًغيره وقال ابن عباس مثل ذلك

(مؤطا امام مالك: ص521 باب طلاق البكر،ومؤطا امام محمد: ص263 باب الرجل يطلق امرأته ثلاثاً قبل ان يدخل بها ،مصنف عبد الرزاق: ج 6 ص 262 رقم الحديث 11115 باب طلاق البكر)

اسناده صحیح علی شرط البخاری و مسلم.

## دلیل نمبر 10:

عن الحكم أن عليا وبن مسعود وزيد بن ثابت قالوا إذا طلق البكر ثلاثا فجمعها لم تحل له حتى تنكح زوجا غيره فإن فرقها بانت بالأولى ولم تكن الأخريين شيئا.

(مصنف عبد الرزاق: ج 6 ص 264 رقم الحديث 11127 باب طلاق البكر، سنن سعيد بن منصور: ج 1 ص 266 باب التعدى في الطلاق رقم الحديث 1080، المحلى بالآثار لابن حزم: ج 9 ص498، 497، كتاب الطلاق) اسناده صحيح على شرط البخارى و مسلم.

#### <u>دلیل نمبر 11:</u>

حَدَّتَنَا أَبُو أَسَامَة ، قَالَ : حدَّتَنَا عُبَيْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ ، عَنْ نَافِع ، عَن ابْن عُمْر .(ح) وَعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِيَاسٍ بْنِ بُكَيْر ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، وَابْنِ عَبَّاسٍ ، وَعَائِشَة ؛ فِي الرَّجُلِّ يُطلِّقُ امْرَأَتَهُ تَلاَثَا قَبْلَ أَنْ يَدْخُلَ بِهَا ، وَعَائِشَة ؛ فِي الرَّجُلِّ يُطلِّقُ امْرَأَتَهُ تَلاَثَا قَبْلَ أَنْ يَدْخُلَ بِهَا ، قَالُوا : لاَ تَحِلُ لَهُ حَتَّى تَذْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ.

(مصنف ابن ابى شيبه :ج9 ص536باب فى الرجل يتزوج المرأة ثم يطلقها ثلاثا قبل ان يدخل بها. رقم 1815) اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم.

# احاديث مقطوعم

#### دلیل نمبر 1:

عن ابرا بيم في الرجل يقول لامرأته انت طالق ثلاث قبل ان يدخل بها قال ان اخرجهن جميعاً لم تحل لم فاذا اخرجهن تترى بانت باولي والثنتان ليستا بشئي ''۔ (سنن سعيد بن منصور :ج1ص266،رقم 1980 باب التعدى في الطلاق، مصنف عبد الرزاق :ج6ص261)

اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم.

## <u>دلیل نمبر 2:</u>

عن ابن المسيب اذا طلق الرجل البكر ثلاثاً فلا تحل لم حتى تنكح زوجاً غيره.

( مصنف عبد الرزاق: ج6: ص261رقم الحديث1110 اباب طلاق البكر )

اسناده صحيح على شرط البخاري ومسلم

#### دلیل نمبر 3:

عَن الزُّهْرِيِّ ؛ فِي رَجُلِ يُطلِّقَ امْرَأْتَهُ تَلاَثًا جَمِيعًا ، قَالَ : إنَّ فَعَلَ فَقَدْ عَصنى رَبَّهُ ، وَبَانَتْ مِنْهُ امْرَأَتُهُ .

(مصنف ابن ابي شيبہ: ج9ص520 باب من كره ان يطلق الرجل امرأتہ ثلاث. رقم 18092)

اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم.

## دلیل نمبر 4:

عن الحسن انه قال في من طلق امرأته ثلاثاً قبل ان يدخل بها قال رغم انفه بلغ حده حتى تنكح - زوجا غيره

(سنن سعيد بن منصور :ج1ص267 رقم الحديث 1088باب التعدى في الطلاق )

اسناده صحيح على شرط البخاري ومسلم.

## دلیل نمبر 5:

عن الشعبى قال فى الرجل يطلق البكر ثلا ثا جميعا فلم يد خل بها قال لا تحل لم حتى تنكح زوجاً غيره فان (قال) انت طالق، انت طالق، فقد بانت بالاولى ليخطبها.

(مصنف عبد الرزاق: ج6ص264 باب طلاق البكر)

اسناده صحيح على شرط البخارى ومسلم.

# اجماع امت

[1]: امام ابو بكر احمد الرازى الجصاص (م307ه): فالكتاب والسنة وإجماع السلف توجب إيقاع الثلاث معا.

(احكام القر آن للجصاص: ج1 ص527ذكر الحجاج لايقاع الثلاث معا)

[۲]: امام ابو بكر محمد بن ابر ابيم بن المنذر (م319ه): وَأَجْمَعُواْ عَلَى أَنَّ الرَّجُلَ اِذَا طَلَقَ اِمْرَأَتَهُ ثَلاً ثَا أَنَّهَالاَتَحِلُّ لَهُ اِلاَبَعْدَ زَوْجٍ عَلَى مَاجَائَ بم حَدِيْثُ النَّبِيّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ•

(كتاب الاجماع لابن المنذر ص92)

[٣]: امام ابو جعفر احمد بن محمد الطحاوى (م321هـ):

مَنْ طَلُقَ إِمْرَأَتَهُ تَلَاثًا فَاوَقَعَ كُلاَفِيْ وَقْتِ الطَّلاقِ لَزِمَهُ مِنْ ذَلِكَ ... فَخَاطَبَ عُمَرُ بِذَلِكَ النَّاسَ جَمِيْعًا وَفِيْهِمْ أَصِيْحَابُ رَسُونُ لِ اللَّهِ صَلِّى الله عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ وَرَضِي الله عَنْهُمُ الَّذِيْنَ قَدْعَلِمُوْ امَاتَقَدَّمَ مِنْ ذَلِكَ فِيْ زَمَن رَمَن رَمَن رَمَن الله عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ فَلَمْ يُنْكِرْهُ عَلَيْهِ مِنْهُمْ مُنْكِرٌ وَلَمْ يَدْفَعْهُ دَافِعٌ • (سنن الطحاوى ج2ص34باب الرجل يطلق امرأته ثلاثًا معا،ونحوه في مسلم ج1 ص477)

[4]: امام ابو الحسن على بن خلف بن عبد الملك المعروف بابن بطال (م449هـ):

اتفق أئمة الفتوى على لزوم إيقاع طلاق الثلاث في كلمة واحدة... والخلاف في ذلك شذوذ وإنما تعلق به أهل البدع ومن لا يُلتفتُ إليه لشذوذه عن الجماعة. (شرح ابن بطال على صحيح البخارى:ج9 ص 390 باب من اجاز طلاق الثلاث)

[4]: حافظ احمد بن على بن حجر العسقلاني (م852هـ):

فالراجح في الموضعين تحريم المتعة وايقاع الثلاث للاجماع الذي انعقد في عهد عمر على ذلك ولا يحفظ أن أحدا في عهد عمر خالفه في واحدة منهما... فالمخالف بعد هذا الإجماع منابذ له والجمهور على عدم اعتبار من أحدث الاختلاف بعد الاتفاق. (فتح البارى: ج9 ص453 باب من جوز طلاق الثلاث)

[4]: قاضى ثناء الله پانى پتى (م1225هـ):

اَجْمَعُو اعَلَىٰ انَّهُ مَنْ قَالَ لامْرَ أَتِهِ أَنْتِ طَالِقٌ تَلاثًا يَقَعُ تَلاثٌ بِالاجْمَاعِ. (التفسير المظهري ج1ص300)

#### اعتراض:

محمد رئیس ندوی لکھتے ہیں، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر تمام مجتہدین کسی مسئلہ پر متفق ہوں لیکن ایک مجتہد کی رائے کچہ اور ہو تو اجماع منعقد ہی نہیں ہوتا اور نہ یہ حجت شرعیہ ہے،یہ جمہور کا مذہب ہےاور مسئلہ طلاق میں تو حضرت ابن عباس ؓ،طاؤس اور ابن تیمیہ،ابن قیم،داؤد ظاہری وغیرہ اس بات کے قائل ہیں کہ تین طلاق ایک واقع ہوتی ہے۔تو پھر یہ اجماع کیسے ہوا اور کیونکر حجت ہوا؟

(تنوير الأفاق ص297تا215 ملخصاً)

#### <u>جواب:</u>

اولاً ....تین طلاق کے تین ہونے پر اجماع حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں ہوا،اس وقت حضرات صحابہ رضی اللہ عنہم میں سے ایک شخص بھی اس کا مخالف نہیں تھا۔لہذا یہ حجت ہوا۔ ثانیاً .....:اجماع کی تعریف یہ ہے :

(1) اتفاق المجتهدين من امم محمدية عليه السلام في عصر على حكم شرعي (توضيح تلويح: ج2

(5220-

(2) أتفاق المجتهدين من امة محمد صلى الله عليه و سلم في عصر على امر ديني-(مجموعة قواعد الفقه ص160 لمحمد عميم الاحسان)

تقریباً یہی تعریف ہر کتاب میں ملتی ہے۔ اجماع کی اس تعریف میں حضرات صحابہ کرام کے اجماع سے لے کر ساتویں صدی تک کے اہل السنۃ والجماعۃ کا اجماع شامل ہے ۔علامہ ابن تیمیہ،ابن القیم جیسے افراد کی رائے شاذ ہے،اجماع میں مخل نہیں۔

ثالثاً .....: جن شخصیات کا نام اعتراض میں درج ہے ان میں حضرت عباس رضی اللہ عنہما کا اپنا فتوی ہے کہ تین طلاقیں تین ہیں۔

(مصنف عبدالرزاق: ج6 ص308رقم11392)

اور اصول حدیث کا قاعدہ ہے:

عمل الراوى بخلاف روايتم بعد الرواية مما بو خلاف بيقين يسقط العمل بم عندنا. (المنار مع شرحه ص190)

کہ راوی کا اپنی روایت کے خلاف عمل کرنا اس روایت سے عمل کو ساقط کر دیتا ہے۔ لہذا یہ روایت منسوخ ہے۔

حضرت طَاوُس کا قول حسین ابن علی الکرابیسی نے ''ادب القضاۃ'' میں نقل کیا ہے کہ وہ بھی تین طلاق کے تین ہونے کے قائل ہیں۔ رہے ابن تیمیہ ،ابن قیم ،داؤد ظاہری تو اولاً وہ مجتہد نہیں تھے،پھر یہ ان کا تفرد تھا جس کا اس وقت کے علماء نے رد کردیا ہے۔لہذا ان کے اختلاف سے اجماع پر زد نہیں پڑتی۔

رابعاً ........ اُمت کے اکثر مجتہدین کسی بات پر متفق ہوجائیں تو اس پر بھی اجماع کا اطلاق کیاجاتاہے۔

قال العلامم بدر الدين العينى: فمن هذا قال صاحب ( الهداية ) من أصحابنا وعلى ترك القراءة خلف الإمام إجماع الصحابة فسماه إجماعا باعتبار اتفاق الأكثر ومثل هذا يسمى إجماعا عندنا. (عمدة القارى ج 440/44 باب وجوب القراءة)

# حضرات فقهاء كرام رحمهم اللم

امت مسلمہ کے جید فقہا ء کرا م خصوصاً حضرات ائمہ ار بعہ رحمہم اللہ تعالی کے نزدیک بھی تین طلا قیں تین ہی شما ر ہو تی ہیں :

# امام اعظم ابوحنيفم نعمان بن ثابت (م150ه)

قال محمد بن الحسن الشيباني: بهذا ناخذ وهو قول ابي حنيفة والعامة من فقهائنا لانم طلقها ثلاثا جميعاً فوقعن عليها جميعاً معاً. (مؤطا امام محمد: ص263، سنن الطحاوى: ج2ص34، 35، شرح مسلم: ج1 ص478)

### امام مالک بن انس المدنی (م 189ه)

قال مالک بن انس: فان طلقها فی کل طهر تطلیقة او طلقها ثلاثاً مجتمعات فی طهر لم یمس فیم فقد لز مم.

(التمهيد لابن عبد البر: ج6ص58، المدونة الكبرى : ج2ص3، شرح مسلم للنووى: ج1ص478)

#### امام محمد بن ادريس الشا فعى (م 204ه)

قال الشافعي: وَالْقُرْآنُ يَدُلُّ وَاللَّمُ اَعْلَمُ عَلَى اَنَّ مَنْ طَلَقَ زَوْجَةً لَمُ دَخَلَ بِهَا اَوْلُمْ يَدْخُلْ بِهَاتَلاَتَالَمْ تَحْلَ لَهُ حَتَّى تَدْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ. (كتاب الام للامام محمد بن ادريس الشافعي: ج2ص1939)

#### امام احمد بن حنبل (م241هـ)

قال احمد بن ُحنبل: وَمن طلق ثلاثا في لفظ واحد فقد جهل و حرمت عليه زوجته و لا تحل لم ابدا حتى تنكح زوجا غيره.

(كتاب الصلولة: ص47 طبع قابره بحوالم عمدة الاثاث: ص30)

#### جمهور علماء تابعین و غیره

قال العلامة بدر الدين العينى: ومذهب جماهير العلماء من التابعين ومن بعدهم منهم الأوزاعي والنخعي والثوري وأبو حنيفة وأصحابه ومالك وأصحابه والشافعي وأصحابه وأحمد وأصحابه وإسحاق وأبو ثور وأبو عبيد وآخرون كثيرون على أن من طلق امرأته ثلاثا وقعن (عمدة القارى: ج14 ص236 باب من اجاز طلاق الثلاث)

# <u>غیر مقلدین کے دلائل کا جواب</u>

## دلیل <u>نمبر 1:</u>

عن ا بن طاوس عن أبيه عن ابن عباس قال كان الطلاق على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وسنتين من خلافة عمر طلاق الثلاث واحدة فقال عمر بن الخطاب إن الناس قد استعجلوا فى أمر قد كانت لهم فيه أناة فلو أمضيناه عليهم فأمضاه عليهم. (صحيح مسلم ج1 ص477، 478، مصنف عبد الرزاق ج6ص305)

و من طريق آخر ففيه ابن جريج.

#### جواب نمبر 1:

امام نووى نے فرمایا ہے: فالأصبح أن معناه أنه كان في أول الأمر اذا قال لها أنت طالق أنت طالق أنت طالق ولم ينو تأكيدا فالأصبح أن معناه أنه كان في أول الأمر اذا قال لها أنت طالق أنت طالق أنت طالق ولم ينو تأكيد الما ولا استئنافا يحكم بوقوع طلقة لقلة آرادتهم الاستئناف بذلك فحمل على الغالب الذي هو ارادة التأكيد فلما كان في زمن عمر رضى الله عنه وكثر استعمال الناس بهذه الصيغة وغلب منهم ارادة الاستئناف بها حملت عند الاطلاق على الثلاث عملا بالغالب السابق إلى الفهم منها في ذلك العصر. (شرح مسلم للنووى: ج1ص478)

كہ حديث حضرت ابن عباس رضى اللہ عنہ كى صحيح مراديہ ہے كہ شروع زمانہ ميں جب كوئى شخص اپنى بيوى كو ''انت طالق، انت طالق، انت طالق" كبِم كر طلاق ديتا اور دوسرى اور تیسری طلاق سے اس کی نیت تاکید کی ہوتی نہ استیناف کی، تو چونکہ لوگ استیناف کا ارادہ کم کرتے تھے اس لیے غالب عادت کا اعتبار کرتے ہوئے محض تاکید مراد لی جاتی۔ جب حضرت عمر ا رضی اللہ عنہ کا زمانہ آیا اور لوگوں نے اس جملہ کا استعمال بکثرت شروع کیا اور عموماً ان کی نیت طلاق کے دوسرے اور تیسرے لفظ سے استیناف ہی کی ہوتی تھی، اس لئے اس جملہ کا جب کوئی استعمال کرتا تو اس دور کے عرف کی بناء پر تین طلاقوں کا حکم لگایا جاتا تھا۔

تنبیہہ: یہ اس صورت میں ہے کہ جب "انت طالق"کو تین بار کہے ۔اگر "انت طالق ثلاثاً"کہے تو يهر تين ہي واقع ہو جائيں گي۔

## جواب نمبر 2:

اس حدیث میں طلاق کی تاریخ بیان کی جارہی ہے کہ عہد نبوی علی صاحبہا الصلواۃ و السلام سے لیے کر ابتدائے عہد فاروقی تک لوگ یکجا تین طلاقیں دینے کے بجائے ایک طلاق دیا کرتے تھے، خلافت فاروقی کے تیسرے سال سے لوگوں نے جلد بازی شروع کردی کہ ایک طلاق دینے کے بجائے تین طلاقیں آگٹھی دینے لگےتو وہ تینوں طلاقیں نافذ کردی گئیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے الفاظ اس پر واضح قرینہ ہیں، آپ فرماتے ہیں:

إن الناس قد استعجلوا في أمر قد كانت لهم فيه أناة

کہ لوگوں کو جس کام میں سہولت تھی انہوں نے اس میں جلد بازی شروع کر دی ہے۔

اگر ابتداء سے تین طلاق کا رواج ہوتاتو پھر استعجال اور اناۃ کا کوئی معنی نہیں بنتا۔ لہذا اس حدیث میں ''۔۔طلاق الثلاث واحدہ'' کا مطلب ''تین طلاقوں کے بجائے ایک طلاق دینا'' ہے۔ یہ مطلب ہرگز نہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں آکر مسئلہ بدل گیا تھا بلکہ مطلب یہ ہے کہ طلاق دینے کے معاملے میں لوگوں کی عادت بدل گئی تھی۔ اگر یہ مراد لیا جائے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے پہلے فیصلے کو منسوخ فرما کر تین طلاقوں کو تین شمار کیا ہے تو یہ مطلب انتہائی غلط ہے، کیونکہ اگر یہی معاملہ ہوتا تو صحابہ رضی اللہ عنہم اس پر اجماع نہ فرماتے بلکہ اس فیصلہ کا آنکار کرتے حالانکہ کسی سے بھی انکار منقول نہیں۔ یہی مطلب محدثین نے بیان کیا ہے۔ امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

المراد أن المعتاد في الزمن الأول كان طلقة واحدة وصار الناس في زمن عمر يوقعون الثلاث دفعة فنفذه عمر فعلى هذا يكون اخبارا عن اختلاف عادة الناس لا عن تغير حكم في مسألة واحدة قال المازري وقد زعم من لا خبرة له بالحقائق أن ذلك كان ثم نسخ قال وهذا غلط فاحش لأن عمر رضى الله عنه لا ينسخ ولو نسخ وحاشاه لبادرت الصحابة إلى انكاره

(شرح مسلم للنووى: ج2ص478)

ترجمہ مرادیہ ہے کہ پہلے ایک طلاق کا دستور تھا اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں لوگ تینوں طلاقیں بیک وقت دینے لگے تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انھیں نافذ فرما دیا۔ اس طرح یہ حدیث لوگوں کی عادت کے بدل جانے کی خبر ہے نہ کہ مسئلہ کے حکم کے بدلنے کی اطلاع ہے۔ امام مازری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: حقائق سے بے خبر لوگ یہ گمان کرتے ہیں کہ 'تین طلاقیں پہلے ایک تھیں، پھر منسوخ ہو گئیں''یہ کہنا بڑی فحش غلطی ہے، اس لیے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے پہلے فیصلہ کو منسوخ نہیں کیا، حاشا۔اگر آپ منسوخ کرتے تو تمام صحابہ رضی اللہ عنہم اس کے انکار کے در پے ضرور ہو جاتے۔

علامہ محمد انور شاہ کشمیری اس حدیث کا مطلب یہ بیان فرماتے ہیں:

ای کان الناس یطلقون واحدۃ بدل الثلاث و یکتفون بواحدۃ للتطلیق، وکانوا لا یطلقون ثلاثا خلاف السنۃ، وہم کانوا علی ذلک الی خلافۃ عمر حتی صاروا فی عہدہ یطلقون ثلاثا دفعۃ خلاف السنۃ، فامضاہ عمر علیہم و ہذا احد معنی الحدیث ذکرہ النووی فی شرح مسلم. (معارف السنن: ج5 ص471) کہ اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ لوگ تین طلاقیں دینے کے بجائے ایک طلاق دینے پر اکتفاء کرتے تھے، تین طلاقیں جو کہ خلاف سنت ہیں نہیں دیتے تھے۔ یہ معاملہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خلافت تک چلتا رہا یہاں تک کہ لوگ خلاف سنت تین طلاقیں اکٹھی دینے لگے تو حضرت عمر رضی اللہ علم نووی رحمۃ اللہ علیہ نے ان تین طلاقوں کو نافذ فرما دیا۔ حدیث کا ایک یہی مطلب امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے بیان کیا ہے۔

#### فائده:

حضرت علامہ کشمیری رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث کا یہ مطلب لینے پر (کہ لوگ تین طلاقوں کی بجائے ایک طلاق دیتے تھے) قرآن و حدیث سے دو نظیریں بھی پیش کی ہیں: فظیر نمبر1: اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: (اُجَعَلَ الْأَلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا ﴾ (سورۃ ص: 5) ترجمہ: (کافر یہ کہتے ہیں:) کیا اس (پیغمبر) نے سارے معبودوں کو ایک معبود میں تبدیل کر دیا ہے؟

علامہ کشمیری فرماتے ہیں:

فهم لم يريدوا بقولهم بذا انه صلى الله عليه و سلم آمن بآلهة ثم جعلهم واحدا، و انما يريدون انه جعل الها واحدا بدل آلهة. (معارف السنن: ج5 ص472)

ترجمہ: کفار کے اس قول کا مطلب یہ نہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم پہلے تمام آلہہ پر ایمان لائے پھر ان کو ایک کر دیا، بلکہ ان کا مطلب یہ تھا کہ آپ نے تمام آلہہ کو چھوڑ کر ایک کو اپنا لیا

نظير نمبر2: أنحضرت صلى الله عليه و سلم كا فرمان بر:

من جعل المهموم هما واحدا هم آخرته كفاه الله هم دنياه الخ (سنن ابن ماجة: باب الانتفاع بالعلم والعمل به عن عبد الله بن مسعود)

ترجمہ: جو شخص اپنی تمام فکروں کو ایک فکر یعنی آخرت کی فکر بنا لے اللہ تعالیٰ دنیوی پریشانیوں اور فکروں سے اس کی کفایت فرماتے ہیں الخ

علامہ کشمیری فرماتے ہیں:

فليس المراد اختيار الهموم ثم جعلها واحدة، و انما المراد انه اختار هما واحداً بدل هموم كثيرة. (معارف السنن: ج5 ص472)

کہ اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ انسان پہلے تمام غموں کا روگ لگا لے پھر ان سب کو ایک غم میں تبدیل کر دے، بلکہ مطلب یہ ہے کہ انسان غموں کے انبار کو چھوڑ کر ایک آخرت کی فکر کو اپنا لے۔

#### جواب نمبر 3:

امام احمد بن حنبل نے فر مایا: الحدیث اذا لم تجمع طر قہ لم تفہمہ والحدیث یفسر بعضہا بعضا. (الجا مع لاخلاق الرا وی للخطیب: ص370 رقم1651)

چنانچہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی ایک حدیث سنن ابی داود میں ہے، جس میں راوی سے سوال کرنے والا شخص ایک ہی ہے یعنی ابو الصبَّہباء، اور دونوں روایتوں کے الفاظ

<del>۔ بھی تقریباً ملتے جلتے ہیں۔ روایت یہ ہ</del>

قَالَ ابْنُ عَبَّاسَ بَلِّي كَانَ الرَّجُلُ إِذًا طَلْقَ امْرَأْتَهُ تَلاَّتًا قَبْلَ أَنْ يَدْخُلَ بِهَا جَعَلُوهَا وَاحِدَةً عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- وأبي بَكْرٍ وصَدْرًا مِنْ إمارة عُمرَ. (سنن ابي داؤد: ج1 ص317 باب نسخ المراجعة بعد التطليقات الثلاث)

اس روایت کی اسناد صحیح ہے۔ (زاد المعاد لابن القیم: ج4 ص1019-فصل: فی حکمہ صلی الله علیہ وسلم فيمن طلق ثلاثا بكلمة واحدة، عمدة الاثاث: ص94)

اسی طرح صحیح مسلم کے راوی طاؤوس یمانی کی خود اپنی روایت میں بھی غیر مدخول بہا كى قيد موجود بر علامه علاء الدين المار ديني (م745هـ) لكهتر بين:

ذكر ابن أبي شيبة بسند رجاله ثقات عن طاوس وعطاء وجابر بن زيد انهم قالوا إذا طلقها ثلاثا قبل ان يدخل بها فهي واحدة. (الجوبر النقي: ج 7ص331)

ان دونوں روایات میں ''قَبْلَ أَنْ یَدْخُلَ بِهَا'' (غیر مدخول بہا) کی تصریح ہے ۔ معلوم ہوا کہ حدیث صحیح مسلم مطلق نہیں بلکہ "غیر مدخول بہا" کی قید کے ساته مقید ہے۔ ایسی عورت کو خاوند الگ الگ الفاظ (أنت طالق أنت طالق أنت طالق) سے طلاق دے تو پہلی طلاق سے ہی وہ بائنہ ہو جائے گی اور دوسر ی تیسری طلاق لغو ہوجائے کی، اس لیے کہ وہ طلاق کا محل ہی نہیں رہی۔ رسول اللہ صلى اللہ عليہ و سلم كر دور، حضرت ابو بكر صديق رضى اللہ عنہ كر دور اور حضرت عمر رضى اللہ عنہ كے ابتدائى دور میں غیر مدخول بہا كو طلاق دینے كا يہى طريقہ رائج تھا اس لیے ان حضرات کے دور میں غیر مدخول بہا کو دی گئی ان تین طلاقوں کو ایک سمجھا جاتا تھا۔ لیکن بعد میں لوگ ایک ہی جملہ میں اکٹھی تین طلاقیں دینے لگے(یعنی انت طالق ثلاثا) تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اب تین ہی شمار ہوں گی، کیونکہ غیر مدخول بہا کو ایک ہی لفظ سے اکٹھی تین طلاقیں تین ہی واقع ہوتی ہیں۔

#### جواب نمبر4:

اگر وہی مطلب لیا جائے جو غیر مقادین لیتے ہیں کہ تین طلاق ایک ہوتی ہے تو یہ مطلب لینا اس روایت ہی کو شاذ بنا دیتا ہے، اس لیے کہ یہ روایت حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے اورحضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے جملہ شاگرد آپ سے تین طلاق کا تین ہونا ہی روایت کرتے ہیں، صرف طاؤس ایسے ہیں جو مذکورہ روایت نقل کرتے ہیں۔ تصریحات محققین ملاحظہ ہوں:

(1): قال الامام احمد بن حنبل: كل أصحاب ابن عباس رووا عنه خلاف ما قال طاوس.

(نيل الاوطار للشوكاني ج6ص245 باب ما جاء في طلاق البتة)

(2): قال الامام محمد ابن رشد المالكي: بأن حديث ابن عباس الواقع في الصحيحين إنما رواه عنه من أصحابه طاوس ، وأن جلة أصحابه رووا عنه لزوم الثلاث منهم سعيد بن جبير ومجاهد وعطاء وعمرو بن دينار وجماعة غيرهم

(بداية المجتبد ج2ص61 كتاب الطلاق، الباب الاول)

تنبیہہ: حدیث ابن عباس صحیحین میں نہیں ،صرف صحیح مسلم میں ہے۔ (3): قال البیہقی: فَهاذِهِ رَوَایَهُ سَعِیدِ بْن جُبَیْرِ وَعَطَاءِ بْن أَبِی رَبَاحٍ وَمُجَاهِدٍ وَعِكْرِمَةَ وَعَمْرُو بْن دِینَارِ وَمَالِكِ بْنِ الْحَارِثِ وَمُحَمَّدِ بْنِ إِيَاسِ بْنِ الْبُكَيْرِ وَرُوِّينَاهُ عَنْ مُعَاوِيَة بْن أبي عَيَاشِ الأنْصَارِيّ كُلُّهُمْ عَنِ ابْن عَبَّاسِ أَنَّهُ أَجَازَ الطُّلاقَ الثَّلاثَ وَأَمْضَاهُنَّ

(السنن الكبرى للبيهقي: ج7 ص338 باب مَنْ جَعَلَ الثَّلاثُ وَاحِدَةً)

چونکہ طاوس کی یہ روایت حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے تمام شاگردوں کی روایت کے خلاف ہے اس لیے امام بخاری رحمہ اللہ اس روایت کو اپنی صحیح میں نہیں لائے۔ امام بیہقی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

و تَركَهُ الْبُخَارِي و أَطْنُهُ إِنَّمَا تَركَهُ لِمُخَالَفَتِهِ سَائِرَ الرِّو إِيَاتِ عَن ابْنِ عَبَّاسِ

( السنن الكبرى للبيبقي ج7 ص338 باب مَنْ جَعَلَ الثَّلاثَ وَاحِدَةً)

الحاصل یہ روایت طاوس نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے تمام شاگردوں کے خلاف روایت کی ہے اور تمام شاگرد تین کا تین ہونا ہی نقل کرتے ہیں، اس لیے طاوس کی یہ روایت ان سب کے مقابلے میں شاذ، وہم، غلط اور ناقابل حجت ہے۔

#### جواب نمبر 5:

خود حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا اپنا فقوی اس روایت کے خلاف ہے۔ کیونکہ ابن عباس رضی اللہ عنہ تین طلاق کو تین ہی فرماتے ہیں:

عَن ابْنَ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ أَتَاهُ رَجُلٌ فَقَالَ طَلْقُتُ اِمرَ أَتِيْ تَلا ثَا فَقَالَ عَصَيْتَ رَبَّكَ وَحَرُمَتْ عَلَيْكَ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًاغَيْرَكَ.

(جامع المسانيد ج 2ص148، السنن الكبرى للبيهقى: ج7 ص337 واسناده صحيح)

اور اصول حدیث کا قاعدہ ہے:

عمل الراوي بخلاف روايتم بعد الرواية مما بو خلاف بيقين يسقط العمل بم عندنا-

(المنار مع شرحہ ص194، قواعد في علوم الحديث للعثماني ص 202)

کہ راوی کا روایت کرنے کے بعد اس کے خلاف عمل کرنا اس روایت پر عمل کو ساقط کر

لہذا اس اصول کی رو سے بھی مذکورہ روایت قابل عمل نہیں ہے۔

#### جواب نمبر6:

اس رو ایت کی ایک سند میں ایک راوی''طاؤس یمانی'' ہے۔ امام سفیان ثوری ، امام ابن قتیبہ،اور امام ذہبی نے اسے شیعہ قرار دیا ہے۔

(سير اعلام النبلاء ج5 ص26،27، المعارف لابن قتيبه ص26،268)

دوسرا راوی ''ابن جریج'' ہے۔ یہ شیعہ ہے اور اس پر متعہ باز ہونے کی جرح بھی ہے۔ (تذکرۃ الحفاظ ج1ص128، سیر اعلام النبلاءج5ص497،میزان الاعتدال للذہبی ج2ص509)

مذكوره دونوں راويوں كو كتب شيعہ ميں بھى شيعہ كہا گيا ہے۔ چنانچہ '' طاؤس '' كو رجال كشى لابى جعفر طوسى ص94 ميں اور ''ابن جريج''كو رجال كشى ص280 ميں اور ''ابن جريج''كو رجال كشى ص280، رجال طوسى ص333 اور اصحاب صادق رقم 162 ميں شيعہ كہا گيا ہے۔ اصول حديث كا قاعدہ ہے جسے حافظ ابن حجر عسقلانى يوں بيان كرتے ہيں:

الا ان روى ما يقوى بدعته فيرد على المختار.

(شرح نخبة الفكر مع شرح ملا على القارى ص159، مقدمه في اصول الحديث لعبد الحق الدہلوى ص67) كم بدعتى راوى كى روايت اگر اس كى بدعت كى تائيد كرتى ہو تو نا قابل قبول ہوتى ہے۔

#### <u> جواب نمبر 7:</u>

خود غیر مقادین کے فتاوی میں ہے: '' یہ کہ مسلم کی یہ حدیث امام حازمی و تفسیر ابن جریر و ابن کثیر و غیرہ کی تحقیق سے ثابت ہے کہ یہ حدیث بظاہرہ کتاب و سنت صحیحہ و اجماع صحابہ رضی اللہ عنہم و غیرہ ائمہ محدثین کے خلاف ہے لہذا حجت نہیں'' (فتاوی ثنائیہ ج2 ص219)

## <u>جواب نمبر 8:</u>

صحیح مسلم میں روایت موجود ہے:

قال عطاء قدم جابر بن عبد الله معتمرا فجئناه في منزله فسأله القوم عن أشياء ثم ذكروا المتعة فقال نعم استمتعنا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وعمر. و في رواية اخرى: حتى نهى عنه عمر.

(صحیح مسلم ج 1ص451 باب نکاح المتعة وبیان أنه أبیح ثم نسخ ثم أبیح ثم نسخ واستقر تحریمه إلی یوم القیامة) پس جو جواب اس جابر رضی اللہ عنہ کی متعۃ النساء کے جواز و عدم کا جواب ہے وہی حدیث ابن عباس رضی اللہ عنہ کا ہے۔ اگر اس کو بھی جائز مانتے ہو تو کیا متعۃ النساء کو بھی جائز مانو گے؟!

#### جواب نمبر 9:

غیر مقادین کا موقف ایک مجلس کی تین طلاق کو ایک کہنے کا ہے لیکن صحیح مسلم کی اس روایت میں کہیں بھی ''ایک مجلس'' کا ذکر نہیں ہے۔ لہذا یہ غیر مقادین کی دلیل بن ہی نہیں سکتی ۔

## دلیل نمبر 2:

أَخْبَرَنَا ابْنُ جُرَيْجِ أَخْبَرَنِي بَعْضُ بَنِي أَبِي رَافِعِ مَوْلَى النَّبِيِّ -صلى الله عليه وسلم- عَنْ عِكْرِمَةُ مَوْلَى ابْن عَبَّاسِ عَن ابْن عَبَّاسِ قَالَ طَلْقَ عَبْدُ يَزِيدَ - أَبُو رُكَانَة وَإِخْوَتِهِ - أُمَّ رُكَانَة وَنَكَحَ امْرَأَةً مِنْ مُزَيْنَة فَجَاءَتِ النَّبِيِّ -صلى الله عليه وسلم- قَقَالَتْ مَا يُغْنِي عَنِي إِلاَّ كَمَا تُغْنِي هَذِهِ الشَّعْرَةُ. لِشَعْرَةٍ أَخَذَتُهَا مِنْ

- رَأْسِهَا فَفَرِّقْ بَيْنِي وَبَيْنَهُ فَأَخَذَتِ النَّبِيَّ -صلى الله عليه وسلم- حَمِيَّةٌ فَدَعَا برُكَانَةٌ وَإِخُونَتِهِ ثُمَّ قَالَ لِجُلْسَائِهِ ﴿ أتَرَوْنَ فُلائًا يُشْبِهُ مِنْهُ كَذَا وَكَذَا مِنْ عَبْدِ يَزِيدَ وَفُلائًا يُشْبِهُ مِنْهُ - كَذَا وَكَذَا ». قَالُوا نَعَمْ. قَالَ النّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم- لِعَبْدِ يَزِيدَ « طَلِقْهَا ». فَفَعَلَ ثُمَّ قَالَ « رَاجِعِ امْرَ أَتَكَ أُمَّ رُكَانَة وَإِخْوَتِهِ ». فَقَالَ إِنِّي طَلْقَتُهَا تَلاَّتًا يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ « قَدْ عَلِمْتُ رَاجِعْهَا ». وتَلا (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُو هُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ).

(سنن ابَى داؤد ج1 ص316، 717 باب نَسْخ الْمُرَاجَعَةِ بَعْدَ النَّطْلِيقَاتِ التَّلاثِ)

<u>جواب:</u> اولاً..... اس کی سند میں ''بَعْضُ بَنِی أبی رَافِع'' ہے جو کہ مجہول ہے، لہذا یہ روایت ضعیف

ہے۔ (1) قال النووى: وأما الرواية التي رواها المخالفون أن ركانه طلق ثلاثا فجعلها واحدة فرواية ضعيفة عن قوم مجهولين.

(شرح صحيح مسلم: ج 1ص 478)

(2) قال ابن حزم: ما نعلم لهم شيئا احتجوا به غير بذا و بذا لا يصح لانه عن غير مسمى من بنى ابى رافع و لا حجة في مجهول.

(المحلى لابن حزم ج9ص391)

حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ کی صحیح حدیث میں بجائے ''تین طلاق'' کے ''طلاق بتہ" (تعلق ختم کرنے والی) کا لفظ ہے، یعنی انہوں نے طلاق بتہ دی تھی۔ چنانچہ امام ابو داؤد رحمہ اللہ حُضرت رکانہ کی اس روایت کو جس میں ''بتہ'' کا لفظ ہے، نقل کر کے فرماتے ہیں:

وَهَذَا أَصَحُ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ جُرَيْجِ أَنَّ رُكَانَةَ طَلْقَ امْرَأْتَهُ تَلاَّتًا لأَنَّهُمْ أَهْلُ بَيْتِهِ وَهُمْ أَعْلَمُ بِهِ.

(سنن ابى داؤد ج1 ص317)

كم حضرت ركانم رضى اللم عنم كى يم روايت (جس ميں "بتم" كا لفظ ہے) ابن جريج كى روایت سے زیادہ صحیح ہےجس میں آتا ہے کہ انہوں نے تین طلاقیں دی تھیں، کیونکہ ''بتہ'' والی حدیث ان کے گھر والے بیان کرتے ہیں اور وہ اس کو زیادہ جانتے ہیں۔

قاضى شوكانى لكهتر بين:

أثبت ما روي في قصة ركانة أنه طلقها البتة لا ثلاثا.

(نيل الاوطار: ج6 ص245 باب ما جاء في طلاق البتة وجمع الثلاث واختيار تفريقها)

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے اپنی بیوی کو "طلاق بتہ" دی تھی نہ کہ ''تین طلاق'' اور طلاق بتہ سے بھی صرف ایک طلاق کی نیت کی تھی۔ چونکہ طلاق بتہ میں ایک طلاق کی نیت کرنے کی بھی گنجائش ہوتی ہے اس لیے آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے بھی ان کی اس نیت کی تصدیق فر مائی اور انہیں دوبارہ اس خاتون سے رجوع کی اجازت دے دی۔

الغرض فریق مخالف کی پیش کرده روایت سخت ضعیف اور حد درجہ کمزور ہے۔ مزید یہ کہ اس سے تو تین طلاقوں کا ثبوت بھی نہیں ہوتا چہ جائیکہ تین کو ایک قرار دے کر پھر خاوند کو رجوع كا حق ديا جائر- لهذا صحيح، صريح روايات اور اجماع امت كر مقابله مين ايسى روايت پيش کرنا غلط، باطل اور انصاف کا خون کرنے کے مترادف ہے۔

#### دلیل نمبر 3:

عَن ابْنَ عَبَّاسٍ قَالَ طَلْقَ رُكَانَةُ بْنُ عَبْدِ يَزِيدَ أَخُو الْمُطْلِبِ امْرَ أَنَّهُ ثَلاَّتًا فِي مَجْلِسٍ وَاحِدٍ فَحَزِنَ عَلَيْهَا حُزْنًا شَدِيدًا قَالَ فَسَأَلُهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَيْفَ طَلْقَتَهَا قَالَ طَلْقُتُهَا تَلاَتًا قَالَ فَقَالَ فِي مَجْلِس وَاحِدِ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَإِنَّمَا تِلْكَ وَاحِدَةُ فَارْجِعْهَا إِنْ شَيْتَ قَالَ فَرَجَعَهَا فَكَانَ ابْنُ عَبَّاسِ يَرَى أَنَّمَا الطَّلَاقُ عِنْدَ كُلِّ طُهْرِ. (مسند احمد ج1ص347 رقم2391)

#### جواب:

یہ روایت بھی قابل احتجاج نہیں۔

اس کی سند میں ایک راوی ''محمد بن اسحاق'' ہے جس پر ائمہ محدثین و وغیرہ نے سخت جرح کر رکھی ہے۔

- (1) امام نسائي: ليس بالقوى (الضعفاء و المتروكين للنسائي: ص201 رقم الترجمة 513)
  - (2) امام دارقطنی: لا یحتج به
  - (3) امام سليمان التيمي: كذاب.

(<del>4) امام بشام بن عروة كذاب</del>

- (5) امام يحيى القطان: أشهد أن محمد بن إسحاق كذاب.
- (6) امام مالك: دجال من الدجاجلة. (ميزان الاعتدال: ج4 ص47، 48)

وقال ايضاً: محمد بن إسحاق كذاب. (تاريخ بغداد: ج1 ص174)

(7) خطيب ابو بكر بغدادى: أما كلام مالك في بن إسحاق فمشهور غير خاف على أحد من أهل العلم بالحديث.

(تاریخ بغداد: ج1 ص174)

(8) علامه شمس الدين ذببي: أنه ليس بحجة في الحلال والحرام. (تذكرة الحفاظ: ج1 ص130)

(9) حافظ ابن حجر عسقلاني: وابن إسحاق لا يحتج بما ينفرد به من الأحكام فضلا عما إذا خالفه من هو أثبت منه.

(الدراية في تخريج احاديث الهداية لابن حجر العسقلاني: ج1 ص265 باب الاحرام) \* نواب صديق حسن خان غير مقلد ايک سند کے بارے ميں کہ جس ميں محمد بن اسحاق واقع ہے، لکھتے ہیں:

در سندش ہمان محمد بن اسحاق است، و محمد بن اسحاق حجت نیست۔ (دلیل الطالب: ص239) محمد بن اسحاق کا ضعیف، متکلم فیہ اور کذاب ہونا تو اپنی جگہ، مزید براں کہ اسے خطیب بغدادی، امام ذہبی اور امام ابن حجر رحمہم اللہ نے شیعہ بھی قرار دیا ہے۔ (تاریخ بغداد ج 1ص174، سیر اعلام النبلاء: ج 7ص23 ، تقریب: ص498 رقم 5725)

کتب شیعہ میں بھی اس کو شیعہ کہا گیا ہے۔ (رجال کشی: ص280، رجال طوسی ص281) اور اصول حدیث کا قاعدہ ہے: ان روی ما یقوی بدعتہ فیرد علی المختار. (شرح نخبۃ الفکر مع شرح ملا علی القاری ص159)

کہ بدعتی راوی کی روایت اگر اس کی بدعت کی تائید کرتی ہو تو نا قابل قبول ہوتی ہے۔

چونکہ شیعہ حضرات کے نزدیک ایک مجلس کی تین طلاق ایک شمار ہوتی ہے (جیسا کہ باحوالہ گزرا) اور یہ روایت ان کے اس عمل کی تائید کرتی ہے۔ لہذا اصول مذکور کے تحت یہ روایت ناقال قبول ہو گی۔

ثانیاً..... اس کی سند میں ایک دوسرا راوی "داؤد بن حصین" ہے۔ یہ بھی سخت مجروح اور متکلم فیہ راوی ہے۔

(1) امام ابو زرعہ: لین.

(2) امام سفیان ابن عیینہ: کنا نتقی حدیثه.

(3) محدث عباس الدوري: كان داود بن الحصين عندي ضعيفا. (ميزان الاعتدال: ج2 ص7)

(4) امام ابو حاتم الرازى: ليس بالقوي. (5) امام ابو حاتم الرازى: المناقدية

(5) امام ساجى: منكر الحديث.

(6) امام جوز جانى: لا يحمد الناس حديثه. (تېذىب التېذىب: ج2 ص349، 350)

(7، 8) امام ابو داؤد و امام علی بن المدینی: أحادیثه عن عکرمة مناکیر. (میزان الاعتدال: ج2 ص 7) اور زیر بحث روایت بهی عکرمہ ہی سے مروی ہے۔

اس روایت میں تنہا محمد بن اسحاق ہوتا تو اس کے ضعیف اور ناقابل احتجاج ہونے کے لیے کافی تھا لیکن داؤد بن حصین نے اس کے ضعف کو مزید بڑھا کر اسے ناقابل حجت بنا دیا ہے۔ ثالثاً ..... اصل بات یہ ہے کہ حضرت رکانہ نے اپنی بیوی کو ''طلاق بتہ'' دی تھی نہ کہ تین طلاق اور میں اداری میں میں اداری م

طلاق اور نیت بھی صرف ایک طلاق کی تھی، اس لیے حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے رجوع کی اجازت عطا فرمائی تھی۔ علامہ ابن رشد فرماتے ہیں:

وأن حديث ابن إسحاق وهم وإنما روى التُقات أنه طلق ركانة زوجه البتة لا ثلاثا. (بداية المجتهد: ج2 ص61)

حافظ ابن حجر رحمة اللہ علیہ فرماتے ہیں:

أن أبا داود رجح أن ركانة إنما طلق امرأته البتة كما أخرجه هو من طريق آل بيت ركانة وهو تعليل قوي

(فتح الباری:ج9 ص450 باب من جوز الطلاق الثلاث) الحاصل فریق مخالف کی یہ روایت ضعیف و کذاب راویوں سے مروی ہے جو کہ صحیح، صریح

روایات اور اجماع امت کے مقابلہ میں حجت نہیں ہے۔

# غیر مقلدین کے ایک شبہہ کا جائزہ

#### شبہہ:

بعض غير مقاد يه كها كرتے بيں (ملاحظه وه فتاوی ثنائيه ج2 ص54 وغيره) كه حضرت عمر رضی الله عنه اپنے اس فيصلے پر نادم تهے جس سے معلوم ہوتا ہے كه ان كا يه حكم شرعی بهی نه تها اور صحيح بهی نه تها ورنه ندامت كا كيا مطلب؟! يه حضرات ايك روايت بهی بيان كرتے ہيں: قال الحافظ أبو بكر الاسماعيلي في مسند عمر: أخبرنا أبو يعلى: حدثنا صالح بن مالك: حدثنا خالد بن يزيد بن أبي مالك عن أبيه قال: قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: ما ندمت علی شيء ندامتی علی ثلاث: أن لا أكون حر مت الطلاق

(اغاثة اللهفان)

کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: مجھے کسی چیز پر ایسی ندامت نہیں ہوئی جتنی تین چیزوں پر ہوئی ہے (ان میں سے ایک یہ ہے کہ) میں طلاق کو حرام قرار نہ دیتا الخ

**او لأ....** اس روایت میں دو راوی سخت مجروح ہیں:

#### 1: خالد بن يزيد بن ابي مالك

جمہور محدثین کے نزدیک ضعیف و مجروح راوی ہے۔

(1، 2) امام احمد بن حنبل و امام يحيى: ليس بشئ [محض بيچ بے]

(3) امام نسائی: لیس بثقة [وه ثقم نہیں ہے]

(4) امام دارقطنی: ضعیف [وہ ضعیف ہے]

(5) امام ابن حبان: کان یخطی کثیرا وفی حدیثه مناکیر لا یعجبنی الاحتجاج به إذا انفرد عن أبیه. [کثرت سے خطا کر جاتا تھا اور اس کی حدیث میں ثقہ راویوں کی مخالفت ہوتی تھی۔ مجھے پسند نہیں کہ جب وہ اکیلا اپنے باپ سے روایت کرے تو میں اس کی روایت کو دلیل بناؤں]

(6) امام جرح و تعدیل امام یحیی بن معین فرماتے ہیں:

لم يرض أن يكذب على أبيه حتى كذب على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم. [يم صرف اسى بات پر راضى نم ہوا كم اپنے باپ ہى پر جھوٹ بولے حتى كم اس نے آنحضرت صلى اللم عليم و سلم كے صحابہ رضى اللم عنهم پر بھى كذب بيانى شروع كر دى]

(7) امام ابو داؤد: ضعیف، متروک الحدیث [یه ضعیف اور متروک الحدیث تها]

(8- 10) امام ابن الجارود ، امام ساجى ، امام عقیلى: ان تینوں نے ضعیف قرار دیا ہے۔ (تہذیب التہذیب لابن حجر ج2 ص301، 302، میزان الاعتدال للذہبی: ج1 ص594، الضعفاء و المتروکین لابن الجوزی ج1 ص251 رقم 1096)

#### 2: يزيد بن ابي مالك:

یہ لین الحدیث اور مدلس تھا، وہم کا شکار بھی تھا اور ان لوگوں سے روایت کرتاتھا جن سے ملاقات بھی ثابت نہیں۔

كتاب المعرفة للفسوى ج1 ص354، ميزان الاعتدال للذببي ج4 ص 401، المغنى في الضعفاء ج2 ص 543، التقريب (كتاب المعرفة للفسوى ج1 ص639، ميزان الاعتدال للذببي ج4 ص 401، المغنى في الضعفاء ج2 ص 639، التقريب

زیر نطر روایت میں یہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے روایت کر رہا ہے۔ اس کی پیدائش 60ھ ہے اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ 24ھ میں شہید ہوئے۔ گویا اس کی حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے ملاقات ہی ثابت نہیں۔

ثانیاً..... زیر نظر منقطع روایت لین الحدیث، مجروح، ضعیف اور متروک الحدیث راویوں سے مروی ہونے کے ساته ساته مجمل بھی ہے، طلاق کی کسی قسم (ایک یا تین) کی تفصیل نہیں۔ لہذا اس سے استدلال باطل ہے۔

#### <del>اللہ الرحمل الرحيم</del>

# مسجد میں جماعت ثانیہ کاحکم

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

### مذبب ابل السنت والجماعت:

وَيُكْرَهُ تَكْرَارُ الْجَمَاعَةِ بِأَذَانِ وَإِقَامَةٍ فِي مَسْجِدِ مَحَلَّةٍ لا فِي مَسْجِدِ طَرِيقٍ أوْ مَسْجِدٍ لا إمَامَ لَهُ وَلا مُؤكِّنَ.

(الدر المختار مع رد المحتار: ج 2ص342)

ترجمہ: مسجد محلم میں اذان و اقامت کے ساته دوسری جماعت مکروہ (تحریمی) ہے، البتہ مسجد

طريق يا ايسى مسجد جس كا امام و مؤذن مقرر نه بو اس مين دوسرى جماعت جائز بي - أي تُحْرِيمًا لِقَوْلِ الْكَافِي لا يَجُوزُ وَالْمَجْمَعُ لا يُبَاحُ وَشَرْحُ الْجَامِعِ الصَّغِيرِ إِنَّهُ بِدْعَةٌ كَمَا فِي رِسَالَةِ السيّندِيّ.

(رد المحتار: ج2 ص342)

جس مسجدکا امام اور مقتدی متعین ہوں وہاں جب ایک مرتبہ اذان واقامت سے جماعت ہوجائے تو پھراس مسجد میں نماز پڑھنا مکروہ تحریمی ہے ہاں اگر مسجدطریق ہوتواس میں دوبارہ جماعت كروانسركى كنجائش بسر-

علامہ جمال الدین زیلعی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

ونقل عن ابى حنيفة رحمه الله انه قال لايجوز اعادة في مسجد له امام راتب (نصب الراية: ج2ص257كتاب الصلوة باب الامامة)

ترجمہ: امام ابو حنیفہ رحمہ اللّٰہ سے یہ بات نقل کی گئی ہے کہ جس مسجد کا امام متعین ہو اس مسجد میں دوبارہ نماز ناجائز ہے۔

### مذبب غير مقلدين:

(ایک ہی مسجد میں) جماعت ثانیہ بلکہ ثالثہ ورابعہ بھی جائز ہے تکرارجماعت فی مسجدواحد حدیث صحیح سے ثابت ہے اور کراہت بھی اسکی کسی حدیث سے ثابت نہیں۔ (فتاوی ثنائیہ ج1ص635، فتاوى علماءحديث ج3ص(5)

# دلائل ابل السنت والجماعت

# دلیل نمبر<u>1:</u>

عن ابي بريرة رضى اللم عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال والذي نفسي بيده لقد هممت ان امربحطب يحطب ثم امربالصلوة فيوذن لما ثم امررجلا فيا م الناس ثم اخالف الى رجال فاخرق عليهم

(صحيح البخارى: ج1ص89باب وجوب الصلوة الجماعة)

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا قسم ہے اس ذات کی کہ جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے میرا دل چاہتا ہے کہ لکڑیاں جمع کرنے کا حکم دوں پھر کسی کو حکم دوں وہ نماز کے لیے اذان کہے پھر کسی اور کو حکم دوں کہ وہ لوگوں کی امامت کرائے پھر میں ان لوگوں کی طرف (جو نماز سے پیچھے رہ جاترہیں) جاؤں پس ان کے گھروں کو جلا ڈالوں۔

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ پہلی جماعت میں شریک ہونا ضروری ہے کیونکہ اگردوسری جماعت بلاکراہت جائز ہوتی توآپ صلی اللہ علیہ وسلم پہلی جماعت کے ساتہ نماز نہ پڑ ھنے پر اتنی سختی کا اظہار نہ فر ماتے۔

# دلیل نمبر2:

عن ابي بكرة رضى الله عنم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم اقبل من نواحي المدينة يريد الصلولة فوجد الناس قد صلوافمال الى منزلم فجمع ابلم فصلى بهم. (المعجم الاوسط للطبراني: ج3ص284 رقم (4601

ترجمہ حضرت ابوبکرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ کے قریب ایک جگہ سے تشریف لائے اور آپ کا ارادہ نماز پڑھنے کا تھا آپ نے لوگوں کو اس حال میں پایا کہ وہ نماز پڑھ چکے تھے چنانچہ آپ گھر تشریف لے گئے اور گھر والوں کو اکٹھا کر کے نماز پڑھائی۔

اگربلاکر اہت نماز جائز ہوتی توآپ صلی اللہ علیہ وسلم مسجدکی فضیلت حاصل کرتے۔

#### <u>اعتراض:</u>

اس حدیث کی سندمیں ایک راوی ولیدبن مسلم مدلس ہے. لہذا اس روایت سے استدلال درست نہیں ہے۔

#### جواب نمبر 1:

امام طبرانی رحمۃ اللہ نے معجم اوسط میں مذکورہ حدیث دوطریق سے نقل کی ہے اور دونوں میں ولیدبن مسلم کی تحدیث اورسماع کی صراحت موجود ہے دونوں طریق ملاحظہ فرمائیں ۔ طریق نمبر 1: حدثناعبدان بن احمدقال حدثناهشام بن خالدالدمشقی قال حدثنا الولید بن مسلم قال اخبرنی ابومطیع معاویہ بن یحی عن خالدالحذاء عن عبدالرحمٰن بن ابی بکرۃ. (المعجم الاوسط للطبرانی ج3ص284 من اسمہ عبدان رقم الحدیث 4601)

طريق نمبر2: حدثنامحمد بن هارون قال حدثناهشام بن خالدالارزق قال حدثنا الوليد بن مسلم قال حدثنا معاويم بن يحى عن خالدن الحذاء عن عبدالرحمٰن بن ابى بكرة الخ. (المعجم الاوسط للطبرانى ج5ص132 من اسمم محمدرقم الحديث 6820)

#### جواب نمبر2:

اس روایت کے راویوں کی علامہ ہیثمی نے توثیق کی ہے اور خود غیرمقلدین کے مشہور عالم ناصر الدین البانی نے اس کی تحسین کی ہے۔

قال الهيثمي رواه الطبراني في الكبيروالاوسط ورجالم ثقات. (مجمع الزوائد ج2ص173 باب فيمن جاءالي المسجدفوجدالناس قدصلوًا)

قال الالباني قلت و هو حسن. (تمام المنة في التعليق على فقم السنم ص155)

### دلیل نمبر <u>3:</u>

عن ابى هريرة رضى الله عنه قال قال النبى صلى الله عليه وسلم من توضا فاحسن وضوءه ثم راح فوجد الناس قدصلواعطاه الله عزوجل مثل اجرمن صلاهاوحضرها لا ينقص ذالك من اجرها شيئا. (سنن ابى داؤد: ج 1ص 90)

تُرجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم جس آدمی نے اچھی طرح سے وضو کیا پھر مسجد کی طرف آیا دیکھاکہ لوگ نماز پڑھ چکے ہیں تو اللہ عز وجل اس کو بھی اتنا اجر عطاء فرمائیں گے جتنا نماز باجماعت پڑھنے کا ثواب ملتا ہے اور س نماز پڑھنے والے کے اجر میں کچہ بھی کمی نہ ہوگی۔

# دلیل نمبر 4:

عن ابر ابيم النخعى قال قال عمر لايصلى بعدصلوة مثلها؟ (مصنف ابن ابي شيبه: ج4ص293 باب من كره ان يصلى بعدالصلاة مثلها رقم الحديث 6050)

ترجمہ: حضرت ابراہیم نخعی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا ایک نماز کے بعد اس جیسی نماز نہ پڑھی جائے۔

تشریح حدیث: فقہاءکرام رحمہم اللہ فرماتے ہیں:

لايصلى بعدصلوة مثلها.

ایک نماز کے بعداس جیسی دوسری نمازنہ پڑ ھی جائے۔

اس کے ظاہری معنی مرادنہیں ہیں ورنہ اس سے الازم آئے گا کہ فجر کی دوسنتیں پڑ ھنے کے بعددوفرض نہ پڑ ھیں جائیں کیونکہ بعدوالی دورکعتیں پہلی دورکعتوں جیسی ہیں ، اسی طرح ظہر کی چار رکعتیں پڑھ کرچارفرض نہ پڑھے جائیں کیونکہ وہ بھی سنتوں جیسی ہیں اسی طرح عصر کی چار سنتیں پڑھ کر عصر کے چارفرض نہ پڑھے جائیں وہ بھی توپہلی چاررکعتوں کی طرح ہیں ، اس لئے اس حدیث کے یہ معنی لینازیادہ بہتر ہے کہ جب ایک مرتبہ جماعت ہوجائے تودوسری جماعت نہ کروائی جائے۔

<u>تصریحات فقهاء کرام ب</u>

نمبر 1: علامہ اکمل الدین محمد بن محمود بابرتی (م 786ه) تحریر فرماتے ہیں:

من مشائخنامن قال المرادبہ الزجر عن تكر ار الجماعات في المساجد و هو حسن. (العنايہ شرح الهدايہ: +100)

ترجمہ:ہمارے بعض مشائخ کا کہناہے کہ اس سےمرادمساجدمیں تکرارجماعت سے روکنا ہے اوریہی معنی مرادلینا زیادہ بہتر ہے۔

نمبر2: علامہ بدر الدین عینی رحمہ اللہ (م855ه) فرماتے ہیں:

قيل المرادب الزجرعن تكرار الجماعة في المساجدوقال الشيخ و هوتاويل حسن. (رمزالحقائق في شرح كنز الدائق ج1س47)

ترجمہ: اس سے مرادمساجد میں تکرارجماعت سے روکنا ہے شیخ فرماتے ہیں: یہ اس کی ایک بہترین تاویل ہے۔

نمبر 3: علامه كمال الدين محمدبن عبدالو احدالمعروف بابن الهمام (م861هـ) فرماتـ بين:

هومحمول على تكرار الجماعة في المسجدعلي هيئة الأولى او على النهى عن قضاء الفرائض مخافة الخلل في المودى فانم مكروه. (شرح فتح القدير: ج1ص476 فصل في القراءة بعد ازباب النوافل)

ترجمہ: یہ حدیث محمول ہے مسجد میں پہلی ہیئت کے مطابق دوبارہ جماعت کروانے پر یافرض نمازکو کسی خلل پڑجانے کے اندیشے کی وجہ سے لوٹانے سے روکنے پر کیونکہ یہ دونوں مکروہ ہیں۔

نمبر 4: حكيم الامت مجددالملت مولانااشرف على تهانوى (م 1362هـ) فرماتے ہيں:

قلت واقرب تفاسيره حمله على تكرار الجماعة في المسجد. (جامع الأثار ص37)

ترجمہ: میں کہتا ہوں اس کی قریب ترین تفسیریہ ہے کہ اسے مسجدمیں تکرارجماعت پر محمول کیاجائے۔

# دلیل نمبر 5:

عن سليمان يعنى مولى ميمونة قال اتيت ابن عمر على البلاط و هم يصلون فقلت الاتصلى معهم؟ قال قد صليت انى سمعت رسول الله عليه وسلم لاتصلوا صلوة في يوم مرتين. (سنن ابي داؤدج1ص93باب اذاصلي في جماعة ثم ادرك جماعة يعيد)

ترجمہ: حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا کے آزار کردہ غلام حضرت سلیمان فرماتے ہیں کہ میں (مدینہ طیبہ میں) مقام بلاط میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کے پاس آیا۔ میں نے دیکھا کہ لوگ نماز پڑھ رہے ہیں۔ میں نے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے عرض کیا کہ آپ ان کے ساته نماز کیوں نہیں پڑھ رہے؟ آپ نے فرمایا: میں نماز پڑھ چکا ہوں اور میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ تم ایک نماز ایک دن میں دو مرتبہ نہ پڑھو۔

تشریح حدیث: فقہاء کر ام نے اس حدیث کو مسجد میں جماعت ثانیہ کی نہی پر محمول کیاہے وجہ یہ ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمررضی اللہ عنہما نے جماعت میں شریک نہ ہونے کی یہ وجہ بیان فرمائی کہ ''میں نماز پڑھ چکاہوں'' اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

لاتصلواصلوة في يوم مرتين.

اس کی دو صورتیں ہوسکتی ہیں:

نمبر1: آپ نے پہلی نمازجماعت کے ساتہ پڑھی ہواور آپ اس شخص کیلئے جس نےایک مرتبہ نمازجماعت کے ساتہ پڑھنے کومکروہ سمجھتے ہوں اس لیے جماعت میں شریک نہ ہوئے ہوں۔

نمبر2: یہ جماعت ثانیہ ہواور آپ جماعت ثانیہ میں شریک ہونے کومکروہ سمجھتے ہوں اس لیے آپ جماعت میں شریک میں شریک کوتر جیح دی ہے۔ جماعت میں شریک نہیں ہوئے۔ ہمارے فقہاء نے اس دوسری صورت کوتر جیح دی ہے۔

وجہ ترجیح: آپ کے فرمان ''میں نماز پڑھ چکاہوں''سے یہ مفہوم نکلتا ہے کہ آپ نے فرض نماز تنہاپڑھی تھی اور جوشخص تنہافرض پڑھ لے تواس کیلئے جائز اور مستحب یہ ہے کہ وہ جماعت کوپائے توجماعت کی فضیلت حاصل کرنے کیلئے جماعت میں شریک ہوجائے۔ اس لحاظ سے چاہیے تویہ تھا کہ حضرت عبداللہ بن عمررضی اللہ عنہما جماعت میں شریک ہوجاتے لیکن آپ جماعت میں شریک نہیں ہوئے اسکی یہی وجہ ہوسکتی ہے کہ یہ جماعت ثانیہ ہورہی تھی جسے

آپ صحیح نہیں سمجھتے تھے اس لیے شریک نہ ہوئے۔ نیز اس کی تائید جلیل القر تابعین بالخصوص آپ کے صاحبز ادے حضرت سالم رحمہ اللہ کے فتوےسے بھی ہوتی ہے:

عن عبدالرحمل بن المجبرقال ، دخلت مع سالم بن عبدالله مسجدالجحفة وقدفر غوا من الصلوة فقالوا الاتجمع الصلو تم فقال سالم لا تجمع صلوة واحدة في مسجدواحد مرتين. (المدونة الكبرى ص181كتاب الصلوة في المسجدتجمع الصلوة فيه مرتين)

ترجمہ: حضرت عبد الرحمٰن بن مجبر فرماتے بیں کہ میں حضرت سالم بن عبد اللہ کے ساته مسجد جحفہ گیا، وہاں لوگ نماز سے فارغ ہو چکے تھے، لوگ کہنے لگے:آپ (دوسری) جماعت کیوں نہیں کروا لیتے؟ حضرت سالم نے فرمایا: ایک مسجد میں ایک نماز کی دو مرتبہ نہیں کروائی جا سکتے۔

تحقيق السند: قال العلامم العثماني ورجالم كلهم ثقات (اعلاءالسنن ج4ص280باب كراهية تكرار الجماعة في مسجدمحلم)

#### دلیل نمبر 6:

عن ابراهيم ان علقمة والاسوداقبلامع ابن مسعودالى مسجد فاستقبلهم الناس قد صلوافر فع بهماالى البيت فجعل احدهماعن يمينه والآخرعن شماله ثم صلى بهما. (مصنف عبدالرزاق ج2ص272رقم الحديث 3895باب الرجل يؤم الرجلين)

ترجمہ: حضرت ابراہیم نخعی رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ حضرت علقمہ اور حضرت اسود حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے ساته ایک مسجد میں نماز پڑھنے کے لیے تشریف لائے لوگوں نے ان کا اس حال میں استقبال کیا کہ وہ نماز پڑھ چکے تھے چنانچہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ حضرت علقمہ اور حضرت اسود کو لے کر گھر تشریف لے گئے اور ایک کو دائیں جانب اور ایک کو بائیں جانب کھڑا کیا اور ان دونوں کو نماز پڑھائی۔

غیر مقادین کے پیشواناصر الدین البانی اس حدیث کے ذیل میں لکھتے ہیں:

فلوكانت الجماعة الثانية في المسجد جائزة مطلقا لما جمع ابن مسعود في البيت مع ان الفريضة في المسجد افضل كمابو معلوم ثم وجدت مايدل على ان هذاالاثر في حكم المرفوع الخ. (تمام المنته في التعليق على فقه السنته ص155)

کہ اگرجماعۃ ثانیہ مسجد محلہ میں مطلقاجائز ہوتی توحضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ گھرمیں جماعت نہ کرواتے کیونکہ سب کو معلوم ہے کہ مسجد میں فرض اداکرنا افضل ہے اورمجھے ایک حدیث ایسی ملی ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ یہ موقوف حدیث حکما مرفوع ہے۔ قال الالبانی: بسند حسن عن ابراھیم. (تمام المنتہ ص155)

# دلیل نمبر 7:

عن الحسن قال كان اصحاب محمدصلى اللم عليه وسلم اذادخلو االمسجدوقد صلى فيه صلوافرادى. (مصنف ابن ابى شيبه ج5ص55باب من قال يصلون فراديو لايجمعون رقم الحديث 7188)

ترجمہ: امام حسن بصری رحمہ اللہ فرماتے ہیں حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے صحابہ جب مسجد میں داخل ہوتے اور اس میں نماز ہوچکی ہوتی تو اکیلے اکیلے نماز پڑھتے تھے۔

## <u>دلیل نمبر 8:</u>

عن عبدالرحمن المجبرقال دخلت مع سالم بن عبدالله مسجد الجحفة وقدفر غوامن الصلوة فقالوا الاتجمع الصلوة فقال سالم لا تجمع صلوة واحدة في مسجد واحد مرتين وقال ابن و هب واخبرني رجال من ابل العلم عن ابن شهاب ويحي بن سعيدوربيعة (ابن ابي عبدالرحمان) والليث مثله. (المدونة الكبرى ص 181كتاب الصلوة في المسجدة معالصلوة فيه مرتين)

ترجمہ: حضرت عبدالرحمان مجبر کہتے ہیں میں حضرت سالم بن عبداللہ کے ساتہ مسجد جحفہ میں داخل ہوا اور لوگ نماز سے فارغ ہوچکے تھے لوگوں نے کہا کیا آپ جماعت نہیں کراسکتے، تو حضرت سالم نے فرمایا ایک نماز کی ایک ہی مسجد میں دوبارہ جماعت نہیں ہوسکتی، اور ابن وہب کہتے ہیں کہ مجھے اہل علم نے ابن شہاب اور یحیی بن سعید اور ربیعہ بن ابی عبدالرحمان اور لیث سے اسی طرح خبر دی ہے۔

تحقيق السند: قال العلامة العثماني: ورجالم كلهم ثقات. (اعلاءالسنن ج4ص280 باب كراهية تكرار الجماعة في مسجدم حلم)

#### <u>دلیل نمبر 9:</u>

قال الامام البخاری و کان الاسوداذافا تتم الجماعة ذهب الی مسجدالخر . (صحیح البخاری ج1ص89) ترجمہ: امام بخاری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حضرت اسود سے جب جماعت فوت ہوجاتی تو دوسری مسجد کی طرف تشریف لیے جاتے تھے۔

غیر مقادین کے مستند علماءکے نزدیک جماعت ثانیہ جائز نہیں

#### نمبر1:

غیر مقادین کے مقتدر علامہ ناصر الدین البانی لکھتے ہیں:

وبالجملة فالجمهور على كراهية اعادة الجماعة في المسجدبالشرط السابق وهوالحق ولايعارض هذاالحديث المشهور الا رجل يتصدق على هذافيصلى معه. (تمام المنته في التعليق على فقه السنته ص157) ترجمه: خلاصه كلام يه هي كه جمهور (فقهاء كرام اور ديگر ائمه عظام) شرطِ سابق كي ساته(كه مسجد ميں امام اور مؤذن مقرر هو) مسجدِ محله ميں دوباره جماعت كراني كو مكروه قرار ديتي بيں اور يهى بات حق بهى هي اور اس موقف كي خلاف وه مشهور حديث پيش نه كي جائي جس ميں آيا هي كه حضور صلى الله عليه و سلم نے فرمايا: كوئى بنده ايسا نهيں هي جو اس پر صدقه كرے كه اس كي ساته نماز پڑه لي۔

#### <u>نمبر 2:</u>

غیر مقلدعالم علامہ احمدشاکر تحریر فرماتے ہیں:

والذى ذهب اليه الشافعي من المعنى في هذاالباب صحيح جليل ينبئ عن نظر ثاقب ،وفهم دقيق وعقل دراك لروح الاسلام ومقاصده. (شرح ترمذي الجامع الصحيح ج1ص431بواب الصلوم)

ترجمہ: اس مسئلہ میں جو موقف حضرت امام شافعی رحمہ اللہ نے اپنایا ہے وہ نہایت صحیح اور جلیل القدر ہے جو آپ کے دور رس نگاہ، گہرے فہم اور اسلام کی روح اور اس کے مقاصد کا مشاہدہ کرنے والی عقل کی دلیل ہے۔

#### نمبر <u>3:</u>

غیر مقلد عالم مولانا عبدالجبار سلفی نے تعددجماعت کی مضرتیں کے عنوان سے ایک طویل مضمون لکھا ہے جس میں یہ ثابت کیا کہ جماعت ثانیہ مسجد محلہ میں جائز اور درست نہیں ہے اور یہ مضمون غیر مقلدین کے آرگن ہفت روزہ الاعتصام لاہور جلد47شمارہ نمبر 40میں شائع ہوچکا ہے (20اکتوبر 1995ء)

### جماعت ثانیہ کی کرابت کی عقلی وجوہ:

یہلی وجہ: اگرجماعت ثانیہ کی اجازت دے دی جائے تواس سے پہلی جماعت کی تقلیل لازم آئے گی اور پہلی جماعت کی تقلیل عندالشرع ایک مکروہ امرہے اور ضابطہ ہے کہ جوچیز امر مکروہ کا سبب بنتی ہے وہ بھی مکروہ ہوتی ہے۔ لہذاجماعت ثانیہ جوجماعت اولیٰ کی تقلیل کا سبب ہے وہ بھی مکروہ ہوگی۔

<u>دوسری وجہ:</u> اگرجماعت ثانیہ کی اجازت دیدی جائے توجماعت ثالثہ اورجماعت رابعہ کی ممانعت کی بھی کوئی دلیل نہ ہوگی اوریوں سلسلہ غیرمتناہی حدتک چل پڑے گااورجماعت کا صرف نام رہ جائے گااجتماعیت ختم اور انفر ادیت پیداہوجائے گی جبکہ شریعت میں اجتماعیت مطلوب ہے۔

تیسری وجہ:
اگرجماعت ثانیہ کی اجازت دیدی جائے توجن نمازوں کے بعد سنن اورنوافل ہیں ان میں مشغول ہونے میں خلل لازم آتا ہے کیونکہ جب جہری نمازمیں امام تکبیرات اورقراءت کریگا تولازمی امر ہے کہ اس سے باقی نمازپڑ ھنے والے حضرات کی نمازمیں خلل پیداہوتا ہے اورکس کی نمازمیں شرعاوعقلاخلل اندازی اورتشویش پیداکرنا جائز نہیں ہے۔ لہذاجماعت ثانیہ کی گنجائش نہیں نکلتی ۔

# دلائل غیرمقلدین اوران کے جوابات

# دلیل نمبر 1:

عن ابى سعيدقال قدجاءرجل وقد صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ايكم يتجرعلى

<u>هذافقام رجل وصلى معم </u>

(ترمذی ج1ص53فی الجماعة فی مسجدقد صلی فیم)

ترجمہ: حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ آیک شخص (مسجد میں) اس وقت آیا جب کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نماز پڑھ چکے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: تم میں سے کون شخص اس پر صدقہ کر کے ثواب حاصل کرے گا؟ تو ایک شخص (حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ) کھڑے ہوئے اور اس کے ساته نماز پڑھی۔

#### جواب نمبر 1:

یہ ایک خاص اور جزوی واقعہ ہے اس سے ہرایک کیلئے جماعت ثانیہ پراستدلال درست نہیں ہوسکتا کیونکہ اگریہ واقعہ اذن عام کی حیثیت رکھتا تویقیناصحابہ کرام رضی اللہ عنہم کاعمل اس کے مطابق ہوتا حالانکہ صحابہ کرام میں سے کسی سے یہ ثابت نہیں کہ وہ تکرار جماعت پرکار بند رہے ہوں یہی وجہ ہے کہ اس ایک واقعہ کے علاوہ پورے ذخیرہ احادیث میں کوئی ایک ایسی مثال نہیں ملتی کہ مسجدنبوی میں دوسری جماعت کی گئی ہو۔

#### <u>جواب نمبر2:</u>

اس واقعہ کاجماعت ثانیہ سے تعلق ہی نہیں ہے کیونکہ عرف میں جماعت ثانیہ اس جماعت کوکہتے ہیں جس میں امام اورمقتدی دونوں فرض پڑھنے والے ہوں اورمذکورہ واقعہ میں امام مفترض جبکہ مقتدی متنفل ہے۔ چنانچہ اسی بات کی صراحت غیرمقلدین کے پیشواعلامہ ناصرالدین البانی نے بھی کی ہے،وہ لکھتے ہیں:

ولايعارض هذاالحديث المشهور الارجل يتصدق على هذافيصلى معم وسياتى في الكتاب. (ص277)

فان غاية مافيه حض الرسول صلى الله عليه وسلم احد الذين كانواصلوامعه صلى الله عليه وسلم في الجماعة الاولى ان يصلى وراءه تطوعافهى صلوة متنفل وراء مفترض وبحثنا انماهوفى صلوة مفترض وراءالمفترض فاتتهم الجماعة الاولى ولايجوزقياس هذه على تلك لانه قياس مع الفارق من وجوه. (تمام المنته في التعليق على فقه السنة: ص157)

ترجمہ: اور اس موقف کے خلاف وہ مشہور حدیث پیش نہ کی جائے جس میں آیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ کوئی بندہ ایسا نہیں ہے جو اس پر صدقہ کرے کہ اس کے ساته نماز پڑھ لے؟! کیونکہ اس حدیث سے زیادہ سے زیادہ سے زیادہ یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے ان لوگوں میں سے جنہوں نے آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے ساته پہلی جمات میں شرکت کی تھی ایک شخص کو اس پر ابھارا ہے کہ وہ اس آنے والے کے پیچھے نفل نماز پڑھ لے۔ پس یہ تو یہ صورت ہوئی کہ ایک نفل نماز پڑھنے والا فرض نماز پڑھنے والے کی اقتداء میں نماز پڑھنے والے کے ہمارے بحث تو اس میں ہے کہ ایک فرض نماز پڑھنے والا دوسرے فرض نماز پڑھنے والے کے پیچھے نماز پڑھنے والے کے کہ پیچھے نماز پڑھنے والے کے پیچھے نماز پڑھے اور وہ دونوں ایسے ہوں جن سے پہلے جماعت رہ گئی ہو اور اس دوسرے مسئلہ پر قیاس نہیں کیا جا سکتا، کیونکہ یہ متعدد وجوہ سے قیاس مع الفارق ہے۔

#### جواب نمبر 3:

اس حدیث کے الفاظ ہی جماعت ثانیہ کی ناپسندید گی پردلالت کرتے ہے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

ایکم یتحیر. (وفی روایة) یتصدق.

یعنی یہ شخص تاخیر کیوجہ سے جماعت کے ثواب کامستحق تونہیں تھا لیکن جیسے کسی کوصدقہ دیکر اس پراحسان کیا جاتاہے ایسے ہی کوئی شخص اس کے ساته شریک ہوکر اس پرجماعت کے ثواب کا صدقہ اور احسان کردے۔

نیز اگر جماعت ثانیہ پسندیدہ ہوتی توآپ صلی اللہ علیہ وسلم کاار شادمبارک کچہ اس طرح ہوتا جب جماعت سے پیچھے رہ جاؤتو دوسری جماعت کرلیاکرو یاکوئی اور ایساکلمہ ہوتا جس سے جماعت ثانیہ کی پسندیدگی ظاہر ہوتی لیکن یہاں تواس کے ہم معنی کوئی لفظ بھی نہیں فرمایابلکہ آپ علیہ السلام نے فرمایا ایکم تم میں سے کوئی ایک اس پر صدقہ کرے گویا زیادہ کی شرکت بھی ناپسند تھی اور صحابہ کرام نے بھی اس بات کو سمجھا اور ان میں سے صرف ایک ہی شخص نے شرکت کی ورنہ سب دوڑ پڑتے۔

#### <del>دلیل نمبر 2:</del>

جاء انس بن مالک الی مسجد قد صلی فیم فاذن واقام وصلی جماعة. (بخاری ج1ص89باب فضل صلوة الجماعة)

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ نماز پڑھنے کی غرض سے ایک مسجد میں تشریف لائے، وہاں نماز ہو چکی تھی، آپ کے اذان و اقامت کہہ کر جماعت سے نماز پڑھی۔

#### جواب نمبر 1:

یہ حدیث متنامضطرب ہے لہذااس سے استدلال درست نہیں ہے۔ السنن الکبری للبیہقی کی روایت میں مسجدبنی ثعلبہ ،، روایت میں مسجدبنی رفاعۃ کاذکرہے اورمسندابی یعلی موصلی کی روایت میں مسجدبنی ثعلبہ ،، کاذکرہے نیزمصنف ابن ابی شیبہ کی روایت میں حضرت انس رضی اللہ عنہ کاامامت کیلئے مقتدیوں کے درمیان کھڑے ہونے کاذکر ہے اوربیہقی کی روایت میں کہ انہوں نے آگے بڑھ کرنمازپڑھائی تفصیل ملاحظہ فرمائیں سنن کبری بیہقی کی روایت:

عن الجعدابى عثمان اليشكرى قال صليناالغداة فى مسجدبنى رفاعة جلسنافجاء انس بن مالك فى نحومن عشرين من فتيانه فقال اصليتم ؟ قلنانعم فامربعض فتيانه فاذن واقام ثم تقدم فصلى بهم. (ج3ص70باب الجماعة فى مسجدقد صلى فيه)

ترجمہ: حضرت جعد ابو عثمان یشکری فرماتے ہیں: ہم مسجد بنو رفاعہ میں صبح کی نماز پڑھ کر بیٹھے ہی تھے کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیس نوجوانوں کے ساته حاضر ہوئے، فرمانے لگے: کیا تم نے نماز پڑھ لی ہے؟ ہم نے کہا: جی ہاں!! تو آپ نے اپنے ایک ساتھی کو حکم دیا، اس نے اذان و اقامت کہی، پھر آپ آگے بڑھے اور اپنے ساتھیوں کو نماز پڑھائی۔ مسندابی یعلی کی روایت:

عن الجعدابى عثمان قال مربناانس بن مالك فى مسجدبنى ثعلبه فقال اصليتم؟ قال قلنانعم ،وذاك صلوة الصبح ،فامرر جلافاذن واقام ثم صلى باصحابه. (مسندابى يعلى ص812رقم الحديث 4354تذكرة سعيدبن سنان)

ترجمہ: حضرت جعد ابو عثمان فرماتے ہیں کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ ہمارے پاس مسجد نبی ثعلبہ کے پاس سے گزرے۔ آپ نے فرمایا: کیا تم نے نماز پڑھ لی ہے؟ ہم نے ہاں میں جواب دیا اور یہ صبح کی نماز تھی۔ چنانچہ آپ نے ایک آدمی کو حکم دیا تو اس نے اذان و اقامت کہی، پھر آپ نے اپنے ساتھیوں کو نماز پڑھائی۔

مصنف ابن ابی شیبہ کی روایت:

عن اليحى قال جاءنا انس بن مالك وقدصلينا الغداة فاقام الصلوة ثم صلى بهم فقام وسطهم. (ج5ص54باب في القوم يجيئون الى المسجدوقدصلي فيم)

ترجمہ: حضرت یحیی فرماتے ہیں کہ ہمارے پاس حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ اس وقت تشریف لائے جب ہم صبح کی نماز پڑھ چکے تھے۔ پھر آپ نے اپنے ساتھیوں کے درمیان کھڑے ہو کر ان کو نماز پڑھائی۔

#### جواب نمبر2:

اس حدیث میں جس مسجدکاذکر ہے اس میں یہ احتمال غالب ہے کہ یہ مسجدطریق تھی، اس احتمال پرکئی قرینہ جات ہیں:

قرینہ نمبر 1: مسجدبنی ثعلبہ اور مسجدبنی رفاعہ عہد نبوت میں معروف مساجدمیں سے نہیں تھی علامہ عینی اور علامہ سمہودی کی تحقیق کے مطابق عہدنبوت میں چالیس مساجدکاتذکرہ آتا ہے ان چالیس میں نہ مسجدبنی ثعلبہ کاذکر ہے اور نہ ہی مسجدبنی رفاعہ کاذکر ہے لہذا غالب گمان یہی ہے کہ وہ مسجدطریق تھی اور مسجدطریق میں جماعت ثانیہ پرکوئی اختلاف نہیں ہے۔

قرینہ نمبر2: بیہقی کی روایت میں ہے کہ آپ بیس افر ادکے ساته مسجدمیں تشریف لائے ۔ فجاء انس بن مالک فی نحومن عشرین من فتیانہ (سنن کبری للبیہقی ج6ساب الجماعۃ فی مسجدقد صلی فیہ )

اس سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ آپ رضی اللہ عنہ کہیں جارہےہوں گے اور مسجدطریق میں آپ نے جماعت کروائی ہوکیونکہ مسجد محلہ میں بیک وقت بیس آدمی جماعت سےرہ جائیں اور زمانہ بھی خیر القرون کا ہوسمجہ میں نہیں آتا اس سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ مسجدطریق تھی۔

قرینہ نمبر 3. اس روایت میں صراحت ہے کہ آپ نے باقاعدہ اذان واقامت کے ساتہ جماعت کروائی تھی اور مسجدمحلہ میں اذان واقامت کے ساتہ جماعت ثانیہ کاکوئی بھی قائل نہیں ہے۔ لہذااس سے بھی یہی معلوم وثابت ہواکہ یہ مسجدمحلہ نہ تھی بلکہ مسجدطریق تھی۔

دلیل نمبر 3:

عن سلمة ابن كهيل ان ابن مسعود دخل المسجدوقدصلوافجمع بعلقمه ومسروق والاسود. (مصنف ابن ابي شيبه ج5ص54رقم الحديث 7182)

ترجمہ: حضرت سلمہ بن کھیل سے روایت ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نماز پڑھنے کے لیے مسجد میں تشریف لائے تو لوگ نماز پڑھ چکے تھے۔ آپ نے حضرت علقمہ، حضرت مسروق اور حضرت اسود کے ساته جماعت کروائی۔

#### جواب نمبر 1:

اس روایت سےبھی جماعت ثانیہ کےجواز پر استدلال درست نہیں ہے کیونکہ اس روایت سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ حضرت علقمہ، حضرت مسروق اورحضرت اسودبھی مفترض تھے بلکہ الفاظ روایت ''ان ابن مسعود دخل'' سے اشارہ ملتا ہے کہ یہ حضرات نماز پڑھ چکے تھے صرف حضرت عبد اللہ بن مسعودکی نمازرہ گئی تھی چنانچہ یہ صورت بھی متنفل کی مفترض کے پیچھے اقتداء والی بنتی ہے جبکہ مسئلہ یہ ہے کہ مفترض کی اقتداء مفترض کے پیچھے ہواوروہ اس روایت سے ثابت نہیں ہوتی، لہذااس سےاستدلال درست نہیں ہے۔

# جواب نمبر2:

یہ حدیث موقوف ہے اور غیر مقادین کاضابطہ ہے کہ موقوفات صحابہ حجت نہیں ہیں۔ چند حوالہ جات ملاحظہ ہوں:

- 1: افعال الصحابة رضى اللم عنبم لا تنتبض للاحتجاج بها. (فتاوى نذيريه بحواله مظالم رويرى: ص 58)
  - 2: صحابہ كا قول حجت نہيں۔ (عرف الجادى: ص 101)
- 3: صحابی کا کردار کوئی دلیل نہیں اگرچہ وہ صحیح طور پر ثابت ہوں۔ (بدور الاہلہ: ج 1 ص 28)
  - 4: آثار صحابہ سر حجیت قائم نہیں ہوتی۔ (عرف الجادی: ص 80)
- 5: خداوند تعالىٰ نے اپنے بندوں میں سے كُسى كو صحابہ كر أم كے آثار كا غلام نہيں بناياہے۔ (عرف الجادي: ص 80)
  - 6: موقوفات صحابہ حجت نہیں۔ (بدورا لاہلہ: ص 129)

# حفاظت قرآن

1

از افادات:متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

قرآن کریم آسمانی کتابوں میں سب سے بلند اور ممتاز اس سبب سے بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے کسی تحریف اور تبدیلی سے محفوظ رکھنے کا خود ذمہ لیا ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ نے قرآن کی حفاظت کا ذمہ نہ لیا ہوتا تو اس میں بھی تحریف اور تبدیلی کا وہی حال ہوتا جو سابقہ آسمانی کتابوں کا ہوا ، کیونکہ سابقہ آسمانی کتابوں کی حفاظت کی ذمہ داری اللہ نے انہی لوگوں کو سونپی تھی جن کی طرف اللہ نے وہ کتابیں اتاری تھیں۔

قرآن کریم کو اس عظیم خوبی کے ذریعے دوسری آسمانی کتابوں سے بلند اور ممتاز کرنے کی حکمت یہ ہے کہ یہ آسمانی کتابوں میں سے آخری کتاب ہے اور آسمانی کتابوں کے سلسلے کو ختم کرنے والی ہے۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے اس کی حفاظت کے لیے ایسے اسباب تیار اور مہیا فرمائے جو اس کے علاوہ کسی بھی اور کتاب کے لیے میسر نہیں تھے۔

ان آسباب میں سے رسول اللہ صلّی اللّٰہ علیہ و علی آلّٰہ وسلم کے پہلے خلیفہ حضرت ابو بکرصدیق رضی اللّٰہ عنہ کا قرآن کولکھا ہوا جمع کرنا تھا۔ ان اسباب میں سے ایک سبب یہ بھی تھا کہ رسول اللّٰہ صلّی اللّٰہ علیہ و علی آلہ وسلم کے تیسرے خلیفہ حضرت عثمان ذو النورین رضی اللّٰہ عنہ کا تمام صحابہ رضی اللّٰہ عنہم کی رضا مندی سے قرآن کو ایک کتاب کی صورت میں ثابت شدہ قراءتوں کے مطابق جمع فرمایا، پھر اس کے نسخے لکھوا کر تمام ملکوں میں روانہ فرمائے ۔ ان اسباب میں سے سب سے بڑا اور معجزاتی سبب قرآن مجید کو زبانی یاد کرنا ہے۔

#### حفاظت کے چند دلائل:

### <u>آيت1:</u>

إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون. (سورة الحجر: 9)

# <u>تفاسير:</u>

- \* أنه هو الذي أنزل الذكر، و هو القرآن، و هو الحافظ له من التغراي إلى و التبديل. (تفسير ابن كثير تحت هذه الآية)
  - \* ﴿ وَإِنَا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ من التبديل والتحريف والزيادة والنقص. (تفسير جلالين)
- \* وإنا له لحافظون ( الضمرايار في له يرجع إلى الذكر يعني , وإنا للذكر الذي أنزلناه على محمد لحافظون يعني من الزيادة فرايه , والنقص منه والتغرايار والتبديل والتحريف , فالقرآن العظرايام محفوط من هذه الأشراياء كلها لايقدر أحد من جمرايع الخلق من الجن والإنس أن يزيد فرايه , أو ينقص منه حرفا واحدا أو كلمة واحدة , و هذا مختص بالقرآن العظرايام بخلاف سائر الكتب المنزلة فإنه قد دخل على بعضها التحريف , والتبديل والزيادة والنقصان. (تفسير خازن)

## <u>آيت2:</u>

إن الذين كفرو ا بالذكر لما جاءهم و إنه لكتاب عزيز. لايأتراليه الباطل من برايان يديه و لامن خلفه تنزيل من حكرال م حمرال د. (سورة فصلت: 41، 42)

''من بین یدیہ ''سے مراد عالم بالاسے حضور علیہ السلام تک جن واسطوں سے قرآن پہنچا وہ معتبر ہیں، شیطانی وساوس سے محفوظ ہیں اور ''ومن خلفہ'' سے مراد آپ علیہ السلام سے امت تک جن واسطوں سے دین پہنچا وہ واسطے بھی معتبر ہیں۔

يا "من بين يديم" وقت نزول اور "ومن خلفم" بعد رحلت رسول ـ

''لایاتیہ الباطل ''… ''باطل'' خلافِ حق چیز کو کہتے ہیں، تحریف بھی چونکہ خلافِ حق ہے

<del>اس لئے یہ قرآن میں نہیں ہوسکتی ۔</del>

ايت3:

الاتحرك به لسانك لتعجل به. إن عارلي نا جمعه وقرآنه (سورة القيامة: 16، 17)

\* حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ اس آیت کے متعلق فرماتے ہیں :

حفظ قرآن کہ موعود حق است باایں صورت ظاهر شد کہ جمع آل در مصاحف کنند.

(از الم الخفاءعن خلافة الخلفاء: مقصد اول فصل سوم ج1ص193)

ترجمہ :قرآن کی حفاظت جس کاو عدہ خداوند ُنے (''انالہ لُحافظون'' میں) کیا، ۗ وہ اس شُکُل میں پور اُ ہوا کہ مصاحف میں لوگ اس کو جمع کریں۔

\* مولانا عبد الشكور لكهنوى رحمه الله اس آيت كے متعلق فرماتے ہيں:

اس آیت سے بھی قرآن مجید کا ہر قسم کی تحریف سے محفوظ ہونا ثابت ہوتا ہےاور تحریف کی رسائی قرآن تک محال وناممکن ثابت ہوتی ہے کیونکہ جب قرآن کا مصحف میں جمع کرانا اور اس کے درس کا دنیا میں قائم رکھنا خدانے اپنے ذمہ لیا اور ظاہر ہے کہ یہ سب ذمہ داریاں اصلی قرآن کے لئے ہیں۔ لہذا ناممکن ہے کہ وہ محرف صورت میں جمع ہو محرف درس قائم رہے ورنہ خلف و عید لازم آئے گا۔ (تحفہ اہل سنت ص337)

فائده: ایک حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

وأنزلت عارليك كتابا لايغسله الماء.

(صحيح مسلم باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار)

ترجمہ:اے میرے پیغمبر! میں نے آپ پر ایک ایسی کتاب نازل کی جس کو پانی دھو نہیں سکتا۔

اس كى شرح كرتے ہوئے شاہ ولى اللہ محدث دہلوى رحمہ اللہ فرماتے ہيں:

این کنایم است از انکم اگر مساعی بنی آدم صرف شوند در محوقر آن قادر نشوند برآن.

(ازالة الخفاءعن خلافة الخلفاء مقصد اول فصل سوم ج1ص193)

ترجمہ: اس فرمان کا مطلب یہ ہے کہ اگر تمام انسان مل کربھی قرآن کو مٹانے کی کوشش کریں تب بہی نہیں مٹاسکتے۔ (کیونکہ حفاظت کا ذمہ خود خالق نے لیا)

روافض؛ قائلين تحريف قرآن

#### چند ابتدائی باتی<u>ں:</u>

[1]: روافض کے مذہب کی بنیادوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ راویان دین اور ناقلین قرآن کی پہلی جماعت حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جھوٹے تھے ۔ حضور علیہ السلام کی وفات کے بعد چند اشخاص کے علاوہ سب مرتد ہو گئے تھے۔ نعوذ باللہ من ذلک

[2]: اس بات پر مسلمانوں کے ساتہ ساتہ تقریباً روافض کا بھی اتفاق ہے کہ موجود ہ قرآن جو ہمیشہ سے پڑھا جا رہا ہے یہ حضرات خلفاء ثلاثہ کی محنت اور ان کے اہتمام سے جمع ہو ا اور ان حضرات نے اس مصحف کو پوری دنیا میں پھیلایا ہے۔ روافض خلفاء ثلاثہ کو بے دین اور دشمن دین سمجھتے ہیں تو ان کے دور میں جمع کیا ہوا قرآن کیسے درست ہو سکتا ہے؟!

[3]: روافض کی معتبر کتب میں تقریباً دو ہزار روایات ایسی ہیں جو اس موجودہ قرآن کو محرف بتاتی ہیں اور ان روایات کو رافضی مصنفین نے اپنے زعم کے مطابق ائمہ معصومین سے نقل کیا ہے۔ بلکہ باقر مجلسی کی تحریرات سے ثابت ہوتا ہے کہ اس مسئلہ کی روایات عقیدہ امامت کی طرح متواتر ہیں۔ چنانچہ ایک روایت نقل کرکے لکھتے ہیں:

فالخبر صحيح واليخفى ان هذا الخبر وكثير من الاخبار الصحيحة صريحة في نقص القرآن وتغييره،

وعندى ان الاخبار في هذاالباب متواترة معنى وطرح جميعها يوجب رفع الاعتماد عن الاخبار راسابل ظني ان

الاخبار في هذاالباب لايقصر عن اخبار الامامة. (مرآة العقول: ج4ص857)

ترجمہ: یہ حدیث صحیح ہے۔ نیز یہ روایت اور دیگر کئی ایک صحیح روایات تحریف قرآن پر صراحتاً دال ہیں میرے نزدیک مسئلہ تحریف کی روایات متواتر معنوی ہیں، ان تمام روایات کو ترک کرنے سے پورے فن حدیث سے اعتماد ختم ہوجائے گا میرے علم کے مطابق مسئلہ تحریف

کی روایات مسئلہ امامت سے کم نہیں ۔

اسى طرح نعمت الله جزائرينے لكها:

ان تسليم تواترها عن الوحى اللهم وكون الكل قد نزل به الروح الامين يفضى الى طرح الاخبار المستفيضة بل المتواترة الدالة بصريحها على وقوع التحريف في القرآن كلاما ومادة واعرابا مع ان اصحابنا

رضوان اللم عليهم قداطبقوا على صحتها والتصديق بها. (انوار نعمانيم ج2ص11)

ترجمہ: اگر اس موجودہ قرآن کو اصلی مان لیا جائے تو ان تمام متواتر روایات کو چھوڑنا پڑے گا جو اس بات کی دلیل ہیں کہ قرآن کریم کی عبارت، الفاظ اور اعراب میں تحریف کی گئی ہے۔ نیز ہمارے شیعہ ان روایات کی صحت پر متفق ہیں اور ان کی تصدیق بھی کرتے ہیں۔

[4]: یہ روایات روافض کے محدثین نے ائمہ معصو مین کی طرف منسوب کی ہیں۔ اس کے برخلاف قرآن کے کامل اور غیر محرف ہونے کی کوئی روایت امام معصوم سے نہیں ملتی۔

[5]: اہل تشیع کے چند گنتی کے علماء کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ تحریف قرآن کے قائل نہیں تھے لیکن ان کا قول چند وجوہ سے معتبر نہیں:

١: ائمہ معصومین کے مقابلہ میں ان کے قول کی کوئی حیثیت نہیں۔

۲: ان کا یہ قول تقیہ کی وجہ سے ہے کیونکہ انہوں اپنی تائید میں ائمہ معصومین کی
 کوئی روایت پیش نہیں کی۔

۳: جن روایات سے تحریف ثابت ہے ان کا جواب نہیں دیا اور نہ ہی قائلین پر کوئی حکم لگایا۔

۴: روایات کو ضعیف تو کہا ہے مگر وجہ ضعف بیان نہیں کی۔
 ثبوت قول تحریف از کتب شیعہ:

[1]: انہم اثبتوا فی الکتاب مالم یقلہ اللہ لیلبسوا علی الخلیقة . (الاحتجاج طبرسی ص 295) ترجمہ:انہوں (صحابہ کرام رضی اللہ عنہم) نے قرآن میں وہ باتیں بڑھادیں جو اللہ تعالیٰ نے نہیں فرمائی تھیں تاکہ مخلوق خداکو فریب دیں۔

[2]: دفعهم الاضطرار، بورود المسائل عليهم عمالا يعلمون تاويله الى جمعه وتاليفه وتضمينه من تلقائهم ما يقيمون به دعائم كفر هم. (الاحتجاج ص 305)

ترجمہ:لوگوں نے جب صحابہ سے وہ مسائل پوچھے جن کو وہ نہیں جانتے تھے تو مجبور اُانہیں قرآن جمع کرنا پڑا۔ پھر انہوں نے قرآن میں وہ باتیں بڑھائیں جن سے ان کے کفر کے ستونوں کو تقویت ملی۔

[3]: ولو شرحت لك كلما اسقط وحرف وبدل مما يجرى هذا المجرى لطال وظهر ما تحظر التقية اظهاره.

(الاحتجاج ص 300،301)

ترجمہ :قرآن کی جو آیتیں ختم کی گئی اور جن آیات میں ردوبدل کی گئی اگر وُہ سب میں بیان کردوں ۔ تو بات لمبی ہوجائے گی اور جس چیز سے تقیہ مانع ہے وہ ظاہر ہوجائے گی۔

[4]: قال ابو جعفر عليه السلام لولاانه زيد في كتاب الله ونقص منه ما خفى حقنا على ذى حجا. (فصل الخطاب ص 85)

ترجمہ: امام محمد باقر فرماتے ہیں: اگر قرآن میں کمی بیشی [تحریف] نہ کی گئی ہوتی تو کسی عقامند انسان پہ ہمارا حق مخفی نہ ہوتا۔

[5]: وعن ابى ذر الغفارى رضى الله عنه انه لما توفى رسول الله صلى الله عليه واله جمع على القرآن وجاءبه الى المهاجرين و الانصار وعرضه عليهم كما قد اوصاه بذالك رسول الله صلى الله عليه واله فلما فتحه ابوبكر خرج فى اول صفحة فتحها فضايح القوم فوثب عمر وقال يا على اردده فلا حاجه لنا

فيه فاخذه على عليه السلام وانصرف ثم احضروا زيد بن ثابت وكان قاريا للقرآن فقال له عمر ان عليا جاءنا بالقرآن وفيه فضايح المهاجرين و الانصار وقدر اينا ان نولف القرآن ونسقط منه ماكان فيه فضيحة وهتك للمهاجرين والانصار فاجابه زيد الى ذالك ـ اقول والاخبار في آيات خاصة من التحريف اكثر من ان احصيها. (فصل الخطاب ص 86)

4

ترجمہ:حضرت ابو ذر غفاری فرماتے ہیں: حضور علیہ السلام کی وفات کے بعد آپ کی وصیت کے مطابق حضرت علی المرتضیٰ نے اصلی قرآن ایک جگہ جمع کیا اور اس کو مہاجرین وانصار کے سامنے پیش کیا۔ حضرت ابوبکر نے جب اس کا پہلا صفحہ کھولا تو دیکھا اس میں قوم (صحابہ) کی برائیوں کا تذکرہ تھا جنہیں دیکہ کر حضرت عمر نے فوراًکہا: علی! آپ یہ قرآن لے جائیں ،ہمیں اس کی ضرورت نہیں۔ حضرت علی وہ قرآن لے کر چلے گئے۔ بعد میں ابوبکر وعمر نے قرآن کریم کے قاری حضرت زید بن ثابت کو بلاکر کہا کہ علی ہمارے پاس قرآن لے کر آیا تھا جس میں مہاجرین وانصار کی برائیوں کا تذکرہ تھا، ہمارا خیال ہے کہ ہم لوگ ایک ایسا قرآن جمع کریں جس سے صحابہ کی برائیوں کو ختم کر دیاجائے۔ حضرت زید ان حضرات کے حکم پر قرآن میں تحریف کی روایات بے کرنے کے لئے تیا ر ہوگئے۔ میں (یعنی کرمانی ) کہتا ہوں: قرآن کریم میں تحریف کی روایات بے شمار ہیں۔

[6]: شیعہ عالم محمد محسن فیض کاشانی نے لکھا:

آنچه از مجموع اخباری که گذشت واحادیث دیگری که از طریق اهل بیت علیهم السلام نقل شده است استفاده می شود ، اینست که " این قرآنی که هم اکنون در اختیار ما است تمام وکمال آنگونه نیست که بر محمد صلی الله علیه واله وسلم نازل شده است ، بلکه در قرآن کنونی زیادتی هست که خلاف ما انزل لله می باشد واز شق دوّم بخشی تحریف شده برخی مغیر معنی وبخش کثیری هم محذوف می باشد. (ترجمه تفسیر شریف صافی ج1ص67)

ترجمہ: مذکورہ اخبار اور ان کے علاوہ اور بھی بہت ساری احادیث جو اہل بیت کے طریق سے مروی ہیں، سے معلوم ہوتا ہے کہ موجودہ قرآن مجید جو ہمارے پاس ہے یہ وہی قرآن نہیں ہے جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا تھا بلکہ اس میں ایسی زیادتی کردی گئی ہے جو اصل قرآن کے خلاف ہے۔ دوسرا یہ بھی کہ یہ موجود قرآن محرف ہے ، بعض جگہ تحریف معنوی کی گئی ہے اور بہت سارے مقامات حذف کر دیے گئے ہیں۔

[7]: مقبول حسین دہلوی نے ''ذالک بانہم کر ہوا ما انزل اللہ'' کی تفسیر میں لکھا ہے:

تفسیر قمی میں جناب امام محمد باقر سے منقول ہے کہ جبرائیل امین نے جناب رسول خدا کویہ آیت پہنچائی ''ذالک بانہم کر ہوا ما انزل اللہ فی علی'' مگر مرتدین نے نام اڑاد دیا۔ پس اس کا نتیجہ بھگتیں گے جو آگے بیان فرمایا ہے ''فاحبط اعمالهم'' . (ترجمہ مقبول ص 809)

[8]: ''وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون'' كي تفسير ميں لكها ہے:

تفسیر قمی میں ہے کہ جناب امیر المؤمنین نے سورہ واقعہ تلاوت فرمائی تو اس آیت کو یوں تلاوت فرمایا ''وتجعلون شکرکم انکم تکذبون'' جب ختم کر چکے تو ارشاد فرمایا: میں جانتا تھا کہ کوئی کہنے والا ضرور کہےگا کہ یہ آیت یوں کیوں پڑھی؟ میں نے اس کو اس طرح اس لیے پڑھا کہ جناب رسول خدا کو اسی طرح تلاوت فرماتے سنا اور لوگوں کی یہ حالت تھی کہ جب بارش ہوتی تو وہ یہ کہتے کہ فلاں اور فلاں ستارے کے سبب ہم پہ بارش ہوئی، اس پر خدائے تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ''وتجعلون شکرکم انکم تکذبون''۔ نیز جناب امام جعفر صادق سے بھی منقول ہے کہ ان حضرات کے سامنے ''وتجعلون رزقکم '' پڑھا گیا توآپ نے فرمایا کہ اصل تو ''تجعلون شکرکم'' ہے۔

(ترجمہ مقبول: ص 857)

[9]: شیعوں کے نزدیک آیات قرآنیہ کی تعداد :کلینی نے حضرت امام جُعفر صادق کی طرف منسوب کرکے لکھا ہے:

ان القرآن الذي جآء به جبر ئيل عليه السلام الى محمد صلى الله عليه وسلم سبعة عشر الف آية . (اصول كافي ج2ص605)

# فریق مخالف کے شبہات اور ان کا ازالہ

شبہات اور ان کے جوابات سے پہلے چند باتیں ذہین نشین ہونی چاہیے:

[1]: جس طرح كتب شيعم ميں ائمہ معصومين كے اقوال موجود ہيں كہ موجودہ قرآن محرّف اور تبديل شدہ ہے، اصلى نہيں ہے اسى طرح اہل سنت پر الزام تب ثابت ہوگا جب نبى عليہ السلام سے كوئى روايت پيش كى جائے كہ يہ قرآن اصلى نہيں بلكہ تحريف شدہ ہےكيونكہ اہل سنت نبى كے علاوہ كسى كو بھى معصوم نہيں مانتے ـ

[2]: کتب شیعہ میں تحریف کی روایات بقول شیعہ مصنفین؛ متواتر ہیں۔ لہذا ان کا حق بنتا ہے کہ کتب اہل السنت سے متواتر روایات پیش کریں، اخبار احاداور ضعیف روایات کو پیش نہ کریں۔ [3]: جو روایت یاعبارت پیش کریں اس میں یہ الفاظ ہوں کہ موجودہ قرآن اصلی نہیں بلکہ محرف ہے، اختلاف قراءت یا منسوخ کی بات نہ ہو۔

#### شبہہ نمبر 1:

قرآن مجید کا ایک حصہ ایسا تھا جو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں تھا، جس کو بکری کھا گئی تھی۔ ابن ماجہ میں روایت ہے:

عن عائشة: قالت لقد نزلت آية الرجم ورضاعة الكبرليار عشرا. ولقد كان في صحرليافة تحت سريري.

فلما مات رسول الله صلى الله علرايه و سلم وتشاغلنا بموته دخل داجن فأكلها. (سنن ابن ماجة: باب رضاع الكبير) جو اب نمبر 1:

اس روایت میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے جن آیات کا تذکرہ فرمایا ہے، یہ باجماع امت وہ آیتیں ہیں جن کی تلاوت منسوخ ہو چکی ہے۔ جیسا کہ محققین نے تصریح کی ہے: چنانچہ امام علامہ آلوسی بغدادی فرماتے ہیں:

أن جمرليع ذلك منسوخ. (روح المعانى ج4ص254 تحت الآية)

ترجمہ: یہ منسوخ ہے۔

خود حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بھی اس کے منسوخ ہونے کی قائل ہیں۔ لہذا اگر انھوں نے یہ آیات کسی کاغذ پر لکه کر رکھی ہوئی تھیں تو اس کا منشاء سوائے ایک یادگار کے تحفظ کے اور کچه نہ تھا، ورنہ اگر یہ آیات حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے نزدیک قرآن کریم کا جزء ہوتیں تو وہ کم از کم ان کو تو یاد تھیں، وہ ان کو قرآن کریم کے نسخوں میں درج کراتیں لیکن انھوں نے ساری عمر ایسی کوشش نہیں کی، اس سے صاف واضح ہے کہ خود حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے نزدیک یہ آیات محض ایک علمی یادگار کی حیثیت رکھتی تھیں اور قرآن کریم کی دوسری آیات کی طرح اس کو مصحف میں درج کرانے کا کوئی اہتمام ان کے پیش نظر بھی نہیں تھا۔ لہذا اس واقعہ سے قرآن کریم کی حفاظت پر کوئی حرف نہیں آتا۔

#### <u>جواب نمبر2:</u>

ابن ماجہ کی اس روایت میں چند راوی ضعیف ہیں۔

ایک راوی "عبد الاعلی" ہے۔ ائمہ نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے۔

- \* امام شمس الدين ذہبى رحمہ اللہ فرماتے ہيں: لم يكن بالقوى. (ميزان الاعتدال للذہبى ج2ص90)
- \* امام ابن الجوزى رحمہ اللہ فرماتے ہیں: قدریا لم یکن بالقوى (تہذیب التہذیب لابن حجر ج3 ص96)
  - \* امام ابن سعد رحمه الله فرماتے ہیں: و لم یکن بالقوی فی الحدیث . (طبقات ابن سعد ج7)

دوسرا راوی ''محمد بن اسحاق'' ہے۔ اس کے بارے میں ائمہ جرح و تعدیل نے یہ رائے دی ہے:

متهم بالقدر، يتشيع، يحدث عن المجهولين الاحاديث الباطلة، كان يدلس ،كذاب ،معتزلى ،دجال ،ليس بحجة ـ

(تہذیب التہذیب لابن حجر ج ص39، میزان العتدال للذہبی ج3ص22،121 ،تاریخ بغداد ج1ص230) ترجمہ: اس پر قدری ہونے کا الزام ہے، شیعہ بھی تھا، مجہول لوگوں سے باطل احادیث روایت کرتا

- تها، تدلیس بهی کرتا تها، جهو<sup>ل</sup>ا، معتزلی، دجال تهااور احادیث میں حجت بهی نہیں تها۔

جواب نمبر 3:

محققین نے اس روایت کو باطل قرار دیا ہے، لہذا یہ روایت حجت نہیں۔

1: مشہور فقیہ اور اصولی امام ابو بکر محمد بن احمد بن ابی سہل السرخسی المتوفی سنہ 490ھ نسخ کے متعلق علمی بحث کرتے ہوئے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی مندرجہ بالا روایت کو نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

لا أصل هذا الحديث. (اصول السرخسى ج 2ص80)

کہ اس حدیث کی کوئی اصل نہیں، یعنی یہ حدیث ثابت ہی نہیں۔

2:امام ابو البركات النسفى اپنى تفسير ميں لكھتے ہيں:

فمن تألرل فات الملاحدة والروافض. (تفسير المدارك للنسفى ج 3ص 234)

ترجمہ: یہ روایت روافض کی کارستانی ہے۔

3: شیخ محمد اطاہر بن عاشور اس روایت کے بارے میں لکھتے ہیں:

فمن تألرل فات الملاحدة و الروافض اه (التحرير والتنوير ج21 ص 247)

ترجمہ: یہ روایت روافض کی کارستانی ہے۔

4: امام فخر الاسلام بزدوی رحمه الله فرماتے ہیں:

وأما حديث عائشة... أنه لا أصل لهذا الحديث. (كشف الاسرار ج3ص909)

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث [جس میں بکری کے صحیفہ کھانے کا ذکر ہے] کی کوئی اصل نہیں۔

5: امام ابو محمدعبدالله بن مسلم بن قتیبہ الدینوری دلائل ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

فأمار ضاع الكبرالير عشرا فنراه غلطا . (تأويل مختلف الحديث ص310)

ترجمہ: رضاع کبیر والی حدیث کو ہم غلط [غیر ثابت] سمجھتے ہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ یہ روایت باطل ہے، اس کو لے کر قرآن کے بارے میں یہ نظریہ رکھنا کہ اس کا کچه حصہ ضائع ہو گیا غلط ہے۔

#### شبہہ نمبر2:

اہل السنت والجماعت كى كتب ميں بھى موجود ہے كہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضى اللہ عنہ معوذ تين كو قرآن نہيں سمجھتے تھے۔

#### جواب:

[1]: اس قول کی نسبت ابن مسعود کی طرف صحیح نہیں ۔

\* قال فخر الدين الرازي: والأغلب على الظن أن نقل هذا المذهب عن ابن مسعود نقل كاذب باطل.

(تفسير كبير ج1ص131سورۃ الفاتحۃ)

\* قال النووى: أجمع المسلمون علي أن المعوذترايان والفاتحة وسائر السور المكتوبة في المصحف قرآن وأن

من جحد شرايانا منه كفر وما نقل عن ابن مسعود في الفاتحة و المعوذترايان باطل لراياس بصحراياح عنه

(المجموع شرح المهذب ج3ص396فصلفي مسائل مهمة تتعلق بقراءة الفاتحة وغيرها في الصلاة)

ان تصریحات سے معلوم ہوا کہ اس قول کی نسبت حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کی طرف کرنا درست نہیں۔

[2] اگر بالفرض والمحال اس قول كى نسبت آپ كى طرف مان بهى لى جائے تو اہل علم كے بقول اس كا مطلب يہ ہے كہ آپ كا نظريہ يہ تها كہ يہ سورتيں جهاڑ پهونك كے ليے اترى ہيں، لہذا ان كو مصحف ميں نہ لكها جائے۔ آپ ان كے مطلق كلام الہى ہونے كے ہر گز منكر نہيں ـ علامہ سيوطى رحمہ اللہ فرماتے ہيں:

قال القاضي أبو بكر لم يصح عنه أنها لرليست من القرآن والحفظ عنه إنما حكها وأسقطها من مصحفه

إنكار الكتابتها لا جحدا لكونها قرآنا لأنه كانت السنة عنده ألا يكتب في المصحف إلا ما أمر النبي بإثباته فرليه ولم

يجده كتب ذلك و لاسمعه أمر به. (الاتقان في علوم القرآن ج1ص212)

شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

معودتین کے قرآن ہونے پر تمام صحابہ کا اجماع ہے اور ان کے عہد سے آج تک بتواتر ثابت ہے، صرف ابن مسعودسے نقل کرتے ہیں کہ وہ ان دوسورتوں کواپنے مصحف میں نہیں لکھتے تھے لیکن واضح رہے کہ ان کو بھی ان سورتوں کے کلام اللہ ہونے میں شبہ نہ تھا، وہ مانتے تھے کہ یہ اللہ کاکلام ہے اور لاریب آسمان سے اترا ہے مگر ان کے نازل کرنے کا مقصدرقیہ اور علاج تھا،معلوم نہیں کہ تلاوت کی غرض سے اتاری گئی یانہیں، اس لئے ان کومصحف میں درج کرنا اور اور اس قرآن میں شامل کرنا جس کی تلاوت نمازوغیرہ میں مطلوب ہے۔

(تفسير عثماني ج2ص945،944)

[3]: بقول علامہ آلوسی رحمہ اللہ سیدنا ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے اپنے اس قول (کہ ان کو مصحف میں نہ لکھاجائے) سے رجوع کر لیا تھا۔

ولعل ابن مسعود رجع عن ذالك. (روح المعانى ج30 ص279)

اس پر قرینہ یہ ہے کہ قرآن مجید کی جو متواتر آیتیں ہیں ان میں متعدد سندیں حضرت ابن مسعود کے واسطہ سے حضور علیہ السلام تک پہنچی ہیں خصوصاً کوفہ کے تین قاری؛ عاصم، حمزہ اور کسائی، ان کی سندیں جن واسطوں سے آپ علیہ السلام تک پہنچتی ہیں ان میں ایک نام حضرت ابن مسعود کا بھی ہے اور ان تینوں کی قراءت میں معوذ تین قرآن کا حصہ ہیں۔ تو اگر استاد کی قرات میں یہ قرآن کا حصہ نہ تھے تو شاگردوں کی قراءت میں کیسے آگیا؟ اسی بات کو علامہ ابن حزم نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے :

هذا كذب علي ابن مسعود موضوع و إنما صح عنه قراءة عاصم عن زر عن ابن مسعود و فرايها الفاتحة و المعوذتان.

(المجموع شرح المهذب ج3ص396)

وأما قولهم أن مصحف عبد الله ابن مسعود خلاف مصحفنا فباطل وكذب وإفك مصحف عبد الله بن مسعود إنما فرايه قراءته بلا شك وقراءته هي قراءة عاصم المشهورة عند جمرايع أهل الإسلام في شرق الدنرايا وغربها نقر أبها كما ذكرنا

(الفصل في الملل والاهواء والنحل لابن حزم ج2ص65)

### شبہہ نمبر<u>3:</u>

سنی عالم علامہ محمد انور شاہ کشمیری نے اپنی کتاب ''فیض الباری''میں لکھا ہے:

واعلم ان في التحريف ثلاثة مذابب، ذبب جماعة الى ان التحريف في الكتب السماوية قد وقع بكل نحو في اللفظ والمعنى جميعا وهو الذي مال اليه ابن حزم وذبب جماعة الى انكار التحريف اللفظى راسا فالتحريف عندهم كلم معنوى، قلت: يلزم على هذا المذبب ان يكون القرآن ايضا محرفا فان التحريف المعنوى غير قليل فيه ايضا والذي تحقق عندى ان التحريف فيه لفظى ايضا الما انه عن عمد منهم او لمغلطة. (فيض البارى: ج3 ص3945)

#### <u>جواب:</u>

حضرت علامہ انور شاہ کشمیری رحمہ اللہ نے یہ عبارت حضرت ابن عباس سے منقول اس روایت کی تشریح میں ذکر فرمائی ہے:

عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال يا معشر المسلم إليان كرايف تسألون أهل الكتاب وكتابكم الذي أنزل على نيرايا و صلى الله علرايا و وسلم أحدث الأخبار بالله تقر ءونه لم يشب وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب

بدلوا ما كتب الله و غرليروا بأيديهم الكتاب فقالوا هو من عند الله {لراي شتروا به ثمنا قلرلي الا إفلا ينهاكم ما جاءكم

من العلم عن مساءلتهم و لاو الله ما رأينا منهم رجلا قط يسألكم عن الذي أنزل علول كم.

(صحيح البخارى: ج1ص329- باب لا يسال ابل الشرك عن الشهادة وغيربا)

اس روایت میں اہل کتاب کی تحریف کا ذکر ہے اور حضرت کشمیری رحمہ اللہ نے بھی اپنی مذکورہ عبارت میں پچھلی کتب سماویہ میں اہل کتاب کی تحریف کا ذکر فرمایا ہے جیساکہ اس عبارت میں ''ان التحریف فی الکتب السماویۃ''کے الفاظ سے واضح ہے، اس کے بعد آخر میں ''ان التحریف فیہلفظی'' میں ''فیہ'' کی ضمیر حدیث ابن عباس میں ''ماکتب اللہ''کی طرف راجع ہے، قرآن کی طرف نہیں کیونکہ حضرت شاہ صاحب پچھلی کتب سماویہ میں ہی اختلاف مذاہب بیان کرر ہے ہیں، اور پھر ''والذی تحقق عندی''سے پچھلی کتب کی تحریف میں اختلافی مذاہب میں قول محقق ذکر فرمارہے ہیں، نیز اس سے اگلی عبارت ''اما انہ عن عمد منہم'' میں ''منہم'' کی ضمیر غائب کا مرجع بھی حدیث ابن عباس میں ''اہل الکتاب'' ہونا واضح ہے۔

ایک عمومی شبہ:

اگر شیعہ حضرات تحریفِ قرآن کے قائل ہیں تو وہ اس موجودہ قرآن کی تلاوت کیوں کرتے ہیں، اپنے گھروں میں کیوں رکھتے ہیں؟

#### <u>جواب:</u>

كف عن هذه القراءة اقراكمايقر االناس حتى يقوم القائم فاذاقام القائم قرا كتاب اللم على حده.

(اصول كافي: ج4ص444)

کہ ابھی اس طرح مت پڑھو! بلکہ جس طرح لوگ تلاوت کرتے ہیں آپ بھی آسی طرح تلاوت کرو، ہاں! جب امام مہدی آئے گا تو قرآن کو اصلی طریقہ پر پڑھے گا۔

اس طرح ترجمہ مقبول میں مقبول حسین دہلوی نے نقل کیا کہ ایک آدمی نے حضرت علی المرتضیٰ کے سامنے ایک آیت پڑھی، آپ نے منع فرمایا کہ آیت ہے اس طرح جس طرح تم نے پڑھی ہے مگر ابھی اس طرح نہ پڑھو ، کسی نے عرض کیا: پھر حضور! اسے بدل کیوں نہیں دیتے۔ فرمایا کہ آج اس کا موقع نہیں ہے کہ قرآن مجید کی اصلاح کر کے عوام الناس کو ہیجان میں لایا جائے، ائمہ علیہم السلام میں یہ حق مخصوص جناب صاحب الامر علیہ السلام کا ہے کہ قرآن مجید کو اسی حد پر پڑھوائیں گے جس حد پر وہ زمانہ جناب رسول خدا میں پڑھا جاتا تھا۔

(ترجمہ مقبول ص 854 سورۃ واقعہ آیت وطلح منضود)

<del>بسم اللہ الرحمن الرحيم</del>

# عقيده حياة النبي صلى الله عليه وسلم

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

# مذبب ابل السنت والجماعت:

حضور علیہ السلام وفات کے بعداپنی قبراطہر میں بتعلق روح زندہ ہیں ،روضہ اقدس پرٹھاجانے والا صلوۃ پرٹھاجانے والا صلوۃ وسلام آپ کی خدمت اقدس میں بذریعہ ملائکہ پہنچایاجاتاہے۔

#### مذہب اہل بدعت:

1: مولوی شہاب الدین خالدی اهل السنت والجماعت اور اشاعت کے عقیدہ حیات انبیاء علیهم السلام میں فرق بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

جمعیت اشاعت التوحیدوالسنۃ کا قرآن کریم اور احادیث صریحہ کی رو سے یہ موقف ہے کہ اس مٹی والے جسم سے روح نکلنے کے بعد نہ تو وہ روح اس قبر میں مدفون جسم میں واپس آتی ہے اور نہ ہی اس مدفون جسم سے روح کا کوئی تعلق قائم ہوتا ہے جسکی بناء پر یہ جسم دیکھتا ہو اور سنتا ہو اور سن کر جواب دیتا ہو۔ (عقائد علمائے اسلام ص91)

2: سجاد بخاری صاحب لکھتے ہیں:

حضرت موسی علیہ السلام کا قبر میں نماز پڑھنا جسد عنصری کے ساتہ نہیں تھا بلکہ جسد مثالی کے ساتہ تھا۔ (اقامۃ البرھان ص168)

3: عطاء اللہ بندیالوی صاحب لکھتے ہیں:

علماء میں سے دوسرا طبقہ ایسے "شرفاء"پر مشتمل ہے جو حق کو پہچانتے ہیں اور شرک وبدعات کی حقیقت سے پوری طرح باخبر ہیں لیکن اپنے ذاتی مفاد ،چندوں کے لالچ،جھوٹے وقار اور خانقاہی نظام کو بر قرار رکھنے کے لئے زبانوں پر چپ کی مہریں لگائے ہوئے ہیں انہو ں نے اپنے خطبوں اور بیانات میں کبھی توحید کی حقیقت اور شرک کی وضاحت نہیں فرمائی بلکہ حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم ،سماع موتی اور بزرگوں کے وسیلے جیسے موضوعات پر دلائل (بزعم خود)دے کر الٹا شرک کے دہقان بنے ہوئے ہیں۔ (شرک کیا ہے ص4)

اسی رسالہ میں بندیالوی صاحب نے حضور علیہ السلام کی حیات فی القبر کے عقیدہ کو شرک فی الحیاۃ قرار دیا ہے ۔ (شرک کیا ہے ص44)

خلاصہ کلام: منکرین حیات الانبیاء علیہم السلام کے نزدیک...

1: حضور علیہ السلام سمیت تمام انبیاء کرام علیهم السلام کے مبارک اجسام وفات کے بعد محفوظ تو ہیں مگرزندہ نہیں

2: ان حضرات کو ایک اور جسم دیا جاتا ہے جس کے ساته وہ عبادت وغیرہ کرتے ہیں حیات بھی اسی کو ملتی ہے

3: جسم عنصری کو زندہ ماننا سبب شرک بلکہ شرک فی الحیات ہے

# دلائل ابل السنت والجماعت قرآن مجيد مع التفسير

#### آیت نمبر 1:

وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لا تَشْعُرُونَ. (البقرة آيت 154)

#### <u> تفسیر نمبر 1:</u>

قاضى ثناء اللہ پانى پتى (م1225هـ) فرماتے ہيں:

فذهب جماعة من العلماء إلى ان هذه الحيوة مختص بالشهداء والحق عندى عدم اختصاصها بهم بل حيوة الأنبياء أقوى منهم وأشد ظهورا اثارها في الخارج حتى لا يجوز النكاح بأزواج النبي صلى الله عليه وسلم بعد وفاته بخلاف الشهيد.

(تفسير مظہرى ج:1ص:152)

یعنی بعض علماء کے نزدیک اس آیت میں جس حیات کا ذکرہے وہ صُرفٌ شہداء کو ملتّی ہے

۔ لیکن صحیح قول کے مطابق انبیاء کو حیات شہداء سے بھی بڑھکر ملتی ہے یہی وجہ ہے کہ شہید۔ کی بیوی سے نکاح جائز ہے مگرنبی کی بیوی سے جائز نہیں۔

# تفسيرنمبر2:

شیخ عبد الحق حقانی دہلوی رحمہ اللہ(م1336 ه) فرماتے ہیں:

کبھی پاک روحوں کا اثر جسم خاکی تک بھی پہنچتا ہے اور یہ جسم سٹرتا ،گلتا نہیں جیسا کہ انبیاء علیہم السلام اور اولیائے کرام اور شہدائے عظام کے اجساد سے ظاہر ہوا ہے... لیکن اس حیات میں انبیاء علیہم السلام اور اولیائے کرام بھی شریک ہیں اور اس کے درجات متفاوت ہیں ۔

(تفسير حقاني : ج1ص594)

#### تفسیر نمبر 3:

حكيم الامت مولانا اشرف على تهانوى (م1362هـ) اس آيت كے تحت فرماتے ہيں:

اور یہی حیات ہے جس میں حضرات آنبیاء علیہم السلام شہداء سے بھی زیادہ امتیاز اور قوت رکھتے ہیں حتیٰ کہ بعد موت ظاہری کے سلامت جسد کے ساتہ ایک اثر اس حیات کا اس عالم کے احکام میں یہ بھی ظاہر ہوتا ہے مثل زواج احیاء کے ان کی ازواج سے کسی کو نکاح جائز نہیں ہوتا اور ان کا مال میراث میں تقسیم نہیں ہوتا پس اس حیات میں سب سے قوی تر انبیاء علیہم السلام ہیں۔ (بیان القرآن: ج1ص97)

#### تفسیر نمبر 4:

مفتی اعظم پاکستان مفتی محمد شفیع (م1396ه)فرماتے ہیں:

یہ تو سب کو معلوم ہے کہ اسلامی روایات کی رو سے ہر مرنے والے کو برزخ میں ایک خاص قسم کی حیات ملتی ہے جس سے وہ قبر کے عذاب یا ثواب کو محسوس کرتا ہے اس میں مؤمن و کافر یا صالح و فاسق میں کوئی تفریق نہیں لیکن اس حیات برزخی کے مختلف درجات ہیں ایک درجہ تو سب کو عام اور شامل ہے کچہ مخصوص درجے انبیاء علیہم السلام و صالحین کے لئے مخصوص ہیں اور ان میں بھی باہمی تفاضل ہے ....اس کے بعد حضرت مفتی صاحب نے حکیم الامت کی بیان القرآن والی تفسیر نقل فرما ئی ہے کہ یہی حیات ہے جس میں حضرات انبیاء علیہم السلام شہداء سے بھی زیادہ امتیاز اور قوت رکھتے ہیں۔ (معارف القرآن: ج1 ص397)

## آيت <u>نمبر 2:</u>

وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ. (آل عمران آيت 169)

#### تفسیرنمبر 1:

امام تقی الدین علی بن عبد الکافی سبکی (م756ه) فرماتے ہیں:

والكتاب العزيز يدل على ذالك أيضاً قال الله تعالى!" وَلا تَحْسَبَنَ الذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْواتًا بَلْ أَحْيَاةً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ "(آل عمران 169)واذاثبت ذلك في الشهيد ؟ثبت في حق النبي صلى الله عليه وسلم بوجوه :احدها: ان هذه رتبة شريفة اعطيت للشهيد كرامةلم ، ولا رتبة اعلى من رتبة الانبياء ، ولاشك ان حال الانبياء اعلى واكمل من حال جميع الشهداء ، فيستحيل ان يحصل كمال للشهداء ، ولا يحصل للانبياء ، لا سيما هذا الكمال الذي يوجب زياده القرب و الزلفي والنعيم ، والانس بالعلى الاعلى لـ

الثانى ان هذه الرتبة حصلت للشهداء اجراً على جهادهم ، وبذلهم انفسهم لله تعالى ، والنبى صلى الله عليه وسلم هوالذى سن لنا ذلك ودعانا اليه وهدانا له باذن الله تعالى و توفيقه ، وقد قال صلى الله عليه وسلم من سن سنة حسنة ، فله اجرها واجر من عمل بها الى يوم القيامة ، ومن سن سنة سيئة ، فعليه وزرها ووزر من عمل بهاالى يوم القيامة -----الثالث: ان انبى صلى الله عليه وسلم شهيد ، فانه صلى الله عليه وسلم لما سم بخيبر واكل من الشاة المسمومة ، وكان ذلك سما قاتلا من ساعته ، مات منه بشر ابن البراء رضى الله عنه ، وبقى النبى صلى الله عليه وسلم و ذلك معجزة فى حقه ؛ صار الم السم يتعاهده الى ان مات به صلى الله عليه وسلم فى مرضه الذى مات فيه " ماز الت اكلة خيبر تعاودنى ، حتى كان الان اوان قطعت ابهرى.

(شفاء السقام في زيارة خير الانام صلى الله عليه وسلم ص: 406تا 406)

#### تفسير نمبر2:

امام حافظ محمد بن عبد الرحمن سخاوی شافعی (م902ه) فرماتے ہیں:

ومن ادلة ذلك ايضاً قولم تعالى " وَلا تَحْسَبَنَ الذِينَ قَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُواتًا بَلْ أَحْيَاءً عَدْ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ "فان الشهادة حاصلة لم صلى اللم عليه وسلم على اتم الوجوه لانه شهيد الشهداء ، وقد صرح ابن عباس وابن مسعود و غيرهما رضى اللم عنهم بانه صلى الله عليه وسلم مات شهيداً. (القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع ص: 173)

#### تفسیر نمبر 3:

علامہ جلال الدین سیوطی (م911 ه) فرماتے ہیں:

وقد قال تعالى فى الشهداء "ولا تُحْسَبَنَ الدِينَ قَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ "والانبياء اولى بذلك فهم اجل و اعظم ، وما من نبى الا وقد جمع مع النبوة وصف الشهادة ، فيد خلون فى عموم لفظ الاية. (الحاوى للفتاوى: ص556)

#### تفسیر نمبر 4:

مشبهو رغير مقلد عالم قاضى محمد بن على شوكانى (م1250هـ) لكهتے ہيں :

وورد النص في كتاب الله في حق الشهداء أنهم أحياء يرزقون وأن الحياة فيهم متعلقة بالجسد فكيف بالأنبياء والمرسلين وقد ثبت في الحديث أن الأنبياء أحياء في قبورهم رواه المنذري وصححه البيهقي وفي صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال مررت بموسى ليلة أسري بي عند الكثيب الأحمر وهو قائم يصلي في قبره. (نيل الاوطار ج: 20: 263)

#### <u>تفسیر نمبر5:</u>

شیخ الدکتور احمد بن عطیہ الغامدی(م1434هـ) امام بیہقی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب "حیاۃ الانبیاء" کے مقدمۃ التحقیق میں لکھتے ہیں:

ماثبت في القرآن الكريم من نص على حياة الشهداء في قولم تعالى " وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ "والرسل اكمل من الشهداء بدون شك ولذلك كانوا احق بالحياة منهم.

(مقدمة التحقيق على حياة الانبياء: ص:35)

#### <u>ايت نمبر 3:</u>

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلاَّ لِيُطاعَ بِإِدْنِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِدْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لُوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَحِيمًا, (النساء64)

#### <u> تفسیر :</u>

علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ (م774ھ) اور دیگر مفسرین لکھتے ہیں:

وقوله وَلَوْ أَنْهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرّسُولُ لُوجَدُوا اللّهَ تَوَّابًا رَحِيمًا يرشد تعالى العصاة والمذنبين إذا وقع منهم الخطأ والعصبيان أن يأتوا إلى الرسول صلى الله عليه وسلم فيستغفروا الله عنده،ويسألوه أن يستغفر لهم فإنهم إذا فعلوا ذلك تاب الله عليهم ورحمهم وغفر لهم ولهذا قال لوَجَدُوا اللّهَ تَوَّابًا رَحِيمًا

وقد ذكر جماعة منهم الشيخ أبو نصر بن الصباغ في كتابه "الشامل" الحكاية المشهورة عن العُثبي قال كنت جالسا عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم فجاء أعرابي فقال السلام عليك يا رسول الله سمعت الله يقول وكو أنّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرّسُولُ لوَجَدُوا اللّهَ تَوّابًا رحيمًا وقد جئتك مستغفرا لذنبي مستشفعا بك إلى ربي ثم أنشأ يقول:

يا خير من دُفنَت بالقاع أعظمُه فطاب من طيبهن القاع والأكم نقسى الفداء لقبر أنت ساكنه فيه العفاف وفيه الجود والكرم

ثم انصرف الأعرابي فغلبتني عيني فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم في النوم فقال يا عُثبي الحقْ الأعرابيّ فبشره أن الله قد غفر له.

رتفسير ابن كثير ج 2ص34،45 الدر المنثورج 2ص474 القول البديع ص167،168،كتاب الايضاح في مناسك الحج والعمرة نووي ص:454،455، حاشيه على شرح الايضاح ابن حجر المكي ص:489، كتاب المناسك ملا على قارى ص:512)

### واقعہ کی تحسین کرنے والے حضرات:

1 :قال الأمام المحدث ابو زكريا النّووى (م 676 هـ): ومن احسن ما يقول ما حكاه اصحابنا عن العتبى مستحسنين لم

(كتاب الابيضاح في مناسك الحج والمعربة للنووي: ص454)-

2:قال الامام تقى الدين على بن عبد الكافى السبكى (م756ه): وحكاية العتبى فى ذالك مشهورة وقدحكاها المصنفون فى المناسك من جميع المذاهب والمورخون وكلهم استحسنوها ورأوها من آداب الزائر وما ينبغى لم. (شفاء السقام ص235،236)

3:قال الأمام على بن احمد السمهودى (م911ه): ومن أحسن ما يقول ما حكاه أصحابنا عن العتبيّ مستحسنين له.

(خلاصة الوفاء باخبار دار المصطفى ج1ص56)

#### فائده نمبر 1:

حكيم الامت حضرت تهانوى (م1362هـ)فرماتے ہيں:

مواہب میں بسند اما م ابوالمنصور صباع ،ابن النجار اور ابن عساکر اور ابن الجوزی رحمهم اللہ تعالی محمدبن حرب ہلال سے روایت کیا ہے کہ میں قبر مبارک کی زیارت کرکے سامنے بیٹھا تھا کہ ایک اعرابی آیا اور زیارت کرکے عرض کیا کہ یاخیر الرسل اللہ تعالی نے آپ پر سچی کتاب نازل فرمائ جس میں ارشاد فرمایاہے: وَلَوْ أَنَّهُمْ إِدْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللّهَ وَاسْتَغْفَر لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللّهَ تَوَّابًا رَحِیمًا اور میں آپ کے پاس اپنے گناہوں سے استغفار کرتاہوا اور آپ کے رب کے حضور میں آپ کے وسیلہ سے شفاعت چاہتاہوا آیاہوں پہردوشعرپڑہے النے اور ان محمدبن حرب کی وفات کی میں ہوئ ہے غرض زمانہ خیر القرون کاتھا اور کسی سے اس وقت نکیر منقول نہیں وفات ہوگیا۔ (نشر الطیب فی ذکر النبی الحبیب ص 242،243)

# فائده نمبر2:

یہ حکم آج بھی باقی ہے

1: وبالكتاب لقوله تعالى ولو إنهم إذ ظلموا أنفسهم جاءوك الآية لحثه على المجيء إليه والاستغفار عنده واستغفاره للجاءين وهذه رتبة لا تنقطع بموته... وقد فهم العلماء من الآية العموم واستحبوا لمن أتى القبر أن يتلوها ويستغفر الله تعالى وأوردوا حكاية العتبي الآتية في كتبهم مستحسنين لها. (خلاصة الوفاء باخبار دار المصطفى ج1ص45)

2: والآية وان وردت في اقوام معينين في حالة الحياة فتعم بعموم العلة كل من وجد فيه ذالك الوصف في الحياة وبعدالموت ولذالك فهم العلماء من الآية العموم في الحالتين واستحبوا لمن أتى الى قبره صلى الله عليه وسلم أن يتلوا هذه الآية ويستغفر الله تعالى . (شفاء السقام ص235)

3: قرآن مجیدکی سورۃ نساء آیت 64(وَلُو اُنَّهُمْ اِدْ ظَلَمُوا اَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ) كيونكہ اس ميں كسى كى تخصيص نہيں آپ كے ہم عصرہوں يابعدكے امتى ہوں اور تخصيص ہوتوكيونكرہوآپ كاوجودتربيت تمام امت كے لئے يكساں رحمت ہے كہ پچھلے امتيوں كاآپ كى خدمت ميں آنااور استغفار كرنااور كراناجب ہى متصورہے كہ آپ صلى اللہ عليہ وسلم قبرميں زندہ ہوں -(آب حيات ص52)

4: علامہ ظفر احمد عثمانی (م 1394ه)فرماتے ہیں:

فثبت أن حكم الآية باق بعد وفاته صلى الله عليه وسلم فينبغى لمن ظلم نفسه أن يزور قبره ويستغفر الله عنده فيستغفر له الرسول. (اعلاءالسنن ج10ص498)

5: مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع (م1396ه) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

یہ آیت اگرچہ خاص واقعہ منافقین کے بارے میں نازل ہوئی ہے لیکن اس کے الفاظ سے ایک ضابطہ نکل آیا کہ جو شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو جائے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے لئے دعا مغفرت کر دیں اس کی مغفر ت ضرور ہو جائے گی اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضری جیسے آپ کی دنیوی حیات کے زمانے میں ہو سکتی تھی اسی طرح آج بھی روضہ اقدس پر حاضری اسی حکم سے ہے ، حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے فرمایا کہ جب ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دفن کر کے فارغ ہوئے تو اس کے تین روز بعد ایک گاؤں والا آیا اور قبر شریف کے پاس آکر گر گیا اور زار زار روتے ہوئے آیت مذکورہ کا حوالہ دے کر عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں و عدہ فرمایا ہے کہ اگر گنہگار رسول اللہ کی خدمت میں حاضر ہو جائے او رر سول اس کے مغفرت کردیں تو اس کی مغفرت ہو

جائے گی۔ اس لئے میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں کہ آپ میرے لئے مغفرت کی دعا کریں اس وقت جو لوگ حاضر تھے ان کا بیان ہے کہ اس کے جوان میں روضہ اقدس کے اندر سے یہ آواز آئی "قد غفرلک" یعنی مغفرت کردی گئی۔ (معارف القرآن: ج2 ص450-450)

فائده نمبر 3:

آیت سے حیات پر استدلال کرنے والے چندحضرات:

1: حضرت مو لانا محمد قاسم نانوتوی (م 1297هـ) فرماتے ہیں:

سو ایک تو ان میں سے یہ آیت ہے: ﴿وَلُو ْ أَنَّهُمْ إِذَ ظَلَمُوا اللهُ مَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لُوَجَدُوا اللهَ تَوَّابًا رَحِیمًا﴾ کیونکہ اس میں کسی کی تخصیص نہیں آپ کے ہم عصرہوں یابعدکے امتی ہوں اور تخصیص ہوتو کیونکر ہوآپ کاوجودتربیت تمام امت کے لئے یکساں رحمت ہے کہ پچھلے امتیوں کاآپ کی خدمت میں آنااور استغفار کرنااور کراناجب ہی متصورہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم قبر میں زندہ ہوں۔ (آب حیات ص52)

2: شیخ الاسلام مولانا ظفر احمد عثمانی (م 1394هـ) فرماتے ہیں:

احتج القائلون بانها مندوبة بقولم تعالى وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ ووجم الاستدلال بها انم صلى الله عليه وسلم حى فى قبره بعد موتم كما فى حديث. (اعلاءالسنن ج10ص498)

3: شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا کاندهلوی (م 1402هـ) فرماتے ہیں:

واستدلوا على انها مندوبة بقولم تعالى ولو أنهم إذ ظلمُوا أنفسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَعْفَرُوا اللهَ وَاسْتَعْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ والنبى حى فى قبره بعد موتم... واذا ثبت انم حى بعد وفاتم فالمجئى اليم بعد وفاتم كالمجئى اليم قبلم.

(اوجز المسالك ج2ص(338،339)

#### آیت نمبر 4:

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَدِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَدِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ . (الانفال33)

اس آیت کی تفسیر میں مفتی اعظم پاکستان مفتی محمد شفیع (م1396ه)فر ماتے ہیں:

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کادنیا میں ہونا قیامت تک باقی رہے گا کیونکہ آپ کی رسالت قیامت تک کے لیے ہے نیز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت بھی زندہ ہیں گواس زندگی کی صورت سابق زندگی سے مختلف ہے اور یہ بحث لغواور فضول ہے کہ ان دونوں زندگیوں میں فرق کیا ہے... خلاصہ یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کااپنے روضہ میں زندہ ہونااور آپ کی رسالت کا قیامت تک رہنا اس کی دلیل ہے کہ آپ قیامت تک دنیا میں ہیں اس لیے یہ امت قیامت تک عذاب سے مامون رہے گی۔ (معارف القرآن ج4ص225)

آيت نمبر <u>5:</u>

وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْدُوا رَسُولَ اللّهِ وَلا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا. (سورة الاحزاب آيت 53) تفسير نمبر 1:

قاضی ثناء اللہ پانی پتی (م1225ھ) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

وجاز ان يكون ذلك لاجل ان النبي صلى الله عليه وسلم حى فى قبره ولذلك لم يورث ولم يتئم أزواجه عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من صلى على عند قبرى سمعته ومن صلى على نائيا أبلغته رواه البيهقى فى شعب الايمان.

(تفسیر مظہری ج7 ص373)

#### <u>تفسیر نمبر2:</u>

حكيم الامت حضرت تهانوى (م1362ه)فرماتے ہيں:

(نبی علیہ السلام کی حیات )حیات نا سوتی کے قریب قریب ہے چنانچہ بہت سے احکام ناسوت کے اس پر متفرع بھی ہیں دیکھئے زندہ کی بیوی سے نکاح جائز نہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات سے بھی نکاح جائز نہیں۔ (خطبات حکیم الاسلام: ج5 ص33)

# آيت نمبر<u>6:</u>

يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصُوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ . (سور مُ الْحجرات آيت 2)

اس آیت کی تفسیر میں مولانا محمد مالک کاندهلوی (م1409ه) فرماتر ہیں:

احادیث میں ہے کہ ایک مرتبہ عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے مسجد میں دو شخصوں کی آواز سنی تو ان کو تنبیہ فرمائی اور پوچھا کہ تم لوگ کہاں کے ہو معلوم ہوا کہ یہ اہل طائف ہیں تو فرمایا اگر یہاں مدینے کے باشندے ہوتے تو میں تم کو سزا دیتا (افسوس کی بات ہے ) تم اپنی آوازیں بلند کر رہے ہو مسجد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں اس حدیث سے علماء امت نے یہ حکم اخذ فرمایا ہے کہ جیسے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا احترام آپ کی حیات مبارکہ میں تھا اسی طرح کا احترام و توقیر اب بھی لازم ہے کیوں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی قبر مبارک میں حی (زندہ) ہیں۔

(معارف القرآن تكملم ج:7 ص:487)

# عقیده حیات الانبیاء علیهم السلام اور احادیث مبارکم حدیث نمبر 1:

روى الامام الحافظ ابو يعلى الموصلى حدثنا أبو الجهم الأزرق بن علي حدثنا يحيى بن أبي بكير حدثنا المستلم بن سعيد عن الحجاج عن ثابت البناني: عن أنس بن مالك: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: ( الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون )

(مسند ابى يعلى ج: 6 ص: 147 ، رقم الحديث 3425، تاريخ اصبهان ج: 2ص: 44، مجمع الزاوئد ج: 8 ص: 386، فيض القدير ج: 3ص: 70-72. مشيم ابن حجر مكى ص: 481حياة الانبياء بهيقى ص؛ 70-72. 74 ، شفاء السقام ص: 391

### مصححين ومستدلين:

- امام ابو بكر البيہقى (م458ه) نے يہ روايت كئى طرق سے سے نقل كر كے استدلال كيا ہے۔
   (حياۃ الانبياء)
- 2: امام تقی الدین علی بن عبد الکافی بن علی السبکی الشافعی (م756ه) نے مختلف اسانید وطرق کے ساتہ یہ روایت نقل کرکے اس سے عقیدہ حیات انبیاء علیهم الصلو ہو السلام پر استدلال کیا اور آخر میں روات کی توثیق بھی بیان کی ہے۔ (شفاء السقام ص:392،392)
  - امام ابو الحسن على بن ابى بكر بن سليمان المعروف نور الدين بيثمى (م807هـ) فرماتے ہيں:
     رواه أبو يعلى والبزار ورجال أبو يعلى ثقات. (مجمع الزوائد ج:8 ص:386)
- 4: امام احمد بن ابی بکر بن اسماعیل البوصیری (م840ه) اس روایت سے استدلال کرتے ہوئے باب باندھتے ہیں:

باب الأنبياء أحياء في قبور هم. (إتحاف الخيرة المهرة ج7ص145 كتاب علامات النبوة رقم الباب 68)

5: مشہور محدث و ناقد امام ابو الفضل احمد بن علی بن حجر العسقلانی شافعی (م852هـ) فرماتے
 بین:

وقد جمع البيهقي كتابا لطيفا في حياة الأنبياء في قبورهم أورد فيه حديث أنس الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون أخرجه من طريق يحيى بن أبي كثير وهو من رجال الصحيح عن المستلم بن سعيد وقد وثقه أحمد وبن حيان عن الحجاج الأسود وهو بن أبي زياد البصري وقد وثقه أحمد وبن معين عن ثابت عنه وأخرجه أيضا أبو يعلى في مسنده من هذا الوجه.

(فتح البارى ج:6ص:594-595)

6: مدینہ منورہ کے مؤرخ ومفتی امام ابو الحسن علی بن عبد الله بن احمد الحسنی الشافعی المعروف امام سمہودی (م911ه) فرماتے ہیں:

ولأبن عدي في كامله وأبي بعلي برجال ثقات عن أنس رضي الله عنه مرفوعا الأنبياء أحياء في قبور هم يصلون وصححه البيهقي. (خلاصة الوفاءج1ص43)

7: امام جلال الدین عبد الرحمن بن ابی بکر سیوطی (م911) اس حدیث کو مختلف کتب سے نقل کرکے حضرات محدثین کی توثیق بیان کرکے اس کی صحت کی طرف اشارہ کیا ہے ۔ (جامع الاحادیث ج1100 قم الحدیث 10213

8: سلطان المحدثين ملا على القارى الحنفى (م1014ه) فرماتے ہيں: وصح خبر الأنبياء أحياء في قبور هم يصلون. (مرقات ج:3 ص:415) علامہ محمد عبد الرؤوف المناوى (م1031هـ) فرماتے ہيں۔

عن أنس بن مالك ،و هو حديث صحيح. ( فيض القدير ج: 3 ص: 239)

10: علامہ علی بن احمد بن نور الدین عزیزی (م1070ه) لکھتے ہیں: وهو حدیث صحیح. (السراج المنیرج2ص134بحوالہ تسکین الصدورص213)

11: امام محمد بن عبد الباقى بن يوسف الزرقانى (م1122ه) فرماتے ہيں: وجمع البيهقي كتابا لطيفا في حياة الأنبياء وروى فيه بإسناد صحيح عن أنس مرفوعا الأنبياء أحياء في قبور هم يصلون. (شرح زرقانى ج4ص357)

12: مشهور غير مقاد عالم محمد بن على المعروف قاضى شو كانى (م1250ه) لكهتے ہيں: وقد ثبت في الحديث: ( أن الأنبياء أحياء في قبورهم) رواه المنذري وصححه البيهقي. ( نيل الأوطار ج:3 ص:263)

وقال ايضاً: لأنه صلى الله عليه وسلم حي في قبره وروحه لا تفارقه لما صح أن الأنبياء أحياء في قبور هم.

(تحفة الذاكرين للشوكاني: ج1ص42)

13: خاتم المحدثين علامہ انور شاہ كشميرى (م1352هـ) فرماتے ہيں:

وفى البيهقى عن انس وصححم ووافقم الحافظ فى المجلد السادس ان الانبياء احياء فى قبور هم يصلون.

( فيض البارى ج:2 ص:64)

اس کے بعد حضرت نے اس حدیث سے عقیدہ حیات پر استدلال کیا ہے

14: عظیم مفسر ومحدث علامہ شبیر احمدعثمانی (م1369ه) فرماتے ہیں:

وقد جمع البيهقي كتابا لطيفا في حياة الأنبياء في قبورهم أورد فيه حديث أنس الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون أخرجه من طريق يحيى بن أبي كثير وهو من رجال الصحيح (الخ)

( فتح الملهم ج: 2 ص: 388 مكتبہ دار العلوم كراچى ،ج1ص329مكتبہ رشيديہ كراچى باب الاسراء برسول اللہ صلى ) اللہ عليہ وسلم )

اس کے بعد حضرت نے تمام روات کی توثیق نقل کرکے اس سے عقیدہ حیات انبیاء علیهم السلام پر استدلال کیا ہے۔

15: استاذالعلماء حضرت مولانا خیر محمد جالندھری (م1390ھ)اور دیگر مفتیان خیر المدارس ملتان کے فتاوی پر مشتمل خیر الفتاوی کے نام سے کتاب شائع ہوئی اس میں دار العلوم دیوبند کے حوالہ سے عقیدہ حیات انبیاء علیهم السلام پر تفصیلی فتوی موجود ہے جس میں دیگر دلائل کے ساته ساته اس حدیث مبارک سے بھی اس عقیدہ پر استدلال کیا گیا ہے اور مختلف اہل علم سے اس حدیث کی صحت نقل کرکے آخر میں لکھا کہ:امام ابو یعلیٰ کے طریق سے جو روایت ہے اس کے تمام راوی ثقہ اور ثبت ہیں اور جمہور محدثین کرام اس کی تصحیح کرتے ہیں کسی حدیث کے صحیح ہو نے کے لئے اصول حدیث میں اس سے زیادہ قوی دلیل اور کیا ہوسکتی ہے کہ اس کے سب راوی ثقہ ہوں اور جمہور محدثین اس کی تصحیح پر متفق ہوں۔ (خیرالفتاوی ج1ص89)

16: حکیم الأمت مجدد الملت حضرت مولانا اشرف علی تهانوی کے حکم سے لکھی جانے والی کتاب اعلاء السنن میں علامہ ظفر احمد عثمانی (م1394ھ) اس حدیث کے متعلق فرماتے ہیں: رواہ ابویعلی برجال ثقات . (اعلاء السنن ج01 ص505)

17: شیخ الحدیث مولانا زکریاکاندهلوی (م1402ه) فرماتے ہیں:

اور یہ حدیث کہ انبیاء علیهم السلام آپنی قبروں میں زندہ ہیں ، نمازیں پڑھتے ہیں صحیح ہے۔ (فضائل درود شریف 67)

18ُ: امام اہل سنت شیخ التفسیر والحدیث مولانا محمدسرفرازخان صفدر (م 1430هـ) نے مختلف اہل علم سے اس حدیث کی صحت نقل کرکے استدلال کیا ہے ۔ (تسکین الصدورص212)

19: حضرت مولانا سمیع الحق صاحب مدیر جامعہ حقانیہ اکوڑہ خٹک کی زیر نگرانی شائع ہونے والے فتاوی حقانیہ میں اس حدیث سے عقیدہ حیات پر استدلال کیا گیا ہے۔ (فتاوی حقانیہ ج1ص158) 20: ارشاد الحق اثری غیر مقلد نے بھی اس کو ''صحیح'' کہا ہے۔ (حاشیہ مسند ابی یعلیٰ ج:3 ص:379)

#### اعتراض نمبر 1:

8

حجاج بن الأسود عن ثابت البناني نكرة ما روى عنه فيما أعلم سوى مستلم بن سعيد فأتى بخبر منكر عنه عن أنس في أن الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون رواه البيهقي. (ميزان الاعتدال ج2ص199،200)

اس اعتراض کی تین شقیں ہیں:

1:حجاج مجہول ہے ۔ 2:مستلم بن سعید کے علاوہ کسی اور نے روایت بیان نہیں کی۔ 3:ان دونوں کا نتیجہ کہ روایت منکر ہے ۔

#### جواب:

نمبر 1: حافظ ابن حجر عسقلانی (م852ھ) نے علامہ شمس الدین ذہبی (م748ھ) کی اس جرح کا جواب دیا ہے کہ حجاج کی توثیق ائمہ سے منقول ہے اور ان کے شاگر د بھی کئی ہیں فرماتے ہیں:

روى عن ثابت وجابر بن زيد وأبي نضرة وجماعة وعنه جرير بن حازم وحماد بن سلمة وروح بن عبادة وآخرون

قال أحمد ثقة ورجل صالح وقال بن معين ثقة وقال أبو حاتم صالح الحديث وذكره بن حبان في الثقات فقال حجاج بن أبي زياد الأسود من أهل البصرة كان ينزل القسامل روى عن أبي نضرة وجابر بن زيد روى عنه عيسى بن يونس وجرير بن حازم.

(لسان الميزان ج2ص175)

جب توثیق اور شاگرد مل گئے تو تیسری شق روایت منکر ہے والی خود بخو د ختم ہوگئی۔ نمبر 2: نیز امام ذہبی سے بھی حجاج کی توثیق منقول ہے : قال الذہبی حجاج ثقة. (تلخیص علی المستدرك ج4ص 472)

نمبر 3: امام ذہبی کاعقیدہ حیات الابنیاء علیہم السلام کے بارے میں کیا ہے؟ ملاحظہ کیجیے۔ آپ رحمہ اللہ خود فرماتے ہیں:

والنبي صلى الله عليه وسلم فمفارق لسائر أمته في ذلك، فلا يبلى، ولا تأكل الارض جسده، ولا يتغير ريحه، بل هو الآن، وما زال أطيب ريحا من المسك، وهو حي في لحده حياة مثله في البرزخ، التي هي أكمل من حياة سائر النبيين، وحياتهم بلا ريب أتم وأشرف من حياة الشهداء الذين هم بنص الكتاب (أحياء عند ربهم يرزقون) [ آل عمران: 169 ]

(سير اعلام النبلاء: تحت ترجمة الامام وكيع بن الجراح)

# اعتراض نمبر2:

الأزرق بن علي الحنفي أبو الجهم صدوق يغرب. (تقريب التهذيب: رقم الترجم-301)

#### جواب:

ان الغرابة لا تنافى الصحة ويجوز ان يكون الحديث صحيحا غريبا. (مقدمة المشكواة للشيخ عبد الحق: ص6)

نیز ابوالجہم کامتابع عبدالله بن محمد بن یحیی بن ابی بکیر موجود ہے۔ (تاریخ اصبهان ج2ص44)

#### اعتراض نمبر 3:

یہ حدیث قرآن کی آیت ''واعبد ربک حتیٰ یاتیک الیقین'' کے خلاف ہے، لہذا حجت نہیں۔

### <u> جواب:</u>

عبادت كى دو قسميں ہيں:

1:عبادت تکلیفی جو دنیامیں ہوتی ہے

2: عبادت تلذذی جو صرف دنیاتک محدود نہیں بلکہ یہ قبر اور آخرت میں بھی ہوگی

قرآن میں تکلیفی کا حکم ہے اور حدیث میں تلذذی کا تذکرہ ہے۔ چنانچہ علامہ بدر الدین عینی حنفی (م855ه) فرماتے ہیں:

ُ فإن قلت ما الداعي إلى عبادتهم بعد الموت وموضع العبادة دار الدنيا، قلت حببت إليهم العبادة فهم متعبدون بما يجدونه من دواعي أنفسهم لا بما يلزمون به.

(عمدة القارى شرح صحيح البخارى: باب التلبية اذا انحدر في الوادي)

#### اعتراض نمبر 4:

مسند ابی یعلی طبقہ ثالثہ کی کتاب ہے جس کے بارے میں مولانا سرفراز خان صفدر کافیصلہ ہے کہ اس طبقہ کی کتب کی احادیث عقیدہ اور عمل میں حجت نہیں۔

#### <u>جواب:</u>

1: ایک جگہ اہل بدعت کی تردید میں فرماتے ہیں: یہ روایتیں کتب حدیث کے اس طبقہ کی ہیں جن میں بجز باسند اور صحیح احادیث کے جن پر امت کا تعامل ہے اکثر احادیث کو محدثین ہرگز قبول نہیں کرتے نہ عقیدہ میں اور نہ عمل میں۔ (راہ سنت ص173)

2: دوسری جگہ اس طبقہ کی کتب کی تردید کر کے فرماتے ہیں "ہاں اگر اصول حدیث کے رو سے اس طبقہ کی کوئی کلام نہیں ہوسکتا۔ (گلدستہ توحید ص144)

آ: تیسری جگہ بھی تردید کر کے فرماتے ہیں: ''نوٹ: اگر ان مذکورہ کتب میں کوئی ایسی روایت ہو جو سندا صحیح ہو اور قران کریم اور صحیح احادیث سے متعارض نہ ہو اور علی الخصوص جب کہ اکثر امت اور جمہور اہل اسلام کااس پر تعامل بھی ہو تو اس کی صحت میں کوئی کلام نہیں ہے اور نہ بات محل نزاع ہے اس لیے خلط مبحث کا شکار نہ ہوں اور نہ جاہل متعصب معترضین کی طرف توجہ کریں۔ (دل کا سرور ص175)

#### حدیث نمبر 2:

حدثنا هداب بن خالد وشيبان بن فروخ قالا حدثنا حماد بن سلمة عن ثابت البناني وسليمان التيمي عن أنس بن مالك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال أتيت وفي رواية هداب مررت على موسى ليلة أسري بي عند الكثيب الأحمر وهو قائم يصلي في قبره. (صحيح مسلم ج:2 ص:268، باب من فضائل موسى) حديث نمير 3:

حَدَّتَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَوْفٍ حَدَّتَنَا الْمُقْرِئُ حَدَّتَنَا حَيْوَةُ عَنْ أَبِي صَخْرٍ حُمَيْدِ بْن زِيَادٍ عَنْ يَزِيدَ بْن عَبْدِ اللهِ بْن قُسَيْطٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ مَا مِنْ أَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَى ٓ إِلاَّ رَدَّ اللهُ عَلَى ّ رُوحِي حَتَّى أَرُدً عَلَيْهِ السَّلامَ .

سنن ابى داؤد ج: 1 ص: 286 ، السنن الكبرى باب زيارة قبر النّبيّ صلى الله عليه وسلم، مسند احمدر قم ( سنن ابى داؤد ج: 1 ص: 286 ، السنن الكبرى باب زيارة قبر النّبيّ صلى الله عليه وسلم، مسند احمد قبر المنات ال

#### مصححين ومستدلين:

امام نووی (م676ه) فرماتے ہیں:

وروينا فيه أيضا بإسناد صحيح عن أبي هريرة أيضا ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال " ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي حتى أرد عليه السلام. (كتاب الاذكار ص:152)

2: حافظ آبن تیمیہ (م728ھ) نے مختلف مقامات پر اس حدیث کو نقل کرکے اس کی صحت بیان کی اور بعض مقامات پر استدلال بھی کیا ہے مثلاً:

والأحاديث عنه بأن صلاتنا وسلامنا تعرض عليه كثيرة مثل ما روى أبو داود في سننه من حديث أبي صخر حميد بن زياد عن يزيد بن عبد الله بن قسيط عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي حتى أرد عليه السلام صلى الله عليه و سلم وهذا الحديث على شرط مسلم.

(اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة اصحاب الجحيم: ص324)

ايك جگه يهي حديث نقل كركے فرماتے بين: وَهُوَ حَدِيثٌ جَيّدٌ. (الفتاوى الكبرى ج2ص42) وَقَدْ احْتَجٌ أَحْمَدُ وَغَيْرُهُ بِالْحَدِيثِ الَّذِي رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُد بِإِسْنَادِ جَيّدٍ مِنْ حَدِيثِ حيوة بْن شريح الْمُصري حَدَّتَنَا أَبُو صَخْرِ عَنْ يَزِيدَ بْن قسيط عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ أَنّهُ قَالَ : ( مَا مِنْ أَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَيَّ إِلاَّ رَدَّ اللهُ عَلَيَّ رُوحِي حَتَّى أَرُدً عَلَيْهِ السَّلاَمَ. (مجموع الفتاوى ج1ص233)

3: تقى الدين على بن عبد الكافى ابن على السبكى (م756ه). (شفاء السقام ص: 161)

4: امام ابن كثير (م774هـ): وصححه النووي في الأذكار. (تفسيرابن كثيرتحت الآيه إن الله ومَلائِكَتهُ يُصلُونَ عَلى النبي الآية)

ما من أحد يسلم علي إلا رُد الله علي روحي حتى أرد عليه السلام ورواته ثقات. ( فتح البارى ج:6 ص:596)

6: علامه محمد بن عبد الرحمن سخاوى رحمه الله (م902ه). (القول البديع ص:161)

7: امام على بن احمد السمهودى (م911ه): ولأبي داود بسند صحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعا ما من أحد يسلم علي إلا ردّ الله علي روحي حتى أرد عليه السلام. (خلاصة الوفاء:ج1ص42)

8: علامہ على بن احمد بن نور عزيزى (م1070ه) : اسناده حسن. (السراج المنيرج3ص297بحوالہ تسكين الصدورص295)

9: علامه عبد الرؤف مناوى (م1031ه): (ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي) .....(روحي) يعني رد علي نطقي لأنه حي على الدوام وروحه لا تفارقه أبدا لما صح أن الأنبياء أحياء في قبورهم (حتى أرد) غاية لرد في معنى التعليل أي من أجل أن أرد (عليه السلام) هذا ظاهر في استمرار حياته لاستحالة أن يخلو الوجود كله من أحد يسلم عليه عادة. (فيض القدير ج5ص 596)

وقال ايضاً: واسناده صحيح. (التيسير بشرح الجامع الصغير ج2ص690)

10: علامه محمد بن عبد الباقى زرقانى (م1122هـ): ما من أحد يسلم على إلا رد الله على روحي حتى أرد عليه السلام أخرجه أبو داود ورجاله ثقات. (شرح زرقانى ج4ص357)

11: شمس الحق عظيم آبادى(م1329ه): ما من أحد يسلم علي إلا أرد عليه السلام لأني حي أقدر على رد السلام.

(عون المعبود: ج6ص19)

12: ناصر الدين البانى صاحب غير مقلد (م1420ه): حسن. (سنن ابى داؤد: باب زيارة الْقُبُور) ردروح كا مطلب:

1: قَالَ الامام البيهِقي (م458هـ): قَالَ: " مَا مِنْ أَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَيَّ إِلاَّ رَدَّ اللهُ عَلَيَّ رُوحِي حَتَّى أَرُدً عَلَيْهِ السَّلامَ "، ومَعْنَاهُ وَاللهُ أَعْلَمُ، " إِلاَّ وَقَدْ رَدَّ اللهُ عَلَيَّ رُوحِي فَأَرُدً عَلَيْهِ السَّلامَ . (شعب الايمان رقم 4161)

2: قال الحافظ ابن حجر عسقلانى (م748ه): ووجه الإشكال فيه أن ظاهره أن عود الروح إلى الجسد يقتضي انفصالها عنه وهو الموت وقد أجاب العلماء عن ذلك بأجوبة الرابع المراد بالروح النطق فتجوز فيه من جهة خطابنا بما نفهمه الخامس أنه يستغرق في أمور الملأ الأعلى فإذا سلم عليه رجع إليه فهمه ليجيب من سلم عليه. (فتح البارى ج6ص488)

3: قال الأمام زين الدين عبد الرؤوف المناوي (م1031ه): ما من أحد يسلم علي الارد الله علي روحي) أي رد علي نطقي لانه حي دائما وروحه لا تفارقه لان الانبياء أحياء في قبورهم (حتى أرد) غاية لرد في معنى التعليل أي من أجل أن أرد (عليه السلام) ومن خص الرد بوقت الزيارة فعليه البيان. (التيسير بشرح الجامع الصغير ج2ص690)

4: حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تهانوى (م1362هـ) فرمات بين:

اس حیات میں شبہ نہ کیاجاوے کیونکہ مراد یہ ہے کہ میری روح جو ملکوت وجبروت میں مستغرق تھی جس طرح کہ دنیا میں نزول وحی کے وقت کیفیت ہوتی تھی اس سے افاقہ ہوکر سلام کی طرف متوجہ ہوجاتا ہوں اس کو رد روح سے تعبیر فرمادیا۔ (نشرالطیب: ص200)

اور ان مشاغل کے ایک وقت میں اجتماع سے تزاحم کا وسوسہ نہ کیاجاوے کیونکہ برزخ میں روح کو پھر خصوصاً روح مبارک بہت وسعت ہوتی ہے۔ (نشر الطیب: ص200)

5: شیخ العرب والعجم حضرت مولاناحسین احمد مدنی (م1377ه) فرماتے ہیں:

(الف): ابوداؤدكي روايت ميں ''ردّ الله عليّ رُوحيْ '' فرماياگيائي، حديث كيّ الفاظ يہ ہيں: '' مَا مِنْ مُسْلِمٍ يُسَلِمُ عَلَيْ إلا ردّ الله عليّ رُوحيْ حَتّى أسلِمَ عَلَيْ اوكما قال'' اگر لفظ ''اليّ رُوْحِيْ ' فرمايا گيا ہوتا تو آپ كا شبہ وارد ہو سكتا تھا، ''اليّ ' اور '' على '' كي فرق سے آپ نے ذبول فرمايا، '' على '' استعلاء كے لئے ہے۔ اس سے تو معلوم ہوتاہے كہ صلواۃ وسلام سے پہلے روح كا استعلاء نہ تھا، نہ يہ كہ وہ جسم اطہر سے بالكل خارج ہوگئي تھى اور اب اس كو جسم اطہر كى طرف لوٹا گيا ہے، چونكہ آنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم مدارج قرب ومعرفت ميں ہر وقت ترقى پزير ہيں اس لئے توجہ الى اللہ كا انہماك اور استغراق دوسرى جانب كى توجہ كو كمزور كر ديتا ہے، چونكہ اہل استغراق كى حالتيں روزانہ مشاہدہ ہوتى ہيں مگر جب رسول اللہ صلى اللہ كا ديتا ہے، چونكہ اہل استغراق كى حالتيں روزانہ مشاہدہ ہوتى ہيں مگر جب رسول اللہ صلى اللہ

طیہ وسلم کو رحمۃ العلمین بنایا گیا ہے اس لئے بارگاہ الوہیت سے درود بھیجنے والے پر رحمتیں نازل فرمانے کے لئے متعدد مزایا میں ایک مزیت یہ بھی عطاء فرمائی گئی ہے کہ خود سرور کائنات علیہ السلام کو اس استغراق سے منقطع کرکے درود بھیجنے والے کی طرف متوجہ کردیا جاتا ہے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے لیے متوجہ ہو کر دعا فرماتے ہیں۔

(ب): اگر بالفرض وہی معنی لیے جائیں جو آپ سمجھے ہیں اور '' عَلی'' اور ''اِلی'' میں کوئی فرق نہ کیا جائے تب بھی یہ روایت دوام حیات پر دلالت کرتی ہے، اس لئے کہ دن رات میں کوئی گھڑی اور کوئی گھنٹہ بلکہ کوئی منٹ اس سے خالی نہیں رہتا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر اندورون نماز اور بیرون نماز درود نہ بھیجا جاتا ہو، اس لئے دوام حیات لازم آئے گا۔

مكتوباب شيخ الاسلام حصم اول ص248تا252)

## حدیث نمبر 4:

أخبرنا عبد الوهاب بن عبد الحكم الوراق قال حدثنا معاذ بن معاذ عن سفيان بن سعيد ح وأخبرنا محمود بن غيلان قال حدثنا وكيع و عبد الرزاق عن سفيان عن عبد الله بن السائب عن زاذان عن عبد الله قال وسول الله صلى الله عليه و سلم: إن لله ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني من أمتي السلام. (سنن نسائي باب السلام على النبي صلى الله عليه و سلم، صحيح ابن حبان رقم 914 ذكر البيان بأن سلام المسلم على المصطفى صلى الله عليه و سلم يبلغ إياه ذلك في قبره،مسنداحمدرقم 10529،سنن دارمي 2774 باب في فضل الصلاة على النبي صلى الله عليه و سلم،مسند ابي يعلى رقم 5213،)

#### مصححین:

1: امام ابو عبد اللہ الحاكم (م405هـ) ( المستدرك ج: 3 ص: 197)

2: علامہ محمد بن احمد بن عبد المادي الحنبلي (م 744هـ) ( الصارم المنكي ص: 192)

3: امام شمس الدين الذهبي (م748هـ) ( تلخيص على المستدرك ج: 3 ص: 197)

4: امام نور الدين المبيثمي (م 807ه). (مجمع الزوائد ج: 8 ص: 595)

5: امام محمد بن عبد الرحمن سخاوى شافعى (م902هـ). (القول البديع ص: 159)

6: امام على بن احمد السمهودى (م911ه): وللبزاز برجال الصحيح عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعا أن لله تعالى ملائكة سباحين يبلغوني عن أمتى. (خلاصة الوفاء ج1ص43)

7: ناصر الدين الالباني (م1420هـ): صحيحً. وسُنن النسائي: باب السلام على النبي صلى الله

علیہ و سلم)

8: قال شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم. (صحيح ابن حبان رقم 914 ذكر البيان بأن سلام المسلم على المصطفى صلى الله عليه و سلم يبلغ الخ)

9:قال حسين سليم أسد : إسناده صحيح. ويقال حسين سليم أسد : إسناده صحيح.

النبي صلى الله عليه و سلم)

#### حدیث نمبر <u>5:</u>

حَدَّتَنَا هَارُونُ بْنُ عَبْدِ اللهِ حَدَّتَنَا حُسَيْنُ بْنُ عَلِي عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بْن يَزِيدَ بْن جَابِر عَنْ أَبِي الأَشْعَثِ الصَّنْعَانِي عَنْ أُوس بْنِ أُوس قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عصلى الله عليه وسلم « إنَّ مِنْ أَفْضَلَ أَيّامِكُمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فِيهِ خُلِقَ آدَمُ وَفِيهِ قَبِضَ وَفِيهِ النَّفْخَةُ وَفِيهِ الصَّعْقَةُ فَأَكْثِرُوا عَلَى مِنَ الصَّلاةِ فِيهِ فَإِنَّ صَلاَتَكُمْ مَعْرُوضَةٌ عَلَى ». قَالَ قَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ وكَيْفَ تُعْرَضُ صَلاَتُنَا عَلَيْكَ وقَدْ أرمْتَ يَقُولُونَ بَلِيتَ. فَقَالَ « إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ حَرَّمَ عَلَى الأَرْضِ أَجْسَادَ الأَنْبِياءِ ».

(سنن ابي داؤد ج: 1 ص: 157 ، باب تَقْرِيعُ أَبُو البِ الْجُمُعَةِ)

#### مصححين ومستدلين:

 1: امام ابو عبد اللہ الحاکم (م405ه).
 (المستدر ک ج: 1 ص: 569 ، رقم الحدیث 1068)

2: حافظ ابو بكر محمد بن عبد الله ابن عربي (543): حديث حسن . (التذكرة: ج1 ص 204)

3: حافظ عبد الغنى بن عبد الواحد المقدسي (م600هـ) (القول البديع ص:167)

4: حافظ ابو محمد عبد العظيم بن عبد القوى منذرى (م656هـ) (القول البديع ص: 163)

5: امام نووى (م676هـ). (كتا ب الاذكار ص:150 ، رقم الحديث 345)

6: امام شمس الدين الذہبي (م748هـ) ( تلخيص على المستدرك ج: 1 ص: 568)

7: حافظ ابن القيم (م751ه): ومن تأمل هذا الإسناد لم يشك في صحته لثقة رواته وشهرتهم وقبول الأئمة

أحاديثهم

(جلاء الافهام ج1ص80)

8: حافظ ابن كثير دمشقى (م774ه): وقد صحح هذا الحديث ابن خزيمة وابن حبان والدار قطني، والنووي في الأذكار.

(تفسير ابن كثير تحت الآيم إنَّ الله وَمَلائِكته الخ)

9: حافظ ابن حجر عسقلانى (م852ه): و صححه ابن خزيمه وغيره. ( فتح البارى ج: 6 ص؛ 595) 8: علامه بدر الدين العينى (م855ه): الموت ليس بعدم إنما هو انتقال من دار إلى دار فإذا كان هذا للشهداء كان الأنبياء بذلك أحق وأولى مع أنه صح عنه أن الأرض لا تأكل أجساد الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

(عمدة القارى :باب ما يذكر في الاشخاص والخصومة بين المسلم واليبودي)

10: ملا على القارى (م1014ه): فالأنبياء في قبورهم أحياء. (مرقات ج5ص32)

#### <u>حدیث نمبر 6:</u>

حدثنا عمرو بن سواد المصري حدثنا عبد الله بن وهب عن عمرو بن الحارث عن سعيد بن أبي هلال عن زيد بن أيمن عن عبادة بن نسي عن أبي الدرداء قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم أكثروا الصلاة علي يوم الجمعة فإنه مشهود تشهده الملائكة وإن أحدا لن يصلي علي إلا عرضت علي صلاته حتى يفرغ منها قال قلت وبعد الموت ؟ قال: وبعد الموت إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء فنبي الله حي يرزق. (سنن ابن ماجم ص:118 باب ذكر وفاته صلى الله عليه و سلم،تحريرات حديث ص 3310)

#### <u>مصححين:</u>

1:قال الحافظ عبد العظيم المنذري (م656هـ): اسناده جيد. (ترجمان السنة: ج3 ص297)

2:قال ابو البقاء محمد بن موسى بن عيسى الدميرى (م808هـ): رجالم ثقات . ( فيض القدير: ج2 ص111)

3: حافظ أبن حجر عسقلاني (م852ه): رجاله ثقات. (تهذیب التهذیب ج:2 ص:537، تحت الترجمہ زید بن ایمن)

4: امام على بن احمد السمهودى (م911ه): ولابن ماجة بإسناد جيد عن أبي الدرداء رضي الله عنه مرفوعا أكثروا الصلاة عليّ يوم الجمعة. (خلاصة الوفاءج1ص43)

5:ملا على قارى (م1014ه). (مرقاة ج:3 ص: 415)

6:قاضى محمد بن على شو كانى (م1250ه): وقد أخرج ابن ماجه بإسناد جيد. ( نيل الاوطار ج: 3 ص: 263)

7: شمس الحق عظيم آبادى غير مقاد (م1329هـ): وقد أخرج ابن ماجه بإسناد جيد أنه صلى الله عليه و سلم قال لأبي الدرداء إن الله عز و جل حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء. (عون المعبودج3ص261)

#### حدیث نمبر 7:

وقال أبو الشيخ في كتاب الصلاة على النبي حدثنا عبد الرحمن بن أحمد الأعرج حدثنا الحسن بن الصباح حدثنا أبو معاوية حدثنا الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله من صلى علي عند قبري سمعته ومن صلى علي من بعيد أعلمته.

(جلاءالافهام ص 54 مشكوة باب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وفضلها، تحريرات حديث ص 330)

# مصححین و مستدلین:

1: قال الحافظ ابن حجر عسقلاني (م852ه): وأخرجه أبو الشيخ في كتاب الثواب بسند جيد بلفظ من صلى على عند قبري سمعته ومن صلى على نائيا بلغته. (فتح الباري ج6ص488)

2: قال الامام محمد بن عبد الرحمن السخاوى (م902ه): قال ابن القيم انه غريب قلت وسنده جيد.

(القول البديع ص160)

3: قال الامام ابوالحسن على بن محمد العراقى (م963ه): وسنده جيد كما نقله السخاوى عن شيخه الحافظ
 ابن حجر.

(تنزیہ الشریعۃ: ج1ص381)

4.قال الملاعلى القارى (م1014هـ). ورواه أبو الشيخ وابن حبان في كتاب ثواب الأعمال بسند جيد. (مرقاة شرح مشكوة ج4ص21)

وعن أبي هريرة قال قال رسول الله من صلى علي عند قبري سمعته أي سمعا حقيقيا بلا واسطة . (المرقاة: ج4ص21)

5: قال الامام عبد الرؤف المناوى (م1031ه): من صلى علي عند قبري سمعته ومن صلى علي نائيا) أي بعيدا عني (أبلغته) أي أخبرت به من أحد من الملائكة وذلك لأن روحه تعلقا بمقر بدنه الشريف وحرام على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء.

(فيض القدير ج6ص220)

6:قال القاضى ثناء الله (م1225ه): قلت وجاز ان يكون ذلك لاجل ان النبي صلى الله عليه وسلم حى فى قبره ولذلك لم يورث ولم يتئم أزواجه عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من صلى على عند قبرى سمعته ومن صلى على نائيا أبلغته رواه البيهقي فى شعب الايمان. (التفسير المظهرى: ج7ص373)

7:قال العلام، شبير احمدالعثماني (م1369ه): واخرج، ابوالشيخ في كتاب الثواب بسندجيد. (فتح الملهم ج1ص330)

#### حدیث نمبر8:

حدثنا أحمد بن عيسى حدثنا ابن وهب عن أبي صخر أن سعيدا المقبري أخبره أنه سمع أباه ريرة يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول: والذي نفس أبي القاسم بيده لينزلن عيسى بن مريم إماما مقسطا وحكما عدلا فليكسرن الصليب وليقتان الخنزير وليصلحن ذات البين وليذهبن الشحناء وليعرضن عليه المال فلا يقبله ثم لئن قام على قبري فقال: يا محمد لأجيبنه.

(مسند ابي يعلى ص: 1149 رقم الحديث 6577 ،المطالب العاليم باب علامات الساعة)

وليأتين قبري حتى يسلم علي ولأردن عليه.

(المستدرك ج3ص490 رقم 4218)

#### <u>مصححین:</u>

1: امام ابو عبد اللم الحاكم (م405ه): هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. (المستدرك رقم 4218)

2: علامہ نور الدین ہیثمی (م 807ه): رواه أبو یعلّی ورجاله رجال الصحیح. (مجمع الزوائد: ج8 ص387 رقم الحدیث 13813)

3: حسين سليم اسد: إسناده صحيح. (مسند ابي يعلي: ص1149 رقم الحديث 6577)

#### احادیث حیاۃ الانبیاء متوا تر ہیں:

1: امام سیوطی فرماتے ہیں:

فاقول حياة النبي صلى الله عليه وسلم في قبره هو وسائر الانبياء معلومة عند نا علماً قطعياً لما قام عند نا من الادلة في ذلك و تو اترت به الاخبار . ((الحاوى للفتاوى ص:554))

2: وَسُئِلَ رضي اللهُ عنه عن حديث أَحْمَدَ وَأَبِي دَاوُد وَالْبَيْهَقِيّ ما من أَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَيَّ إِلاَّ رَدَّ اللهُ إِلَيَّ وَفِي رَوَايَةٍ عَلَيَّ رُوحِي حتى أَرُدَّ عليه السَّلاَمَ ما الْجَوَابُ عنه مع الإِجْمَاع على حَيَاةِ الأَنْبِيَاء كما تَوَاتَرَتْ بِهِ الأَخْبَارُ. (الفتاوى الكبرى: ج2ص135)

3: "نظمُ المتناثر في الحديثُ المتواتر" مين بهي حياة الانبياء عليهم السلام كي احاديث كو متواتر كها كيا بر

اور اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ جب کسی مسئلے کی احادیث کو تواتر کا درجہ حاصل ہو جائے تو اس کی سند پر بحث کر نا جائز نہیں۔

- والمتواتر لا يُبْحثُ عن رجاله أي عن صفاتهم بل يجب العمل به من غير بحث . (شرح نخبة الفكر لعلى القارى ج1ص186)
  - ♣ ولذلك يجب العمل به من غير بحث عن رجاله. (تدريب الراوى ج2ص176)
  - ♣ المتواتر فإنه صحيح قطعا ولا يشترط فيه مجموع هذه الشروط(تدريب الراوى ج1ص68)
  - ♣ ومن شأنه أن لا يشترط عدالة رجاله بخلاف غيره . (قفو الاثر لابن الحنبلي ج1 ص46)
    - ♣ لأن المتواتر لا يُسأل عن أحوال رجاله. (شرح نخبة الفكرلعلي القارى ج1ص161)
  - ♣ و من شانه ان لا يشترط عدالة رجاله بخلاف غيره. (قواعد في علوم الحديث ص:32)

# أثار صحابه كرام رضى الله عنهم اجمعين

# اثر نمبر 1: حضرت ابو بكر صديق رضى اللم عنم

وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لا يُذِيقُكَ اللَّهُ الْمَوْتَتَيْنِ أَبَدًا. (صحيح بخارى ج1ص517)

#### مستدلین :

\* قوله لا يذيقك الله الموتتين بضم الياء من الإذاقة وأراد بالموتتين الموت في الدنيا والموت في القبر وهما الموتتان المعروفتان المشهورتان فلذلك ذكرهما بالتعريف وهما الموتتان الواقعتان لكل أحد غير الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فإنهم لا يموتون في قبورهم بل هم أحياء وأما سائر الخلق فإنهم يموتون في القبور ثم يحيون يوم القيامة ومذهب أهل السنة والجماعة أن في القبر حياة وموتا فلا بد من ذوق الموتتين لكل أحد غير الأنبياء وقد تمسك بقوله لا يذيقك الله الموتتين من أنكر الحياة في القبر وهم المعتزلة ومن نحا نحوهم.

(عمدة القارى ج: 11 ص: 403 كتاب فضائل الصحابم)

- \* واحسن من هذا الجواب ان يقال ان حياته صلّى الله عليه و سلم في القبر لايعقبها موت بل يستمر حيا والأنبياء احياء في قبورهم ولعل هذا هو الحكمة في تعريف الموتتين حيث قال لايذيقك الله الموتتين المعروفتين المشهورتين الواقعتين لكل أحد غير الأنبياء. (فتح الباري ج7ص29)
- ♣ والا حسن ان يقال ان حياته صلى الله عليه وسلم لا يتعقبها موت بل يستمر حياً والانبياء احياء في قبور هم.

(حاشیہ بخاری ج: 1 ص:517)

♣ قال الكرماني : ويحتمل ان يراد ان حياتك في القبر لايعقبها موت فلاتذوق مشقة الموت مرتين بخلاف سائر الضلق فانهم يموتون في القبر ثم يحيون يوم القيامة .

الكنز المتوارى ج14ص162)

### اثر نمبر2: حضرت عمر بن خطاب رضى اللم عنم

عَنْ السَّائِبِ بْنِ يَزِيدَ قَالَ كُنْتُ قَائِمًا فِي الْمَسْجِدِ فَحَصنَبَنِي رَجُلٌ فَنَظَرْتُ فَإِذَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فَقَالَ ادْهَبْ فَأْتِنِي بِهَذَيْنَ فَجِئْتُهُ بِهِمَا قَالَ مَنْ أَنْتُمَا أَوْ مِنْ أَيْنَ أَنْتُمَا قَالاً مِنْ أَهْلِ الطَّائِفِ قَالَ لَوْ كُنْتُمَا مِنْ أَهْلِ الْبَلْدِ لَا أَهْلِ الْبَلْدِ لَا أَهْلِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ

وصحيح بخارى ج 1ص67 باب رَفْع الصَّوْتِ فِي الْمَسَاحِدِ)

الله عليه السلام في قبره حي وقال تعالى لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي الحجرات (مرقاة المفاتيح باب المساجد ومواضع الصلاة)

## اثر نمبر 3، 4: حضرت عائشه رضى الله عنها

عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ كُنْتُ أَدْخُلُ بَيْتِي الَّذِي دُفِنَ فِيهِ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَأَبِي فَأَضَعُ تَوْبِي فَأَقُولُ إِنَّمَا هُوَ زَوْجِي وَأَبِي فَلَمَّا دُفِنَ عُمَرُ مَعَهُمْ فَوَاللهِ مَا دَخَلْتُ إِلاَّ وَأَنَا مَشْدُودَةٌ عَلَيَّ ثِيَابِي حَيَاءً مِنْ عُمَرَ. (مسنداحمد رقم 25660)

وقد كانت عائشة رضي الله عنه تسمع الوتد أو المسمار يضرب في بعض الدور المطيفة بالمسجد فترسل إليهم لا تؤذوا رسول الله صلى الله عليه وسلم. (خلاصة الوفاء: ج1ص166)

#### اثر نمبر 5: حضرت بلال بن الحارث المزنى رضى اللم عنم

عَنْ أَبِي صَالِحٍ عَنْ مَالِكِ الدَّارِ , قَالَ : وَكَانَ خَازِنَ عُمَرَ عَلَى الطَّعَامِ , قَالَ : أَصَابَ النَّاسَ قَحْطُّ فِي زَمَن عُمَرَ , فَجَاءَ رَجُلُّ إِلَى قَبْرِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم , فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله , اسْتَسْق لأُمَّتِكَ فَإِنَّهُمْ قَدْ هَلَكُوا , فَاتِى الرَّجُلُ فِي الْمَنَامِ فَقِيلَ لَهُ : انْتِ عُمَرَ فَأَقْرِنْهُ السَّلامَ , وَأَخْبِرْهُ أَنْكُمْ مستسقون قُلْ لَهُ : عَلَيْك الْكَيْسُ , فَأَتَى عُمَرَ فَأَخْبَرَهُ فَبَكَى عُمر , ثُمَّ قَالَ : يَا رَبِّ لا آلُو إلا مَا عَجَزْت عَنْهُ. (مصنف الله عنه) ابن ابى شيبة: باب ما ذكر فِي فضل عمر بن الخطاب رضي الله عنه)

# اجماع امت اور عقيده حيات انبياء عليهم السلام

1: قال أبو بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الأَجُرِّيُ البغدادي (م360هـ):

وقد روي عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه لما حضرته الوفاة ، قال لهم : إذا مت وفر غتم من جهازي فاحملوني حتى تقفوا بباب البيت الذي فيه قبر النبي صلى الله عليه وسلم ، فقفوا بالباب وقولوا : السلام عليك يا رسول الله ، هذا أبو بكر يستأذن فإن أذن لكم وفتح الباب ، وكان الباب مغلقا ، فأدخلوني

فادفنوني، وإن لم يؤذن لكم فأخرجوني إلى البقيع وادفنوني. ففعلوا فلما وقفوا بالباب وقالوا هذا. سقط القفل وانفتح الباب، وسمع هاتف من داخل البيت: أدخلوا الحبيب إلى الحبيب فإن الحبيب إلى الحبيب مشتاق. (الشريعه للأجرى ج5ص70، تفسير كبير ج:21 ص:87، سورة كهف آيت: أمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الكَهْفِ وَالرَّقِيم، تفسير السراج المنير ج2ص82، تفسير نيسابورى ج5ص167، غرائب القرآن ج4ص416، سيرت حليبه ج5ص393)

آء امام محمد بن عبد الرحمن سخاوی (م902 ه) فرماتے ہیں: و نحن نؤمن و نصدق بانہ صلی اللہ علیہ وسلم حیی یرزق فی قبرہ... والاجماع علی هذا. (القول

البديع ص:172) 3: محمد بن علان الصديق الشافعي (1057هـ) فرماتے ہيں:

4: شیخ داؤد سلیمان البغدادی (م1299 هـ) فرماتے ہیں:

وروى البيهقى وغيره باسانيد صحيحة عند صلّى الله عليه وسلم انه قال الانبياء احياء فى قبور هم يصلون وورد ان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء وقد اطبق العلماء على ذالك. (المنحة الوهبية فى رد الوهبية ص:6)

5: شیخ عبد الحق محدث دہلوی حنفی (م1052هـ) فرماتے ہیں:
 بباید حیات انبیاء متفق علیہ است هیچ کس رادروئے خلاف نیست حیات جسمانی دنیاوی حقیقی نہ حیات معنوی روحانی. (اشعۃ اللمعات ج: 1 ص:574)

9: قطب الاقطاب حضرت مولانا رشید احمد گذگوہی (م 1322ه) فرماتے ہیں: انبیاء کو اسی وجہ سے مستثنی کیا گیا ہے کہ ان کے سماع میں کسی کو اختلاف نہیں۔ (فتاوی رشیدیہ ص:173)

10: حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تهانوى (م1362ه)فرماتے ہيں: بہر حال يہ بات باتفاق امت ثابت ہے كہ انبياء عليهم السلام قبر ميں زنده رہتے ہيں ـ ( اشرف الجواب ص: 321 وفي نسخہ ص: 225)

11: مولانا محمد ادریس کاندهلوی (م 1394ه) فرماتے ہیں: تمام اهل السنت والجماعت کا اجماعی عقیدہ ہے کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام وفات کے بعد اپنی قبروں میں زندہ ہیں ۔
( سیرت المصطفیٰ ج: 3 ص: 249)

12: مولاناخیرمحمد جالندهری فرماتے ہیں:

عالم برزخ میں جملہ انبیاء علیهم السلام کی حیات حقیقیہ دنیویہ بجسدهم العنصری کا مسئلہ اہل سنت والجماعت میں متفق علیہ مسئلہ ہے۔

(القول النقى في حيات النبي ص30)

13: مفکر اسلام مفتی محمود (م1400 ه)فر ماتے ہیں:

یہ امر بھی علماء اہل سنت والجماعت کے نزدیک مسلم اور مجمع علیہ ہے کہ بحالت موجود یعنی عالم برزخ میں آپ جسمانی حیات سے زندہ ہیں۔ (القول النقی فی حیات النبی 32) فائدہ: اگر کسی عقیدہ یا مسئلہ پر اجماع ہو جائے تو اجماع کا درجہ سند سے بھی زیادہ قوی ہوتا ہے یعنی اس مسئلہ کی احادیث پر سندی بحث کی ضرورت ہی نہیں رہتی ۔

♣ قال الامام ابن عبد البر المالكي (م463هـ):

وقد روي عن جابر بن عبد الله بإسناد لا يصح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "الدينار أربعة وعشرون قيراطا" وهذا الحديث وإن لم يصح إسناده ففي قول جماعة العلماء به وإجماع الناس على معناه ما يغنى عن الإسناد فيه.

(التمهيد لابن عبد البر ج20 ص145)

♣ سلطان المحدثين ملا على القارى (م1014ه) فرماتے ہيں:
 وقد قال عطاء الإجماع أقوى من الإسناد . (المرقاة شرح المشكاة لملا على القاري ج1 ص 117)

\* غير مقادين كے پيشوا علامہ محمد بن على شوكانى (م1250هـ) لكهتے ہيں: وقد اتفق أهل الحديث على ضعف هذه الزيادة لكنه قد وقع الإجماع على مضمونها.

دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

وفي إسناده إبراهيم بن محمد شيخ الشافعي وهو ضعيف وقد وقع الإجماع على ما أفادته الأحاديث ( الدرارى المضية شرح الدرر البهية للشوكاني: ج1 ص19)

### فائده في ابمية الاجماع:

علامہ ابن تیمیہ (م728ھ) فرماتے ہیں:

إِنَّ أَصِيْحَابَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْمَعُوا عَلَى تَحْرِيمٍ هَذِهِ الْحِيَلِ وَإِبْطَالِهَا، وَإِجْمَاعُهُمْ حُجَّةٌ قَاطِعَةٌ يَجِبُ اتِّبَاعُهَا بَلْ هِيَ أُوْكَدُ الْحُجَجِ وَهِيَ مُقَدَّمَةٌ عَلَى غَيْرِهَا، وَلَيْسَ هَذَا مَوْضِعُ تَقْرِيرِ ذَلِكَ، فَإِنَّ حُجَّةٌ قَاطِعَةٌ يَجِبُ النِّبَاعُهَا بَلْ هِيَ أُوْكَدُ الْحُجَجِ وَهِيَ مُقَدَّمَةٌ عَلَى غَيْرِهَا، وَلَيْسَ هَذَا مُوْمِنِينَ النِّياعُهَا بَلْ هُمْ المُؤْمِنُونَ خِلَافً، هَذَا الأصل مُقرَّرٌ فِي مَوْضِعِهِ، وَلَيْسَ فِيهِ بَيْنَ الْفُقَهَاءِ بَلْ وَلا بَيْنَ سَائِرِ الْمُؤْمِنِينَ النِينَ هُمْ الْمُؤْمِنُونَ خِلَافً، هَذَا الأصل مُقرَّرٌ فِي مَوْضِعِهِ، وَلَيْسَ فِيهِ بَيْنَ الْفُقَهَاءِ بَلْ وَلا بَيْنَ سَائِرِ الْمُؤْمِنِينَ النِينَ هُمْ الْمُؤْمِنِينَ الْفَقَهَاء بَلْ وَلا بَيْنَ سَائِرِ الْمُؤْمِنِينَ النِينَ هُمْ الْمُؤْمِنُونَ خِلافً،

♣ امام محمد بن محمد الغزالي (م505ه) فرماتے ہیں:

يجب على المجتهد في كل مسألة أن يرد نظره إلى النفي الأصلي قبل ورود الشرع ثم يبحث عن الأدلة السمعية المغيرة فينظر أول شيء في الإجماع فإن وجد في المسألة إجماعا ترك النظر في الكتاب والسنة فإنهما يقبلان النسخ والإجماع لا يقبله فالإجماع على خلاف ما في الكتاب والسنة دليل قاطع على النسخ إذ لا تجتمع الأمة على الخطأ. (المستصفى للغزالي ج1ص374)

امام فخر الدین محمد بن عمر الرازی (م604ه) فرماتے ہیں:

احتج نفاة القياس بهذه الآية فقالوا: المكلف إذا نزلت به واقعة فإن كان عالماً بحكمها لم يجز له القياس ، وإن لم يكن عالماً بحكمها وجب عليه سؤال من كان عالماً بها لظاهر هذه الآية ، ولو كان القياس حجة لما وجب عليه سؤال العالم لأجل أنه يمكنه استنباط ذلك الحكم بواسطة القياس ، فثبت أن تجويز العمل بالقياس يوجب ترك العمل بظاهر هذه الآية فوجب أن لا يجوز. والله أعلم.

وجوابه : أنه ثبت جواز العمل بالقياس بإجماع الصحابة ، والإجماع أقوى من هذا الدليل. (تفسير كبير للرازى: ج20ص37)

# عقيده حيات الانبياء عليهم الصلوة والسلام اورمذابب اربعه المم احناف:

### علامہ بدر الدین العینی(م855ه)

فإنهم لا يموتون في قبورهم بل هم أحياء... ومذهب أهل السنة والجماعة أن في القبر حياة وموتا فلا بد من ذوق الموتتين لكل أحد غير الأنبياء (عمدة القارى ج:11 ص:403 كتاب فضائل الصحابه)

ملاعلى قارى (م1014هـ)

أن الأنبياء أحياء في قبورهم فيمكن لهم سماع صلاة من صلى عليهم. (مرقات ج5ص32)

#### علامه حسن بن عمار بن على الشر نبلالي (م 1069ه)

ومما هو مقرر عند المحققين أنه صلى الله عليه و سلم حي يرزق ممتع بجميع الأعمال والعبادات غير أنه حجب عن أبصار القاصرين عن شريف المقامات... ينبغي لمن قصد زيارة النبي صلى الله عليه و سلم أن يكثر من الصلاة عليه فإنه يسمعها أو تبلغ إليه.

(مراقى الفلاح ص430 فصل: في زيارة النبي صلى الله عليه و سلم على سبيل الاختصار تبعا لما قال في الاختيار) علامم محمد امين ابن عابدين الشامى (م1252هـ)

ولا يخفى ما في كلامه من إيهام انقطاع حقيقتها بعده فقد أفاد في الدر المنتقى أنه خلاف الإجماع قلت وأما ما نسب إلى الإمام الأشعري إمام أهل السنة والجماعة من إنكار ثبوتها بعد الموت فهو افتراء وبهتان والمصرح به في كتبه وكتب أصحابه خلاف ما نسب إليه بعض أعدائه لأن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام أحياء في قبور هم وقد أقام النكير على افتراء ذلك الإمام العارف أبو القاسيم القشيري في كتابه شكاية السنة وكذا غيره كما بسط ذلك الإمام ابن السبكي في طبقاته الكبرى في ترجمة الإمام الأشعري. (حاشية ابن عابدين ج4ص151)

#### ائمہ مالکیہ:

#### امام على بن احمد السمهودي (م911ه):

ولا شك في حياته صلى الله عليه وسلم بعد الموت وكذا سائر الأنبياء عليهم السلام حياة أكمل من حياة الشهداء التي أخبر الله بها في كتابه العزيز وهو صلى الله عليه وسلم سيد الشهداء وأعمال الشهداء في ميزانه.

(خلاصة الوفاء: ج اص 43)

#### ائمہ شوافع:

#### امام تاج الدين ابو نصر عبد الوباب بن على سبكي (م 771ه):

ومن عقائدنا أن الأنبياء عليهم السلام أحياء في قبورهم فأين الموت... وصنف البيهقي رحمه الله جزءا سمعناه في حياة الأنبياء عليهم السلام في قبورهم واشتذ نكير الأشاعرة على من نسب هذا القول إلى الشيخ.

(طبقات الشافعية الكبرى: ج384،385)

# حافظ ابن حجر عسقلاني (م852ه):

واحسن من هذا الجواب ان يقال ان حياته صلى الله عليه و سلم في القبر لايعقبها موت بل يستمر حيا والأنبياء احياء في قبورهم ولعل هذا هو الحكمة في تعريف الموتتين حيث قال لايذيقك الله الموتتين المعروفتين المشهورتين الواقعتين لكل أحد غير الأنبياء . (فتح البارى ج7ص29)

وإذا ثبت أنهم أحياء من حيث النقل فإنه يقويه من حيث النظر كون الشهداء أحياء بنص القرآن والأنبياء أفضل من الشهداء. (فتح البارى ج6ص595)

#### فائده:

ائمہ شوافع میں سے امام جلال الدین سیوطی اورامام ابو بکر البیہقی نے اس موضوع پر مستقل کتاب تحریر فرمائی ہے۔

# ائمہ حنابلہ:

## امام ابو محمد عبد الله بن احمد بن قدامة المقدسى (م620هـ)

ويستحب زيارة قبر النبي صلى الله عليه و سُلم لما روى الدارقطني بإسناده عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم من حج فزار قبري بعد وفاتي فكأنما زارني في حياتي... عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه و سلم قال: ما من أحد يسلم علي عند قبري إلا رد الله علي روحي حتى أرد عليه السلام... ويروى عن العتبي قال: كنت جالسا عند قبر النبي صلى الله عليه و سلم فجاء إعرابي فقال: السلام عليك يا رسول الله سمعت الله يقول: ( ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما وقد جئتك مستغفرا لذنبي مستشفعا بك إلى ربى ثم أنشأ يقول:

(يا خير من دفنت بالقاع أعظمه ... فطاب من طيبهن القاع والأَكم) ( نفسي الفداء لقبر أنت ساكنه ... فيه العفاف وفيه الجود والكرم)

ثم انصرف الإعرابي فحملتني عين فنمت فرأيت النبي صلى الله عليه و سلم في النوم فقال: عتبي الحق الإعرابي فبشره أن الله قد غفر له ... ثم تأتي القبر فتولى ظهره القبلة وتستقبل وتقول: السلام عليك أيها النبي صلى ورحمة الله وبركاته... اللهم إنك قلت وقولك الحق: (ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما) وقد أتيتك مستغفرا من ذنوبي مستشفعا بك إلى ربي فأسألك يا رب أن توجب لي المغفرة كما أوجبتها لمن أتاه في حياته.

(المغنى لابن قدامم ج3ص600،699)

#### حافظ ابن تيميم الحنبلي (م728هـ)

وَهُوَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْمَعُ السَّلامَ مِنْ الْقَرِيبِ وَتُبَلِّغُهُ الْمَلائِكَةُ الصَّلاةَ وَالسَّلامَ عَلَيْهِ مِنْ الْبَعِيدِ. (مجموع الفتاوي ج27ص384)

# عقیده حیات الانبیاء علیم الصلوۃ والسلام اور اکابرین دیو بند قام العلوم والخیرات حضرت مولانامحمدقاسم ناتوتوی:

\* رسول الله ﷺ بلکہ تمام انبیاء علیہم السلام بالیقین قبر میں زندہ ہیں آپ اب تک بقید حیات ہیں پر شیعہ نہ سمجھیں توکیاکیجیے؟

<del>(هدية الشيخ ص359)</del>

ہ انبیاء کرام علیہم السلام کو انہیں اجسام دنیاوی کے تعلق کے اعتبار سے زندہ سمجھتاہوں۔ (لطائف قاسمیہ ص3)

# قطب الاقطاب حضرت مولانا رشيداحمدگنگوبي:

آپ ﷺ اپنی قبر شریف میں زندہ ہیں ونبی اللہ حی یرزق،اس مضمون حیات کو بھی مولوی محمدقاسم صاحب سلمہ اللہ تعالی نے اپنے رسالہ آب حیات میں بمالامزیدعلیہ ثابت کیاہے۔ (ہدایۃ الشیعہ ص49)

# حضرت مولانااحمدعلى السبارنبورى:

والاحسن ان يقال ان حياته صلى الله عليه و سلم لايتعقبها موت بل يستمر حياوالانبياء احياء في قبور هم.

(بخاری شریف ج1ص517حاشیہ)

# شيخ البند حضرت مولانامحمودحسن ديوبندي:

- بن المهندعلى المفند''پر تصدیقی دستخط کرتے ہوئے ارشاد فر ماتے ہیں: و هو معتقدناو معتقدمشائخناجمیعالاریب فیہ (المهندعلی المفندص74)
- ب تقدير الكلام مامن احديسلم على الااردعليم السلام لانى حى اقدر على ردالسلام (حاشيم سنن ابى داؤد:ج10026)
- \* قولم ان الله حرم على الارض اى منعهاوفيم مبالغة لطيفة اجسادالانبياء اى من ان تاكلهافالانبياء فى قبور هم احيائ.

(حاشیہ سنن ابی داؤد: ج1ص157)

# فخر المحدثين مو لاناخليل احمدسهار نيورى:

- به ان نبى الله صلى الله عليه و سلم حى فى قبره كماان الانبياء عليهم السلام احياء فى قبور هم. ( بذل المجهودشرح ابى دائود على الباب مايقول فى التشهد)
- ب زائرین جو بے با کانہ اونچی آواز سے صلاۃ سلام پڑھتے اس سے آپ کو بہت تکلیف ہوتی اور فرمایا کرتے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حیات ہیں اور ایسی آواز سے سلام عرض کرنا بے ادبی اور آپ کی ایذاء کا سبب ہے لہذا پست آواز سے سلام عرض کرنا چاہیے اور یہ بھی فرمایا کہ مسجد نبوی کی حد میں کتنی ہی پست آواز سے سلام عرض کیا جائے اس کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم خود سنتے ہیں۔ (تذکرہ الخلیل ص:370)

#### رئيس المفسرين مولاناحسين على الواني وال بهجروي:

عن ابي الدرداءرضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم اكثروالصلوة على يوم الجمعة فانه مشهودتشهده الملائكة ان واحدالن يصلى على الاعرضت على صلاته حين يفرغ منهاقال قلت وبعدالموت قال: وبعد الموت: ان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء فنبى الله حى يرزق وقدصنف السيوطى رسالة انباء الاذكياء في حيات الانبيائ.

(تحريرات حديث على اصول التحقيق ص331 رسالم درود شريف حديث نمبر 8 ط: اشاعت اكيدمي پشاور)

## حكيم الامت مولانااشرف على تهانوى:

- ♣ حضرت ابودردا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایااللہ تعالیٰ نے زمین پرحرام کردیاہے
   کہ وہ انبیاء کرام کے جسموں کوکھاسکے پس خداکے پیغمبرزندہ ہوتے ہیں اور ان کورزق دیاجاتاہے روایت کیا اسکو ابن ماجہ نے ۔
  - فائده:پس آپ کا زنده ربنا بهی قبر شریف میں ثابت ہوا۔ (نشر الطیب ص199)
- ♣ بہرحال یہ بات باتفاق امت ثابت ہے کہ انبیاء علیهم لسلام قبر میں زندہ رہتے ہیں۔ (اشرف الجوا ب
  ص 321)
- \* حضور کی قبر مبارک کے لئے بہت کچہ شرف حاصل ہے کیونکہ جسداطہر اسکے اندر موجود ہے بلکہ خودحضور کی یعنی جسد مع تلبس الروح اس کے اندر تشریف رکھتے ہیں کیونکہ آپ کے قبر میں زندہ ہیں۔ قریب قریب تمام اہل حق اس پر متفق ہیں۔ صحابہ کا بھی یہی اعتقاد ہے۔ حدیث بھی نص ہے کہ ان نبی اللہ حی فی قبرہ پرزق۔ (اشرف الجواب ص318،319)

#### 🚓 حصور 👑 قبر شريف ميں زنده ہيں۔ (اشرف الجواب ص222)

🚓 آپ ﷺ بنص حدیث قبرمیں زندہ ہیں۔ ( التکشف ص675)

# خاتم المحدثين حضرت مولانا سيد محمد انورشاه كشميرى:

وفى البيهقى عن انس وصححه ووافقه الحافظ (ابن حجر )فى المجلدالسادس ان الانبياء احياء فى قبور هم يصلون.

(فيض البارى على صحيح البخارى ج2 كتاب الصلولة باب رفع الصوت ص64)

### شيخ العرب والعجم حضرت مو لاناسيدحسين احمدمدنى:

یہ اکابر علماء دیوبندوفات ظاہری کے بعدانبیاء علیہم السلام کی حیات جسمانی کے صرف قائل ہی نہیں بلکہ مثبت بھی ہیں اوربڑے زوروشورسے اس پردلائل قائم کرتے ہیں۔ متعددرسائل اس بارہ میں تصنیف فرماچکے ہیں۔ رسالہ آب حیات نہایت ہی مسبوط رسالہ خاص اس مسئلہ کے لئے لکھاگیاہے (معلوم ہواکہ آب حیات لکھنے کی غرض صرف ردروافض ہی نہیں بلکہ اثبات عقیدہ حیات النبی بھی تھا)نیز ہدیۃ الشیعہ اجوبہ اربعین حصہ دوئم اور دیگر رسائل مطبوعہ مصنفہ حضرت نانوتوی قدس سرہ العزیز اس مضمون سے بھرے ہوئے ہیں۔

(نقش حيات ص160)

## حضرت مو لانامفتى محمد كفايت الله دبلوى:

اس خیال اوراعتقادسے نداکرناکہ آنحضرت کی روح مبارک مجلس مولودمیں آتی ہے اسکاشریعت مقدسہ میں کوئی ثبوت نہیں اورکئی وجہ سے یہ خیال باطل ہے اول یہ کہ حضرت رسالت پناہ کے قبرمبارک میں زندہ ہیں جیساکہ اہل سنت والجماعت کامذہب ہے توپھرآپ کی روح مبارک کامجالس میلادمیں آنابدن سے مفارقت کرکے ہوتاہے ؟یاکسی اور طریقے سے؟اگرمفارقت کرکے ماناجائے توآپ کاقبرمطہرمیں زندہ ہوناباطل ہوتاہے یاکم ازکم اس زندگی میں فرق آناثابت ہوتاہے تویہ صورت علاوہ اس کے کہ بے ثبوت ہے باعث توہین ہے نہ موجب تعظیم۔ (کفایت المفتی 'ج1ص169'177ط:دارالاشاعت کراچی)

# شيخ الاسلام علامه شبير احمدعثماني:

ب قرآن كريم كى آيت''و مَاكَان لَكُمْ أَنْ ثُو \* دُوار سُول الله وَلا أَنْ تَنْكِحُو ْآازْ وَاجَهُ مِنْ بَعْدِم آبَدًا'' (سورة احزاب 53) كر تحت لكهتر بين:

"اس مسئلہ کی نہایت محققانہ بحث حضرت مولانامحمدقاسم نانوتوی کی آب حیات میں ہے۔" (تفسیر عثمانی ص567)

﴿ آیت ''وَجِنْنَا بِكَ شَهِیدًا عَلَى هؤُلاء'' (سورۃ نحل آیت 89) کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

''حدیث میں آیاہے کہ امت کے اعمال ہرروزحضورﷺ کے روبروپیش کئے جاتے ہیں آپ اعمال خیرکودیکه کرخداکاشکر ادا کرتے ہیں اوربداعمالیوں پرمطلع ہوکرنالائقوں کے لئے استغفار فرماتے ہیں۔'' (تفسیر عثمانی ص366)

♣ ودلت النصوص الصحيحة على حيات الانبياء عليهم الصلواة والسلام.

(فتح الملهم شرح صحيح مسلم ج1 ص325كتاب الايمان باب الاسراء برسول الله ﷺ الى السموات وفرض الصلوات)

### حضرت مولانامنظور احمدنعماني:

سب کے نزدیک مسلم اوردلائل شرعیہ سے ثابت ہے کہ انبیاء علیهم السلام اورخاص کر سیدالانبیاء ﷺ کواپنی قبورمیں زندگی حاصل ہے ۔ (معارف الحدیث ج5ص280) شہند المحدیث میں کاند ہا ہے۔

# شيخ الحديث حضرت مو لانامحمدز كرياكاندهلوى:

- ہ انبیاء اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں۔ (خصائل نبویﷺ شرح شمائل ترمذی ص252باب ماجاء فی میراث رسول اللہ)
- ب انبیاء علیهم الصلولۃ والسلام اپنی قبورمیں زندہ ہیں علامہ سخاوی نے قول بدیع میں لکھا ہے ہم اس پر ایمان لاتے ہیں اور اس کی تصدیق کرتے ہیں کہ حضور اقدس زندہ ہیں اپنی قبرشریف میں اور آپ کے بدن اطہر کو زمین نہیں کھاسکتی اور اس پر (امت مسلمہ کا)اجماع ہے۔ امام بیہقیؓ نے انبیاء کی حیات میں ایک مستقل رسالہ تصنیف فرمایاہے اور حضرت انسؓ کی حدیث ہے الانبیاء احیاء فی قبور ہم یصلون کہ انبیاء اپنی قبروںمیں زندہ ہوتے ہیں اور نماز پڑ ہتے ہیں۔علامہ سخاویؓ نے اس کی

<del>مختلف طرق سے تخریج کی ہے۔ (فضائل درودشریف ص25)۔</del>

مفتى اعظم دار العلوم ديوبندحضرت مولانامفتى عزيز الرحمن:

انبیاء علیهم السلام کی حیات قوی ترہے اور نصوص صرف انبیاء علیهم السلام اور شهداء کی حیات میں وار دہیں۔ حدیث شریف میں ہے: ان اللہ حرم علی الارض ان تاکل اجساد الانبیاء فنبی اللہ حیی یرزق الحدیث. (فناوی دار العلوم دیوبند مکمل ومدلل 'ج5 ص319)

# فخر الاسلام حضرت مولانافخر الدين احمد:

باب رفع الصوّتِ فِى المسجد حدثناعلى بن عبدالله بن جعفربن نجيح المدينى قال نايحيى بن سعيدن القطان قال ناالجعيدبن عبدالرّحمل قال حدّثني يزيدبن خصيفة عن السّائب بن يزيدقال كنت قائمافى المسجدفحصبنى رجل فنظرت اليه فاذاعمربن الخطّاب فقال اذهب فأتنى بهذين فجئته بهمافقال ممّن انتما ومن اين انتماقالامن اهل الطائف قال لوكنتمامن اهل البلدلاوجعتكماترفعان اصواتكمافى مسجدرسول الله صلّى الله عليه وسلم.

مزاراقدس کے احترام میں صحابہ کاعمل:۔

حضرت عمر کارشاد ترفعان اصواتکما الخ احترام مسجدکے ساته قرآن کریم کی آیت لاترفعوااصواتکم فوق صوت النبی و لاتجهروالہ بالقول کجهربعضکم لبعض (الحجرات2)سے بهی ماخوذہے کہ اے ایمان والو ابنی آ وازوں کو پیغمبر علیہ السلام کی آوازسے بلندنہ کرواورنہ ان کے سامنے اس طرح زورسے بولوجیسے آپس میں بولتے ہو 'پیغمبر علیہ السلام کی زندگی میں بهی یہی حکم تھااوروفات کے بعدبهی یہی حکم ہے کیونکہ آپ قبرشریف میں بهی حیات سے متصف ہیں 'حضرت عمر کی رائے توروایات باب سے معلوم ہوگئی کہ وہ وفات کے بعدبهی قبرشریف کے قریب بلندآوازسے بولنے پر تنبیہ فرمارہے ہیں۔ حضرت ابوبکر ؓکے بارے میں بهی یہی منقول ہے کہ کوقبرشریف میں اذبت پہنچائی' حضرت علی نے ایک مرتبہ اپنے دروازے کے لئے کواڑ بنوائے تو کوقبرشریف میں اذبت پہنچائی' حضرت علی نے ایک مرتبہ اپنے دروازے کے لئے کواڑ بنوائے تو حکم دیا کہ انہیں اتنی دور بیٹہ کر بنایا جائے کہ انکی آواز مسجد نبوی میں نہ آئے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو قبر مبارک میں تکلیف نہ ہو ، حضرت عائشہ سے منقول ہے کہ اگر حجرہ اطہر کے قریب کسی دیوارمیں کیل ٹھوکنے کی آواز آتی تو فوراً کسی قاصدکوبھیج کرمنع کرادیتی تھیں لاتوذوارسول اللہ (ﷺ) کہ رسول اللہ ﷺ کوتکلیف مت پہنچاؤ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے یہ لاتوذوارسول اللہ (ﷺ) کہ رسول اللہ ﷺ کوتکلیف مت پہنچاؤ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے یہ تمام اقوال وافعال تقی الدین سبکی کی شفاء السقام میں موجودہیں۔حیات انبیاء کے مسئلہ پر تفصیلی گفتگو کسی اورموقع پر کی جائے گی۔ انشاء اللہ

(ايضاح البخارى، شرح بخارى شريف، جلد3، ص269)

# حكيم الاسلام حضرت مولاناقارى محمدطيب قاسمى:

- برزخ میں انبیاء کی حیات کامسئلہ معروف ومشہور اور جمہور علماء کااجماعی مسئلہ ہے۔علماء دیوبندحسب عقیدہ اہلسنت والجماعت برزخ میں انبیاء کرام کی حیات کے اس تفصیل سے قائل ہیں۔ کہ نبی کریم اور تمام انبیاء کرام وفات کے بعداپنی اپنی پاک قبروں میں زندہ ہیں۔اوران کے اجسام کے احسام کے ساتہ انکی ارواح مبارکہ کاویساہی تعلق قائم ہے جیساکہ دینوی زندگی میں قائم تھا۔وہ عبادت میں مشغول ہیں نمازیں پڑھتے ہیں انہیں رزق دیاجاتاہے اوروہ قبورمبارکہ پرحاضرہونے والوں کا صلواۃ وسلام سنتے ہیں۔ علماء دیوبندنے یہ عقیدہ قرآن وسنت سے پایاہے۔ اور اس بارے میں ان کے سوچنے کاطرز بھی متوارث رہاہے۔ (خطبات حکیم الاسلام ج7ص181)
- ب وفات کے بعدنبی کریم کے جسداطہر کوبرزخ (قبرشریف)میں بتعلق روح حیات حاصل ہے اور اس حیات کیوجہ سے روضۂ اقدس پر حاضر ہونے والے کا صلواۃ وسلام سنتے ہیں۔ (خطبات حکیم الاسلام ج7 ص187، ماہنامہ تعلیم القرآن اگست 1962 ص27-28)
- ب التقراور احقر کے مشائخ کامسلک وہی ہے جوالمہندمیں بالتفصیل مرقوم ہے۔ یعنی برزخ میں جناب رسول اللہ اور تمام انبیاء بجسد عنصری زندہ ہیں۔ جو حضرات اس کے خلاف ہیں وہ اس مسئلہ میں دیوبندسے ہٹے ہوئے ہیں۔ (رحمت کائنات ص32)
- تسکین الصدور پر تصدیقی دستخط کرتے ہوئے ارشادفر ماتے ہیں: "رسالہ نافعہ تسکین الصدور سے استفادہ نصیب ہوا۔ اس کی وقعت وعظمت کے لئے یہ کافی

ہے کہ وہ مولانا سرفرازخان صاحب کی تالیف ہے جواپنی محققانہ ومعتدلانہ طرز تالیف میں معروف ہیں۔ تسکین الصدور 'حقیقت یہ ہے کہ اس موضوع کے مسائل میں تسکین الصدور ہی ہے جس سے روحی اور قلبی تسکین ہوجاتی ہے۔ جس جس مسائل پرکلام کیاگیاہے وہ اپنی جگہ نہ صرف یہ کہ اہل السنت والجماعت کے مسلک اور مذہب منصور کے مطابق ہی نہیں بلکہ فی نفسہ اپنے تحقیقی رنگ کیوجہ سے پوری جامعیت کے ساتہ منضبط ہوگئے ہیں اور ان سے دلوں میں سرور اور آنکھوں میں نور پیداہوتا ہے ۔ حق تعالیٰ مؤلف ممدوح کوتمام مسلمانوں کی طرف سے جزائے خیر عطاء فرمائے آمین۔" (تسکین فرمائے اور ان کے علم و عرفان اور عمل وایمان میں روز افزوں ترقیات عطاء فرمائے آمین۔" (تسکین الصدور ص 20)

# فخر المحدثين حضرت مولانا ظفر احمدعثماني:

لاشك في حيوته بعدوفاته وكذاسائر الانبياء احياء في قبور هم حياتهم اكمل من حياة الشهدائ. (اعلاء السنن ج10ص505)

## رئيس المفسرين حضرت مو لانامحمدادريس كاندهلوي:

\* تمام اہلسنت والجماعت كااجماعى عقيدہ ہے كہ حضرات انبياء كرام عليهم الصلولة والسلام وفات كر بعد اپنى قبروں ميں زندہ ہيں۔

(سيرت المصطفى ج3ص162)

- نبى اكرم صلى اللم عليه وسلم وديگر انبياءكرام قبرون مين زنده بين (سيرت المصطفى ج 3 ص 168)

# مفتی اعظم دار العلوم دیوبندحضرت مولانامفتی مهدی حسن شابجهان بوری:

آپ اپنے اپنی قبر مبارک میں اپنے جسدمبارک کے ساتہ زندہ ہیں۔ مزار مبارک کے ساتہ آپ کاخصوصی تعلق بجسدہ وروحہ ہے۔ جواس کے خلاف کہتاہے وہ غلط کہتاہے بدعتی ہے۔ اس کے پیچھے نماز مکروہ ہے۔ اس باب میں بکثرت احادیث وارد ہیں۔ جنکاانکار نہیں کیاجاسکتاہے جوانکارکرتاہے وہ خارج از ااہلسنت والجماعت ہے۔ (خیر الفتاوی ج1ص124 'تسکین الصدور ص29/50)

# فقيم الامت حضرت مولانامفتي محمود حسن گنگوبي:

(رسول اللم کی)قبر اطہر میں زندہ ہونے کی بحث مستقل ہے۔ علماء حق کی تحقیق یہ ہے کہ زندہ تشریف فرماہیں۔

( فتاوى محموديم باب مايتعلق بحيات الانبياء ج1ص532-533)

## امام الاولياء حضرت مولانااحمدعلى لابورى:

کئی برس ہوئے حضرت مولانااحمدعلی لاہوری صاحب سے مولانا غلام اللہ خان صاحب نے اپنے ہاں تقریرکی غرض سے تاریخ لی۔ جب تاریخ نزدیک آگئی توحضرت مولانااحمدعلی لاہوری نے ان کوفرمایا۔ کہ تم مسئلہ حیات میں اکابردیوبند اور سلف کامسلک کاترک کرچکے ہو۔ اسی لئے اگرمیں آئونگاتومسئلہ حیات بیان کرونگا اور فرمایاکہ یہ مسئلہ وہ سمجہ سکتاہے جس کوعقیدت ہویابصیرت حاصل ہو 'بصیرت تم کو حاصل نہیں اور عقیدت تم کورہی نہیں۔چنانچہ حضرت لاہوری آپھرراولپنڈی تشریف نہ لے گئے۔

(حيات انبياء كرام ازمو لانامفتي عبدالشكور ترمذي ص:20ط: المكتبة الاشرفيم لابور)

## مفتى اعظم پاكستان حضرت مولانا مفتى محمدشفيع عثمانى:

- \* آیت مبارکہ ''و مَاکان لَکُمْ اَنْ تُؤْ دُو ار سُولَ اللّٰهِ وَلاَ اَنْ تَنْكِحُو ْآازْ وَاجَهُ مِنْ بَعْدِمَ اَبَدًا'' (سورۃ احزاب 53) کی تفسیر میں فرماتے ہیں:
- رسول اللہ اپنی قبرشریف میں زندہ ہیں۔آپ کی وفات کادرجہ ایساہے جیسے کوئی زندہ شوہرگھرسے غائب ہو۔ اس بناء پرآپ کی ازواج کاوہ حال نہیں جو عام شوہروں کی وفات پران کی ازواج کاہوتاہے۔ (معارف القرآن ج7ص203)
- أيت مباركم ''يا ايها النبي إناار سُلناك شابداً و مُبَشِرًا و وَنَذِيْرًا " (سورة احزاب 45) كى تفسيرميں فرماتے ہيں:

تمام انبیاء کرام خصوصاً رسول کریم اس دنیاسے گذرنے کے بعدبھی اپنی اپنی قبروں میں۔ زندہ ہے۔ (معارف القرآن ج7ص177)

# مرشد العلماء والصلحاء مولاناعبداللم بملوى:

ہمارے اکابرواسلاف دیوبند رحمہم اللہ تعالی عنہم ہمارے مرشدین نقشبندیہ 'قادریہ'چشتیہ'سہروردیہ رحمہم اللہ تعالیٰ کا بھی یہی اعتقادہے کہ حضورﷺ دنیاوی وفات کے بعدقبرمبارک میں جسمانی روحانی حیات سے زندہ ہیں۔ (القول النقی ص29)

#### مفكر اسلام حضرت مولانامفتي محمود:

نبی کریم اورتمام انبیاء علیهم السلام اپنی قبور مطهره میں حیات ہیں۔ (فتاوی مفتی محمود ج 1 ص 350)

## حضرت مولانا غلام غوث بزاروى:

انبیا ء اکرام کے بارہ میں انحضرت کا ارشاد ہے کہ وہ قبروں میں زندہ ہیں نمازیں پڑھتے ہیں ،قریب سے درو د و سلام سنتے اور اسکا جواب بھی دیا کرتے ہیں اس کتاب میں اس مسئلہ پر مفصل بحث کی جارہی ہے ۔ یہاں سے ان حضرا ت کی کم علمی واضح ہو جاتی ہے ۔ جو مسکہ حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم کو شرک قرار دیتے ہیں شرک تو تب ہوتا کہ کسی کو ایسا مسکہ حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم کو شرک قرار دیتے ہیں شرک تو تب ہوتا کہ کسی کو ایسا طاری نہ ہو مگر یہ تو کسی مسلمان کا عقیدہ نہیں ہے کیا جو پیغمبر دنیا میں زندہ تھے وہ شرک تھا ؟ کیا قیامت میں ہم سب زندہ ہوں گے اور زندہ بھی ایسے کہ پھر کبھی نہ مریں گے کیا وہ شرک ہو جائے گا؟پھراگر اللہ تعالیٰ کسی کو درمیان میں ،قبر میں بھی پوری یاادھوری زندگی عطا فر ما دیں جہائے گا؟پھراگر اللہ تعالیٰ جبکہ علماء دیوبند نہ تو آنحضر ت کی وفات ہوجانے کا انکا ر کرتے ہیں نہ پیغمبروں کی حیات کو اللہ تعالیٰ کی عطاء کردہ ہونے سے انکار کرتے ہیں۔ صر ف آپ کے ارشاد کو ماننا شرک ہے ؟ اللہ تعالیٰ ایسی جہالت اور ضد سے کرتے ہیں تو کیا آنحضرت کے کے ارشاد کو ماننا شرک ہے ؟ اللہ تعالیٰ ایسی جہالت اور ضد سے بچائے (آمین)

(تسكين الصدور ص206،207)

## حضرت مو لانا محمديوسف بنورى:

حضرات انبیاء کرام کی حیات بعدالممات کامسئلہ صاف ومتفقہ مسئلہ تھا۔ شہداء کی حیات بنص قرآن ثابت تھی۔ اور دلالۃ النص سے انبیاء کرام کی حیات قرآن سے ثابت تھی اور احادیث نبویہ سے عبارت النص کے ذریعہ ثابت تھی۔ لیکن براہواختلافات اور فتنوں کاکہ ایک مسلمہ حقیقت زیر بحث آکر مشتبہ ہوگئی کتنے تاریخی بدیہات کو کج بحثیوں نے نظری بنادیااور کتنے حقائق شرعیہ کو کج فہمی نے مسخ کر کے رکه دیایہ دنیاہے اور دنیاکے مزاج میں داخل ہے کہ ہر دور میں کج فہم اور کج رواور کج بحث موجو دہوتے ہیں زبان بندکر ناتواللہ تعالیٰ ہی کی قدرت میں ہے۔ ملاحدہ وزنادقہ کی زبان کب بندہوسکی۔ (تسکین الصدور ص22-23)

# مو لانامفتي جميل احمدتهانوي:

آٹہ' دس سال سے حضرات انبیاء کرام کی حیات کاانکار بعض ایسے عالموں کی طرف سے شائع ہونے لگاجوکہ ہمارے اپنے شمار ہوتے تھے۔ بہت ہی جی چاہتاتھاکہ کوئی اللہ کابندہ اس مسئلہ کی پوری پوری تحقیق لکہ دے .....خودتوکم صحت کم فرصت کم استعداداس سے قاصرتھا۔ بس دل میں یہ تمناموجزن تھی حضرت مولانا سرفرازخان صاحب نے بڑی محنت اور جانفشانی اور عرق ریزی سے یہ تحقیق مکمل کردی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے میری وہ دلی تمنامولاناکے ہاتھوںپوری فرمادی اس لئے حرف حرف مزے لے کرپڑھتاچلاگیاہربحث پردل باغ باغ ہوتا گیا اور دعاؤں میں سرشارہوتارہا.... الحمدللہ جیسادل چاہتاتھایہ کام انجام پاگیا۔ احادیث کے اسنادکی صحت اورمفہومات کی تحقیقات شبہات کے جوابات ماشاء اللہ نور علی نور ہے۔اللہ تعالیٰ حضرت مصنف کوبہترین جزاوں سے دونوں جہانوںمیں سرفرازفرمائیں اورمشتبہ آنکھوں کے لئے کتاب کوسرمۂ بصیر ت بنائیں۔ (تسکین الصدور ص27-26)

## حافظ الحديث حضرت مو لانامحمدعبداللم در خواستى:

#### هو حي في قبره كحياة الانبياء عوجرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء

حياتهم اعلى واكمل من الشهداء ـوشانهم ارفع في الارض والسماء

(انوار القرن حافظ الحديث نمبر اگست ،ستمبر ،اكتوبر ،نومبر ٢٠٠٢ ص١٢٢)

تسكين الصدوركى تقريظ ميں لكھتے بيں :اپنے موضوع ميں مسلك اهل السنت والجماعت كے بيان ميں كافي وشافي ہے۔ ( تسكين الصدور ص27)

# خواجه خواجگان حضرت مولاناخواجه خان محمد :

حضرت خواجہ صاحب اپنے ایک مکتوب گرامی میں فرماتے ہیں:

قرون اولی حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیهم اجمعین سے لے کرآج تک جمیع علماء کرام کااجماعی طورپرحیات النبی کے متعلق جوعقیدہ ہے وہ یہ ہے کہ حضرت اقدس نبی کریم اورسب انبیاء وفات کے بعداپنی اپنی قبروں میں زندہ ہیں اوران کے ابدان مقدسہ بعینهامحفوظ ہیں اورجسدعنصری کیساته عالم برزخ میں ان کوحیات حاصل ہے اورحیات دنیوی کے مماثل ہے صرف یہ ہے کہ احکام شرعیہ کے وہ مکلف نہیں ہیں روضۂ اقدس پرجودرودشریف پڑھے وہ بلاواسطہ سنتے ہیں اورسلام کاجواب دیتے ہیں۔ حضرات دیوبندکابھی یہی عقیدہ ہے ۔ اب جواس مسلک کے خلاف کرے اتنی بات یقینی ہے کہ اسکااکابردیوبندکے مسلک سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ جوشخص اکابر دیوبند کے مسلک کے خلاف رات دن تقریر بھی کرے اور اپنے آپ کو دیوبندی بھی کہے یہ بات کم از کم ہمیں توسمجہ نہیں آتی۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کوصراط مستقیم اور اکابردیوبندکے مسلک کے صحیح پابندبناکر استقامت نصیب فرماوے۔ (مجلہ ''صفدر''گجرات شیخ المشائخ نمبر'ص686-687)

## حضرت مو لانامفتي احمدسعيد صاحب:

(مفتی جامعہ عربیہ سراج العلوم سرگودها)

''مسئلہ حیاۃ انبیاء بھی آسی سلسلہ کی ایک کڑی ہے جس مسئلہ پرتمام علماء محدثین وفقہاء ومفسرین اور چاروں اماموں کے مقلدین بلکہ اہل ظواہر غیرمقلدین بھی متفق ہوں تواس مسئلہ میں ایک جدیدطریق اختیار کرنا تحقیق نہیں بلکہ علماء امت کی تضحیک ہے۔ خدمت اسلام نہیں تذلیل اہل ایمان ہے۔ اگرجمہور سلف صالحین پراعتمادنہیں تو دین تمہار اخانہ زادنہیں۔ " (حیات النبی اور مذاہب اربع ص 4)

# استادالعلماءحضرت مولاناخير محمدجالندهرى:

عالم برزخ میں جملہ انبیاء علیهم السلام کی حیات حقیقیہ دنیویہ بجسدهم العنصری کا مسئلہ اہل سنت و الجماعت میں متفق علیہ مسئلہ ہے ۔

(القول النقى في حيات النبي ص30)

# وكيل اهلسنت حضرت مولاناقاضي مظهر حسين:

اہل سنت والجماعت كا اجماعى عقيدہ بے كہ موت كے بعد اللہ تعالى انہيں انبياء كرام عليهم السلام كے جسم مبارك كو حيات عطا كرتے ہيں اسى جسم ميں حيات ہوتى ہے جوجسم اس دنيا ميں تھا۔ (ياد گار خطبات ص101)

# پاسبان مسلک دیوبند حضرت مولانامحمدعلی جالندهری:

آنحضرت کے تعلق سے اسی دنیوی جسداطہرکے ساتہ ہےجوروضۂ انور میں محفوظ روح مبارک کے تعلق سے اسی دنیوی جسداطہرکے ساتہ ہےجوروضۂ انور میں محفوظ وموجودہیں۔اسی تعلق کی وجہ سے روضہ انورپرپڑھے گئے درودوسلام کوبغیر کسی واسطے کے علی الدوام خودسماعت فرماتے ہیں۔ اسی عقیدہ کوہمارے اکابرنے المہند میں حیات دنیویہ برزخیہ سے تعبیر کیا ہے۔

(سوانح وافكار مو لانامحمدعلى جالندهري ص 324)

# فقيم العصر مو لانامفتي رشيداحمدلدهيانوي:

احتج القائلون بانهامندوبة بقولم تعالى ولوانهم انظلمواانفسهم جاؤك فاستغفروالله واستغفرلهم الرسول الاية وجم الاستدلال بهاانم حي في قبره بعدموتم كمافي حديث الانبياء احياء في قبور هم. (احسن الفتاوي ج4ص561خ: مكتبة الرشيدكراچي)

## شبيداسلام حصرت مو لانامحمديوسف لدهيانوي شبيد:

- ♣ حضرات انبیاء کرام علیہم الصلواۃ والسلام بالخصوص سیدالانبیاء سیدناحضرت محمد رسول اللہ ﷺ
   کااپنی قبرشریفہ میں حیات ہونااورحیات کے تمام لوازم کے ساته متصف ہونابرحق اورقطعی ہے اوراس پرامت کااجماع ہے۔ (آپ کے مسائل اور ان کاحل ج1ص261 جدیدتخریج شدہ ایڈیشن)

## استادالحدیث حضرت مولاناسیدبدر عالم مهاجر مدنی:

غرض آپ کی اور جملہ انبیاء علیہ اسلام کی قبر میں حیات کادلائل کے ساتہ ہم کو قطعی علم ہے اور اس بارے میں تو اتر کے درجے کو حدیثیں پہنچ چکی ہیں۔ (ترجمان السنۃ ج3ص 302 حدیث نمبر 1073 طن ایچ ایم سعید کمپنی کر اچی)

## حضرت مولانامفتى عبدالرحيم لاجپورى:

انبیاء کرام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اورنمازپڑھتے ہیں اورانکو رزق دیاجاتاہے ۔ اللہ تعالیٰ نے انبیاء کے جسموں کو زمین پرحرام کردیاہے۔ (فتاوی رحیمیہ کتاب العقائدج8ص32ط مکتبہ رحمانیہ لاہور)

# شيخ الحديث حضرت مو لانامحمدشريف كشميريَّ.

''اگرروضۂ اقدس پرصلوٰۃ وسلام پڑھاجائے توآپ ﷺخودسنتے ہیں'بلکہ جمیع اہل السنۃ والجماعۃ اس کے قائل ہیں اورسب اکابر دیوبندکایہی عقیدہ ہے جوشخص اس عقیدے کو عقائدشرکیہ یابدعیہ میں شمارکرتاہے وہ بالکل جاہل اور پر لے درجے کااحمق اور ملحد ہے۔ وہ حقیقت شرک سے قطعاناآشناہے مسلمانوں کو ایسے شخص سے دور رہنا چاہیے''۔ (خیرالفتاویٰ ج نمبر 1باب مایتلعق بالایمان والعقائد ص128-129)

# فقيم العصر حضرت مولانامفتي عبدالشكور ترمذي:

حضر ات انبیاء کرام کی انکی قبروں میں زندگی متفق علیہ عقیدہ کی حیثیت سے ایک طے شدہ حقیقت ہے۔ اکابراہلسنت میں سے کوئی شخص بھی ایسانہیں ملتاجسے انبیاء کرام خصوصا حضرت محمد کی حیات فی القبرکاانکارکیاہو۔ اور قبرمبارک میں آپ کی روح مبارک کے جسداطہر سے اتصال و تعلق کی نفی کی ہو۔ بلکہ اس عقیدہ پراجماع ہے کہ قبرمیں روح مبارک کاجسداطہر سے ایساتعلق اور اتصال ثابت ہے جس سے جسم مبارک میں حیات اور سماع کی قوت حاصل ہے۔ اور قبر مبارک کے قریب سے سلام کہنے والوں کاسلام آپ بنفس بنفیس خودسماعت فرما لیتے ہیں۔ (حیات انبیاء کرام شص 113 ط: مکتبہ اشرفیہ لاہور)

## حضرت مو لاناصوفي عبدالحميدصاحب سواتيُّ:

ان النبی حی فی قبرہ کہ اللہ کانبی ﷺ قبر میں زندہ ہیں۔ یہ زندگی محض روحانی زندگی نہیں کیونکہ روح تو ابوجہل کی بھی زندہ ہے بلکہ نبی کی زندگی کمال درجے کی زندگی ہے اس برزخی زندگی کے متعلق سلف کے دومسلک ہیں۔

اگرآپ کی روح مبارک علیین میں ہے تواسکاتعلق قبرکے ساتہ بھی ہےاسی لئے حضور علیہ السلام کاارشادہے۔ من صلی علی عندقبری سمعتہ ومن صلی[ علی] نائیاابلغتہ یعنی جوشخص میری قبرپرآکردرودپڑھے گاتومیں اس کوسنتاہوں اورجودورسے پڑھے گاوہ مجہ تک پہنچایاجائے گامعراج کے واقعہ والی روایت بھی حیات النبی کی تصدیق کرتی ہے۔

معالم العرفان في دروس القرآن ج 15-342 ط:مكتبہ دروس القرآن گوجرانوالہ)

# شيخ الحديث مولاناسليم الله خان صاحب دامت بركاتهم العاليه:

انبیاء علیهم السلام اپنی قبروں میں جسد عنصری کے ساته زندہ ہیں۔ یہ عقیدہ نہ صرف علماء دیوبندکاہے بلکہ تمام امت کاہے۔

(كشف البارى شرح صحيح بخارى كتاب المغازى ص125ط:مكتبه فاروقيه شاه فيصل كالونى كراچى)

#### مفتی اعظم پاکستان مفتی محمدر فیع عثمانی صاحب :

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی روح مبارک کاتعلق جسم اطہرکےساتہ شھیدسے بھی زیادہ ہے ،انتازیادہ ہےکہ کسی اور کی روح کو اپنے جسم سے انتاتعلق نہیں ہوتا چنانچہ احادیث سے ثابت ہے کہ آپ کی قبرشریف پرحاضر ہوکر جوآپ کی خدمت میں سلام عرض کرتا ہے آپ اسے خودسنتے ہیں اور جواب عنایت فرماتے ہیں۔ (فتاوی دار العلوم کراچی ج1ص100)

شيخ الاسلام مفتى محمدتقى عثماني صاحب دامت بركاتهم العاليم:

ان الأصل في هذه المسئلة قول الله تبارك وتعالى: ولاتقولوالمن يقتل في سبيل الله اموات بل احياء ولكن لاتشعرون ولماثبت الحياة للشهداء ثبت للانبياء بدلالة النص لان مرتبة الانبياء اعلى من مرتبة الشهداء بلاريب. وقدوردفي هذا الباب حديث صريح عن انس قال قال رسول الله النبياء احياء في قبورهم يصلون وبالجملة فان هذه الاحاديث مع حديث الباب (مررت على موسلى الخ ...) تدل على كون الانبياء احياء بعدوفاتهم وهومن عقائدجمهوراهل السنة والجماعة وانماالمقصودحياتهم بمعى ان لارواحهم تعلقا قوياباجسادهم الشريفة المدفونة في القبورولهذاالتعلق القوى حدثت لاجسادهم خصائص كثيرة من خصائص الاجسادمثل سماع السلام ورده ...

(تكملم فتح الملهم ج5ص30-28ط:دار العلوم كراچي)

# منکر ین حیات کا حکم

- الغرض میں ااور میرے اکابر کا عقیدہ یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے روضہ مطہرہ میں حیات جسمانی کے ساتہ حیات ہیں یہ حیات برزخی ہے مگر حیاۃ دنیاوی سے قوی تر ہے جو لوگ اس مسئلہ کا انکار کرتے ہیں ان کا اکابر علماء دیوبند اور اساطین امت کی تصریحات کے مطابق علماء دیوبند سے تعلق نہیں ہے اور میں ان کو اہل حق میں سے نہیں سمجھتا اور وہ میرے اکابر کے نزدیک گمراہ ہیں ان کی اقتداء میں نماز پڑھنا جائز نہیں اور اس کے ساتہ کسی قسم کا تعلق روا نہیں۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل تخریج شدہ ج: 1 ص: 295)
- ہ ہمارے نزدیک آبل السنت والجماعت کے اس عقیدہ حیات کا منکر کافر نہیں گمراہ ہے۔ (سوانح وافکار حضرت جالندھری ص:326)
  - مفکر اسلام مفتی محمود فرماتے ہیں:

یہ عقیدہ کہ آپ کاجسداطہر ساکن وصامت قبر مبارک میں صحیح وسلامت موجود ہے اور اس سے افعال وحرکات کا صدور نہیں ہوتا عقیدہ فاسدہ ہے اور تمام علماء اہل السنت والجماعت کے عقیدہ اور علماءدیوبند کے مسلک کے خلاف ہے ۔ (القول النقی ص32)

ایک شخص نے مفتی محمود رحمہ اللہ سے سوال کیا کہ ،،جو آدمی قبر میں حضور کی حیات کامنکر ہو،روضئہ اقدس پر الصلوة والسلام علیک یارسول اللہ کہنے کاقائل نہ ہواور حضور کی ذات کونور کہتاہواس کے بارے میں کیا حکم ہے [مفہوما]

حضرت مفتی صاحب تینوں مسائل میں مسلک اہل السنت والجماعت کی وضاحت کے عدفر ماتے ہیں: ''بلاتاویل اس کے خلاف عقیدہ رکھنے والے کے پیچھے نماز مکروہ تحریمی ہے۔'' (فتاوی مفتی محمود ج1ص353،354)

مولانا نصیر الدین غور غشتوی ایک سوال کے جواب میں فرماتے ہیں:

پنج پیریان قرآن کریم میں تحریف کرتے ہیں اور آیات واردہ فی حق المشرکین مومنوں پرصادق کرتے ہیں ۔ان سے قرآن کریم کا ترجمہ نہ کرنااور ان جیسے فاسد عقائد والوں کے پیچھے نماز نہ پڑھناکسی دیندارمتقی کے پیچھے پڑھو۔ (سوانح مولانا غور غشتوی ص170)

\* حضرت خواجہ خان محمد صاحب اپنے ایک مکتوب گرامی میں فرماتے ہیں:

قرون اولی حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیهم اجمعین سے لے کرآج تک جمیع علماء کرام کااجماعی طورپرحیات النبی کے متعلق جوعقیدہ ہے وہ یہ ہے کہ حضرت اقدس نبی کریم اورسب انبیاء وفات کے بعداپنی اپنی قبروں میں زندہ ہیں اوران کے ابدان مقدسہ بعینهامحفوظ ہیں اورجسدعنصری کیساته عالم برزخ میں ان کوحیات حاصل ہے اور حیات دنیوی کے مماثل ہے صرف یہ ہے کہ احکام شرعیہ کے وہ مکلف نہیں ہیں روضۂ اقدس پرجودرودشریف پڑھے وہ بلاواسطہ سنتے ہیں اورسلام کاجواب دیتے ہیں۔ حضرات دیوبندکابھی یہی عقیدہ ہے۔ اب جواس

مسلک کے خلاف کرے اتنی بات یقینی ہے کہ اسکااکابر دیوبند کے مسلک سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ جوشخص اکابر دیوبند کے مسلک کے خلاف رات دن تقریر بھی کرے اور اپنے آپ کو دیوبندی بھی کہے یہ بات کم از کم ہمیں توسمجہ نہیں آتی۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو صراط مستقیم اور اکابر دیوبند کے مسلک کے صحیح پابند بناکر استقامت نصیب فرماوے۔ (مجلہ ''صفدر''گجرات شیخ المشائخ نمبر'ص686-687)

بین الحدیث مو لاناسلیم اللہ خان دامت برکاتھم فرماتے ہیں:

حضرات صحابہ کرام سے لیکر آج تک تمام ہی علماء کامسلک حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم کارہاہے ،علماءدیوبندبھی اسی کے قائل ہیں، جوشخص حیات کی بجائے ممات کاعقیدہ رکھتا ہے اس کا علماء دیوبند سے کوئی تعلق نہیں۔ (خوشبووالاعقیدہ حیات النبی ص21)

# بسم اللہ الرحمٰن الرحيم

# دو ہاته سے مصافحہ

از افادات متكلم اسلام مولانا محمد الياس كهمن حفظم اللم

## ابل السنت و الجماعت كا موقف:

السنة في المصافحة بكلتا يديم.

(الدر المختار: ج9 ص629 باب الاستبراء و غيره)

ترجمہ: دو ہاته سے مصافحہ کرنا سنت ہے ۔

## غیر مقلدین کا موقف:

ایک ہاتہ سے مصافحہ کرنا سنت ہے اور دو ہاتہ سے مصافحہ کرنے والے ناواقف لوگ ہیں۔ (ایک ہاتہ سے مصافحہ از عبد الرحمن مبارکپوری: ص6ملخصا، التحفۃ الحسنی ااز حکیم محمد اسرائیل سلفی)

## دلائل ابل السنت و الجماعت:

#### دلیل نمبر 1:

امام بخاری رحمہ اللہ نے اپنی کتاب ''الصحیح '' میں ایک باب قائم فر مایا ہے:

"باب المصافحة" [مصافحہ كرنے كا باب]اور اس كے تحت حضرت عبداللہ ابن مسعود رضى اللہ عنہ كا ارشاد نقل كيا ہے:

عَلْمَنِي النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ التَّشَهُدَ وَكَقِي بَيْنَ كَقَيْه. (صحيح البخارى: ج2 ص926)

ترجمہ:نبی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے التحیات اس حالت میں سکھائی کہ میرا ہاتہ نبی علیہ السلام کے دونوں ہاتھوں کے درمیان تھا۔

امام بخاری رحمہ اللّٰہ نے اس باب میں ثابت کیا کہ حدیث ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا تعلق مصافحہ کے ساتہ ہے، اس کے متصل بعد ایک اور باب قائم فرمایا: "باب الأخذ بالیدین" [(مصافحہ کرتے وقت)دو ہاتھوں سے پکڑنے کا باب] اور اسی حدیث کودوبارہ اس باب میں ذکر فرمایا ہے، جس سے امام بخاری رحمہ اللہ یہ بتانا چاہتے ہیں کہ حدیث ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے دونوں ہاتھوں سے امام بخاری رحمہ اللہ یہ بتانا چاہتے ہیں کہ حدیث ابن مسعود کرنا ثابت ہے۔ نیز مصافحہ دونوں ہاتھوں سے اس طرح کیا جائے کہ ہاتھوں کو پکڑا جائے نہ یہ کہ آدمی اپنے ہاتہ دوسرے کے ہاتہ پر رکہ دے۔ لفظ "اخذ" کا یہی مفہوم ہے۔ اعتراض نمبر 1:

# حكيم محمد اسرائيل لكهتر بين:

اس حدیث کا مصافحہ سے ذرا بھی تعلق نہیں۔ (التحفۃ الحسنی: ص39)

مزید لکھتے ہیں:

سخت تعجب ہے ان مقادین احناف پر کہ جو احادیث صحیحہ سے مصافحہ ثابت ہوتا ہے اس کے انکاری ہیں اور جو حدیث سے ثابت نہیں ہوتا اسے ثابت کرنے کی سعی لا حاصل کرتے ہیں اور بخاری شریف کی دہائی دے کرجاہل عوام کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں مگر ان کو معلوم رہے کہ یہ حدیث دانی اور حدیث فہمی نہیں بلکہ حدیث نبوی صلی اللہ علیہ و سلم کے ساته ایک مذاق ہے۔(التحفۃ الحسنی: ص85)

## <u>جواب:</u>

غیر مقلدین بظاہر تو احناف سے عناد، بغض اور مخالفت ظاہر کرتے ہیں لیکن دراصل یہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کو کھر ی کھری سنانے کے مترادف ہے۔ ''باب المصافحۃ'' قائم کرنے اور اس کے تحت حدیث ابن مسعود رضی اللہ عنہ لانے کے سرخیل تو امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ ہیں تو ثابت یہی ہوا کہ غیر مقلدین کا روئے سخن احناف کی طرف نہیں بلکہ بلکہ امام بخاری رحمہ اللہ کی طرف ہے۔ معلوم ہوا ان غیر مقلدین کا امام بخاری سے تعلق ہے نہ صحیح بخاری سے۔

لہذا ہم غیر مقلدین سے یہ سوال کرنے میں حق بجانب ہیں کہ:

امام بخاری رحمہ اللہ حدیث ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مصافحہ ثابت کرتے ہیں اور آپ اس کے منکر ہیں، آپ بتائیں کہ دونوں میں سے حق پر کون ہے اور باطل کون؟!

#### <del>اعتراض نمبر2:</del>

ابن مسعود رضی اللہ عنہ کی فقط ایک ہتھیلی آن حضرت کی دونوں ہتھیلیوں کے درمیان تھی۔ تو ظاہر ہے کہ اس دلیل سے دونوں ہاته سے مصافحہ کرنے والوں کا دعوی کسی طرح ثابت نہیں ہوسکتا۔ (ایک ہاته سے مصافحہ: ص44)

#### جواب:

اولاً... نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے تو دوہاتہ تھے، لہذا ہمیں سنت نبویہ اختیار کرنی چاہیے۔ ثانیاً... جب دوہاتھوں سے مصافحہ کیاجائے تودرمیان میں ایک ہاتہ آتاہے، دوسراباہر کی جانب رہتاہے، اس لیے دوہاتہ سے مصافحہ کرنے والاکہہ سکتاہے کہ میراہاتہ اس کے دوہاتھوں کے درمیان تھا، یہی کچہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ لہذا اس سے یہ تو ثابت ہو اکہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا ایک ہاتہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے دونوں ہاتھوں کے درمیان تھا مگر یہ ہرگز ثابت نہیں کہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا صرف ایک ہاتہ تھا۔ اور یہ کیسے ہوسکتاہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے دوہاتہ ہوں اور حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کاایک ہاتہ ہو؟ کیونکہ بڑے چھوٹے کے حوالے سے بھی اس صورت کودیکھاجائے توبڑی بے ادبی اورگستاخی ہے کہ بڑاآدمی دوہاتہ سے مصافحہ کرے اورچھوٹاایک ہاتہ سے اور یہاں توامتی اورنبی صلی اللہ علیہ وسلم کامعاملہ ہے!

ثالثاً... باقی رہی یہ بات کہ حضرت ابن مسعودرضی اللہ عنہ اپنے ہاته کاذکر کیوں فرمارہے ہیں تو یہ اس وجہ سے نہیں کہ انہوں نے ایک ہاته سے مصافحہ کیاتھا بلکہ اس وجہ سے کہ دوہاته سےمصافحہ کرتے وقت آپ کا جوہاته نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے دوہاتهوں کے درمیان آیاتھا آپ بطور اظہار مسرت کے اپنے اس ہاته کی خصوصیت بتارہے ہیں کہ میرایہ ہاته اتنا خوش نصیب ہے جوسردار عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے دوہاتھوں کے درمیان آیاہے۔

## اعتراض نمبر 3:

عبد الرحمن مبارک پوری صاحب لکھتے ہیں:

امام بخاری کی مجرد تبویب سے دونوں ہاتھوں کے مصافحہ کا ثابت نہ ہونا ظاہر ہے کیونکہ مصنفین کی تبویب ان کا دعوی ہوتا ہے، جو بلا دلیل کسی طرح قابل قبول نہیں۔ (ایک ہاته سے مصافحہ: ص52)

# <u> جواب:</u>

محترم! یہ مجرد دعوی نہیں بلکہ ترجمۃ الباب ہی میں حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث اور امام حماد بن زید اور امام عبد اللہ بن مبارک تبع تابعین حضرات کا عمل مبارک بھی نقل فرمایا ہے اور سے ترجمۃ الباب کا حصہ بنایا ہے یاد رہے کہ تبع تابعی بھی اس دور کا ہے جس کے خیر القرون ہونے کی گواہی خود حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے دی ہے اگرچہ تابعی کا عمل فن حدیث کی روشنی میں بھی خود حدیث ہے، کیونکہ حدیث کی تعریف ہے:

الحديث بو قول النبي صلى اللم عليم و سلم والصحابي والتابعي و فعلم و تقريرهم.

(خير الاصول في حديث الرسول للشيخ خير محمد الجالندهري: ص7. مترجم عربي)

ترجمہ: حضرت رسول اللہ خداً صلى اللہ عليہ و سلم و صحابہ كرام رضى اللہ عنهم و تابعين كے قول و فعل و تقرير كو حديث كہتے ہيں۔

مزید اس کے بعد حضور صلی اللہ علیہ و سلم کا عمل لائے تو اس سے بڑی دلیل اور کیا ہو سکتی ہے؟!

## <u>دلیل نمبر 2:</u>

امام بخاری رحمہ اللہ نے اسی''باب الأخذ باليدين'' ميں دو مشہور محدثين كا عمل ذكر فرمايا ہے ۔ چنانچہ آپ رحمہ اللہ فرماتے ہيں:

وَصِنَافَحَ حَمَّادُ بْنُ زِيْدٍ ابْنَ الْمُبَارِكِ بِيدَيْهِ

(صحيح البخارى ج2 ص926)

ترجمہ: امام حماد بن زید نے حضرت عبد اللہ بن مبارک سے دونوں ہاتھوں سے مصافحہ کیا۔ استدلال:

الموسوعة الفق<u>هيه ميں ہے:</u>

قولَم صَافَحَ حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ ابْنَ الْمُبَارَكِ بِيَدَيْهِ: اشارۃ الی ان ذلک ہو المعروف بین الصحابۃ و التابعین۔

(ج37 ص364 تحت العنوان: مصافحم)

ترجمہ: امام بخاری رحمہ اللہ کا یہ فرمانا کہ''حماد بن زید نے ابن مبارک سے دونوں ہاتھوں سے مصافحہ کیا'' اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ دو ہاته سے مصافحہ کرنا صحابہ رضی اللہ عنہم اور تابعین رحمہم اللہ میں معروف و مشہور عمل تھا۔

فائدہ: امام حماد بن زید اور امام عبد اللہ بن مبارک تبع تابعین ہیں، معلوم ہوا کہ دور صحابہ رضی اللہ عنہم سے دو ہاته سے مصافحہ دور تابعین تک متوارث چلا آ رہاہے اور یہ متوارث عمل دلیل ہے کہ مصافحہ دو ہاته سے کرنا سنت ہے۔

تعریف سنت:

1: امام ابوبکر محمد بن احمد السرخسي الحنفي فرماتے ہيں:

واما السنة فهي الطريقةالمسلوكة في الدين.

(اصول سرخسى ج 1 ص113)

ترجمہ: سنت دین میں جاری طریقہ کو کہتے ہیں۔

2: شیخ عبد الحق الحقانی فرماتے ہیں:

السنة الطريقة المسلوكة في الدين سواء سلكم النبي صلى اللم عليه وسلم او الصحابة.

• النامي بشرح الحسامي)

ترجمہ: سنت دین میں جاری طریقہ کو کہتے ہیں چاہے اسے نبی صلی اللہ علیہ و سلم نے جاری فرمایا ہو یا آپ کے صحابہ نے۔

#### اعتراض:

حکیم محمد اسرائیل سلفی لکھتے ہیں:

جب صحابی کا قول ہی حجت نہیں ہوتا تو تابعین اور تبع تابعین کے اقوال کیونکر حجت ہو سکتے ہیں؟ (التحفۃ الحسنی)

#### <u>جواب:</u>

- 1: قول صحابی حجت نہ ہو تو حدیث کا وجود ختم ہو جائے گا۔
  - 2: قول صحابی حجت نہ ہو تو دین پر اعتبار ختم ہو جائے گا۔
- 3: یہ اعتراض امام بخاری رحمہ اللہ پر ہے کہ وہ غیر حجت کے فعل و عمل کو صحیح بخاری میں کیوں لائے۔
  - 4: یہ محض عمل تابعی نہیں بلکہ عمل رسول کے توارث کی ایک شکل ہے۔
- 5: امام حماد بن زید اور امام عبد اللہ بن مبارک دونوں بزرگ دو ہاتھوں سے مصافحہ کر رہے ہیں، کیا یہ حضرات آپ کے موقف کے مطابق ناواقف ہیں؟؟ نیز بتائیں کہ یہ حضرات دو ہاتہ سے مصافحہ کر کے سنی رہے یا بدعتی ٹھہرے؟!

فائدہ: امام بخاری رحمہ اللہ کے والد سے بھی دو ہاته سے مصافحہ نقل کرنا ثابت ہے۔ امام بخاری رحمہ اللہ اپنی تاریخ میں اپنے والد محترم کے حالات میں لکھتے ہیں:

رای حماد بن زید، صافح ابن المبارک بکلتا یدید

(التاريخ الكبير للبخارى: ج1 ص323 تحت ترجمة اسماعيل بن ابرابيم)

ترجمہ: حضرت اسماعیل (والد امام بخاری) نے حضرت حماد بن زید کو دیکھا کہ انہوں نے عبد اللّٰہ بن مبارک سے دونوں ہاتھوں سے مصافحہ کیا۔

تبع تابعین کے اس فعل کو پیش کر کے مشرک ہوئے یا سنی رہے؟؟

#### <u>دلیل نمبر 3:</u>

آنحضرت صلى الله عليه و سلم نے بيعت كے وقت بھى مصافحہ فرمايا ہے جيسا كه روايت ميں تصريح ہے:

اخرج ابو نعيم في كتاب المعرفة من حديث لمية بنت عبد الله البكرية قالت: وفدت مع ابي على

النبي صلى الله عليه و سلم فبايع الرجال و ح مهن (التعليق الم اللكهنوى: ص394 باب ما يكره من مصافحة النساء)

ترجمہ: ابو نعیم نے کتاب المعرفۃ میں لھیعہ بنت عبد اللہ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے کیا کہ میں اپنے والد کے ساته رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں حاضر ہوئی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے مردوں سے بیعت لی اور ان سے مصافحہ کیا اور عورتوں سے بیعت لی لیکن ان سے مصافحہ نہیں کیا۔

اور یہ مصافحہ دو ہاته سے ہوتا تھا۔ چنانچہ حضرت عبد الرحمن بن رزین فرماتے ہیں:

مررنا بالربذة فقيل لنا ها هنا سلمة بن الأكوع فأتيته فسلمنا عليه فأخرج يديه فقال بايعت بهاتين نبي الله صلى الله عليه و سلم.

(الادب المفرد للبخارى: ص289 رقم الحديث973 باب تقبيل اليد)

ترجمہ: ہم مقام ربذہ کے قریب سے گزر رہے تھے کہ ہمیں بتایا گیا کہ یہاں حضرت سلمہ بن الاکوغ رضی اللہ عنہ رہتے ہیں۔ میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو ہم سب نے ان کو سلام کیا۔ (دوران گفتگو) انہوں نے اپنے دونوں ہاته نکالے (یعنی ہمیں دکھائے) اور فرمایا: ان دونوں ہاتھوں سے میں نے اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی بیعت کی ہے۔

صحیح بخاری میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے ایک روایت آتی ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں:

أنَّ رَسُولَ اللَّهِ صِلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَمْتَحِنُ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ بِهَذِهِ الْآيَةِ بِقَوْلِ اللَّهِ { يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذًا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ إِلَى قَوْلِهِ غَفُورٌ رَحِيمٌ } قالَ عُرْوَةُ قَالَتْ عَائِشَةٌ فَمَنْ أَقَرَّ بِهَذَا الشَّرْطِ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ قَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ بَايَعْثُكِ كَلاَّمًا وَلا وَاللَّهِ مَا مَسَّتْ يَدُهُ يَدَ امْرَ أَةٍ قَطُّ فِي الْمُبَايَعَةِ مَا يُبَايِعُهُنَّ إِلاَّ بقَوْلِهِ قَدْ بَايَعْتُكِ عَلَى ذَلِكِ

(صحيح البخارى: ج2 ص726 باب إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات)

ترجمہ:آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس جو عوررتیں آتیں آپ ان کا امتحان اس آیت کے مطابق ليتر ﴿ يَاْيُهَا النَّبِيُّ إِذَا جَأَّءَكَ الْمُؤْمِنِكَ يَبَايِعْنَكَ عَلِي اَنْ لاَ يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْاً لِيَ الرَّجِمِ: اللَّهِ سَيْاً لِي اللَّهِ شَيْاً لِيعْمَبِرِ ا جب تمہارے پاس مومن عورتیں اس بات پر بیعت کرنے کو آئیں کہ خدا کے ساتہ نہ تو شرک کریں گی اور نہ چوری کریں گی اور نہ بدکاری کریں گی اور نہ اپنی اولاد کو  $\overline{\mathrm{erd}}$  کریں گی اور نہ اپنے ہاته پاؤں میں کوئی بہتان باندھ لائیں گی اور نہ نیک کاموں میں تمہاری نافرمانی کریں گی تو ان سے بیعت لے لو اور ان کے لئے خدا سے بخشش مانگو ۔ بیشک خدا بخشنے والا مہربان ہے]حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ جو عورتیں یہ شرائط قبول کر لیتی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم ان سے فرماتے کہ میں نے تم سے زبانی بیعت کر لی بخدا آپ صلی اللہ علیہ و سلم کا ہاته بیعت لیتے وقت کسی عورت کے ہاتہ سے مس نہیں ہوا۔ آپ صلی اللہ علیہ و سلم عورتوں بیعت کے وقت صرف زبان سے بیعت فرماتے تھے۔

\_\_ اور بیعت کا مصافحہ دونوں ہاتھوں سے فرماتے تھے۔ چنانچہ اس روایت کے لفظ ''قَدْ بَايَعْتُكِ كَلامًا" كے تحت علامہ عینی فرماتے ہیں:

(قد بايعتك كلاما)... كان يبايع بالكلام ولا يبايع باليد كالمبايعة مع الرجال بالمصافحة باليدين.

(عمدة القارى شرح البخارى: ج13 ص396 كتاب التفسير، تحت سورة الممتحنة)

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم عورتوں کو زبانی بیعت کرتے تھے، ہاته کے ساته بیعت نہیں کرتے تھے جیسے مردوں کو دو ہاتہ کے مصافحہ کے ساتہ بیعت کرتے تھے۔

علامہ قسطلانی فرماتے ہیں:

(قد بایعتک کلاما) ای بالکلام لا بالید کما کان یبایع الرجال بالمصافحة بالیدین.

(ارشادالسارى: ج7 ص 380 كتاب التفسير، تحت سورة الممتحنة)

ترجمہ: یعنی زبانی بیعت مراد ہے نہ کہ ہاته کے ساته جیسے مردوں کو دو ہاته کے مصافحہ کے ساته بیعت کرتے تھے۔

اور بوقتِ بیعت دونوں ہاتھوں کا تذکرہ دلیل نمبر 3 کے تحت آ چکا ہے۔ لہذا مباکپوری صاحب کی یہ کہنا کہ ''ان دونوں صاحبوں کا یہ محض دعویٰ ہی دعویٰ ہے ، انہوں نے اس دعویٰ کی کوئی دلیل نہیں لکھی ہے" بالکل باطل ہے۔ (ایک ہاته سے مصافحہ: ص59) وللہ الحمد

دليل نمبر 4: تصريحات فقباء كرام:

# 1: در مختار میں علامہ علام الدین الحد کفی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

السنة في المصافحة بكلتا يديم. (الدر المختار: ج9 ص629 باب الاستبراء وغيره)

ترجمہ: دونوں ہاتھوں سے مصافحہ کرنا سنت ہے۔

2: مجمع الأنهر شرح ملتقى الابحر مين علامه عبد الرحمن بن محمد بن سليمان رحمه الله لكهتے بين:

والسنة في المصافحة بكلتا يديم. (مجمع الانهر شرح ملتقى الابحر: ج4 ص204 كتاب الاضحية) ترجمه: دونوں ہاتھوں سے مصافحہ كرنا سنت ہے۔

3: الفقم الاسلامي و آدلة مين علامم الشيخ الدكتور وببة الزبيلي فرماتے بين:

والسنة في المصافحة بكلتا يديم. (الفقم الاسلامي و ادلة: ج4 ص2660 تحت لفظة: اللمس)

ترجمہ: دونوں ہاتھوں سے مصافحہ کرنا سنت ہے۔

#### اعتراض:

درمختار میں یہ مسئلہ کتاب ''قنیہ'' سے نقل کیا گیا ہے۔۔ اس کتاب کا مصنف مختار بن محمود الزاہدی اعتقاداً معتزلی تھا۔۔ قنیہ غیر معتبر اور غیر مستند ہے۔

(ایک ہاته سے مصافحہ: ص12)

#### <u>جواب:</u>

قنیہ اتنی بھی غیر معتبر نہیں جتنا غیر مقلدین نے سمجہ رکھا ہے بلکہ قنیہ کا صرف وہ حوالہ غیر معتبر ہو گا جس کی تائید دیگر کتب سے نہ ہوتی ہو۔ چنانچہ علامہ عبد الحئی لکھنوی لکھتے ہیں: و تصانیفہ غیر معتبرۃ ما لم یوجد مطابقتہا لغیرہا

(الفوائد البهية لعبد الحئى اللكهنوى: ص213)

اسی طرح وہ حوالہ بھی غیر معتبر ہو گا جو دیگر کتب سے ٹکرائے۔ چنانچہ علامہ عبد الحئی لکھنوی ہی ایک مقام پر لکھتے ہیں:

لا عبرة لما يقولم الزابدي اذا خالف غيرُه. (النافع الكبير لعبد الحئي اللكهنوي: ص31)

مسئلہ مذکورہ کی تأثید مذکورہ احادیث و آثار اور ُفقہ کی دیگر کتب سے ہوتی ہے ۔ پس موصوف کا شبہ باطل ہے۔ و للہ الحمد

# غیر مقلدین کے دلائل

#### دلیل نمبر 1:

احادیث میں مصافحہ کی روایات میں ہاتھوں یا ہتھیلیوں کے لیے مفرد کے صیغے استعمال ہوئے ہیں۔ مثلاً

1: حضرت عبد الله بن بسر كہتے ہيں: ترون يدى ہذه؟ صافحت بہا رسول الله صلى الله عليه و سلم. (مسنداحمد: رقم الحديث17686)

تُرجمہ: تم لُوک میرے اس باته کو دیکھتے ہو؟ میں نے اسی سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے مصافحہ کیا ہے۔

2: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: صافحت بکفی ہذہ بکف رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم فما مسست خزا و لا حریرا الین من کفہ. (کتاب العجالۃ فی الاحادیث المسلسلۃلابی الفیض الفادانی: ص12)

ترجمہ: میں نے اپنی اسی ہتھیلی سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے مصافحہ کیا ہے۔ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی ہتھیلی سے زیادہ نہ کسی خز (ریشم اور اون سے بٹا ہوا کپڑا)کو اور نہ کسی ریشمی کپڑے کو بایا۔

(ایک ہاته سے مصافحہ از عبد الرحمن مبارکپوری: ص15)

#### <u>جواب:</u>

اولاً... مفرد کا صیغہ دو طریقوں سے استعمال ہوتا ہے:

1: بطور معنی مفرد یعنی اکیلے معنی کے لیے

2: بطور معنی جنس یعنی کئی آفراد کے معنی کے لیے

معنی مفرد کی مثال:

عن جابر بن عبد الله قال: أتى رسول الله صلى الله عليه و سلم بسارق فقطع يده.

(سنن الدار قطني: ص562 رقم الحديث3356 كتاب الحدودو الديات و غيره)

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس ایک چور کو لایا گیا تو آپ نے اس کا ایک ہاته

اس حدیث میں''یدہ'' سے مراد ایک ہاتہ ہے۔

جنس کی مثال:

حدیث مبارک میں ہے:

اللَّهُمَّ اجْعَلْ فِي قَلْبِي ثُورًا وَاجْعَلْ فِي لِسَانِي نُورًا وَاجْعَلْ فِي سَمْعِي ثُورًا وَاجْعَلْ فِي بصری نوراً

(سنن ابي داود: ج1 ص192 باب في صلاة الليل)

ترجمہ: اے اللہ! میرے دل میں نور پیدا فرما، میری زبان میں نور پیدا فرما، میری آنکھوں میں نور پیدا فرما، میرے کانوں میں نور پیدا فرما، میری آنکھوں میں نور پیدا فرما۔

حدیث مبارک میں ہے:

الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ. (صحيح البخارى: ج 1ص6 باب المسلم من سلم المسلمون من لسانہ ویده)

ترجمہ: کامل مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاته سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔

حدیث مبارک میں ہے

مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَراً فَلَيُغَيِّرْهُ بِيَدِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإيمان

(صحيح مسلم: ج1 ص51 باب بيان كون النهى عن المنكر من الايمان الخ)

ترجمہ: جو تم میں سے برائی کو دیکھے تو اسے چاہیے کہ اپنے ہاته سے روک دے، اگر اس کی طاقت نہ ہو تو اپنی زبان سے روکے، اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو دل میں برا جانے ، یہ ایمان کا ادنی درجہ ہے۔

اردو زبان میں بھی بعض مرتبہ صیغہ مفرد سے معنی جنس مراد ہوتا ہے۔ جیسے ''میں نے اسے اپنی آنکه سے دیکھا ہے" اور "میں نے اپنے کان سے تمہاری بات سنی ہے" وغیرہ۔ ان احادیث میں اعضاء جسم میں سے بصر (یعنی آنکه)، سمع (یعنی کان) اور ید (یعنی ہاته) اگر مفرد استعمال ہوئے ہیں لیکن ان سے مراد دونوں آنکھیں، دونوں کان اور دونوں ہاته ہیں۔

اس تمہید کے بعد جواب یہ ہے کہ مذکورہ احادیث جو غیر مقادین پیش کرتے ہیں، ان میں ''ید'' یا ''کف'' سے مراد معنی مفرد نہیں بلکہ معنی جنس ہے، یعنی اس سے مراد دونوں ہاته ہیں۔ اس پر کئی قرائن ہیں:

#### قرینہ 1:

امت کا متوارث عمل دونوں ہاته سے مصافحہ کا ہے جیسا کہ دلائل اہلسنت و الجماعت (دلیل نمبر 1) میں گزرا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم، حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ، حضرت حماد بن زید، حضرت عبد اللہ بن مبارک رحمهم اللہ کا عمل مبارک دو ہاته سے مصافحہ تھا۔

قرينہ2:

فقباء و محدثین کی تصریحات (دلائل ابلسنت و الجماعت کی دلیل نمبر 4)

فرينہ3:

حدیث میں ہے:

عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا مِنْ مُسْلِمَيْنِ يِلْتَقِيَانِ فَيَتَصَافَحَانِ إِلا غُفِرَ لَهُمَا قَبْلَ أَنْ يَقْتَرِقًا

(جامع الترمذي: ج2 ص102 باب ما جاء في المصافحة)

ترجمہ:حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جب بھی دو مسلمان ملتے ہیں اور مصافحہ کرتے ہیں تو ان دونوں کے الگ ہونے سے پہلے اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت فرمادیتے ہیں۔ تو کیا صرف ایک ہاتہ سے گناہ جھاڑنے کی ضرورت ہے اور دوسرے ہاتہ سے گناہ

#### جهار نے کی کرئی ضرورت نہیں؟!

دلیل نمبر2:

کئی احادیث میں ہے کہ صحابی کہتے ہیں کہ ہم نے ایک ہاته سے بیعت کی اور خود تصریح کرتے ہیں کہ یہ داہنا ہاته تھا۔ مثلاً:

1: حضرت عمرو بن العاص سے روایت میں ہے:

فلما جعل الله الإسلام في قلبي أتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت يا رسول الله أبسط يدك لأبايعك فبسط يمينه فقبضت يدي فقال (ما لك يا عمرو) فقلت أردت أن أشترط فقال (تشترط ماذا) قلت يغفر لي قال (أما علمت يا عمروأن الإسلام يهدم ما كان قبله وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها (صحيح ابى عوانة: رقم الحديث200)

ترجمہ: حضرت عمرو بن العاص کہتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ نے میرے دل میں اسلام کی حقانیت کو ڈالا تو میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں آیا اور عرض کی: یا رسول اللہ! اپنے ہاته کو بڑھائیے ،میں آپ سے بیعت کرنا چاہتا ہوں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے اپنے داہنے ہاته کو بڑھایا تو میں نے اپنا ہاته سمیٹ لیا۔ آپ نے فرمایا: اے عمرو!تجھے کیا ہوا ہے؟میں نے کہا: میری ایک شرط ہے۔ آپ نے فرمایا: کس بات کی ؟ میں نے عرض کی کہ اس بات کی کہ میری مغفرت کی جائے۔ آپ نے فرمایا: کیا تجھے معلوم نہیں کہ اسلام سے پہلے جتنے گناہ ہوتے ہیں اسلام لانے سے وہ سارے ختم ہو جاتے ہیں اور ہجرت پہلے گناہوں کا ختم کر دیتی ہے۔

اسلام لانے سے وہ سارے ختم ہو جاتے ہیں اور ہجرت پہلے گناہوں کا ختم کر دیتی ہے۔ 2: ربیعة بن کلثوم حَدَّتَنِي أَبِي قَالَ سَمِعْتُ أَبَا غَادِية يَقُولُ بَايَعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَبُو سَعِيدٍ فَقُلْتُ لَهُ بِيَمِينِكَ قَالَ نَعَمْ (مسند احمد: رقم20666)

ترجمہ: ربیعہ بن کلثوم کہتے ہیں کہ مجھے میرے والد نے حدیث بیان کی کہ میں نے ابو غادیہ سے سنا کہ وہ کہہ رہے تھے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے بیعت کی ہے۔ میں نے ابو غادیہ سے کہا: کیا آپ نے اپنے داہنے ہاته سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے بیعت کی تھی؟ انہوں نے کہا: ہاں۔

معلوم ہوا مصافحہ ایک ہاته سے ہے۔

#### جواب:

او لأ... بیعت کے وقت حضور صلی اللہ علیہ و سلم کا معمول دو ہاته سے مصافحہ کا تھا:

1: عبد الرحمن بن رزين قال: مررنا بالربذة فقيل لنا ها هنا سلمة بن الأكوع فأتيته فسلمنا عليه فأخرج يديه فقال بايعت بهاتين نبي الله صلى الله عليه و سلم

(الادب المفرد للبخارى: ص289 باب تقبيل اليد، رقم الحديث973)

ترجمہ: حضرت عبد الرحمن بن رزین فرماتے ہیں کہ ہم مقام ربذہ کے قریب سے گزر رہے تھے کہ ہمیں بتایا گیا کہ یہاں حضرت سلمہ بن الاکوع رضی اللہ عنہ رہتے ہیں۔ میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو ہم سب نے ان کو سلام کیا۔ (دور ان گفتگو) انہوں نے اپنے دونوں ہاتہ نکالے (یعنی ہمیں دکھائے) اور فرمایا: ان دونوں ہاتھوں سے میں نے اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی بیعت کی سے۔

2:علامہ بدر الدین عینی (م855ه) فرماتے ہیں:

(قد بايعتک كلاما)... كان يبايع بالكلام ولا يبايع باليد كالمبايعة مع الرجال بالمصافحة باليدين (عدم القاري شرح البخاري: ج13 ص396كتاب التفسير، تحت سورة الممتحنة)

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم عورتوں کو زبانی بیعت کرتے تھے، ہاته کے ساته بیعت نہیں کرتے تھے۔ نہیں کرتے تھے۔ نہیں کرتے تھے۔

:: علامہ احمد بن محمد بن ابی بکر القسطلانی (م923ه):

(قد بایعتک کلاما) ای بالکلام لا بالید کما کان یبایع الرجال بالمصافحة بالیدین

(ارشادالسارى: ج7 ص 380 كتاب التفسير، تحت سورة الممتحنة)

ترجمہ: یعنی زبانی بیعت مراد ہے نہ کہ ہاته کے ساته جیسے مردوں کو دو ہاته کے مصافحہ کے ساته بیعت کرتے تھے۔

باقی رسول اللّٰہ صلی اللہ علیہ و سلم کے ''یمین'' (دائیں ہاته) کا ذکر کرنا اس وجہ سے ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے ''یمین'' (دائیں ہاته) کو صحابی کے دونوں ہاتھوں نے پکڑا تھا۔

لہذا مندرجہ بالا روایات میں بھی مصافحہ بیعت سے مراد در ہاتہ سے مصافحہ کرنا ہے، دایاں ہاتہ بطور تبرک ذکر کیا۔ دایاں ہاتہ بطور تبرک ذکر کیا۔

## دلیل نمبر 3:

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے مکہ چلے جانے کے بعد بیعۃ الرضوان ہوئی، رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے اپنے دائیں ہاتہ کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: یہ میرا داہنا ہاتہ عثمان کا ہاتہ ہے، پھر آپ نے اپنے داہنے ہاتہ کو اپنے دوسرے ہاتہ پر مارا اور فرمایا کہ یہ بیعت عثمان کے لیے ہے۔

اس حدیث سےبھی ایک ہاتہ کا مصافحہ کا مسنون ہونا ثابت ہوتا ہے۔ اس لیے کہ آپ کا ایک داہنا ہاته تو بجائے ایک ہاته عثمان کے تھا اور دوسرا خود آپ کا۔ فتفکر۔ (ایک ہاته سے مصافحہ از عبد الرحمٰن مبارک پوری:ص24)

## <u>جواب:</u>

بیعت کے لیے کیا جانے والا مصافحہ دو ہاته سے ہوتا ہے، دلائل گزر چکے ہیں۔ رہا حضور صلی اللہ علیہ و سلم کا ایک ہاته سے بیعت کا اظہار کرنا تو وہ اس وجہ سے نہیں تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم ایک ہاته سے مصافحہ بیان کرنا چاہتے تھے بلکہ وجہ یہ تھی کہ ہاته بھی دو اور آدمی بھی دو، اب ایک ہاته ایک ہی آدمی کی طرف سے ہونا تھا۔

آپ ایک ہاته سے بیعت کر کے انتقام قتل پر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی نمائندگی کا اظہار کرنا چاہتے تھے۔

کیا غیر مقادین کے نزدیک ایک فوت شدہ آدمی کی طرف سے بیعت کی جا سکتی ہے؟ کیونکہ اس وقت خبر یہی مشہور تھی کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ شہید ہو چکے ہیں۔

فائدہ: ہمارے بعض مشائخ کی کتب میں روحانی فیض، فوت شدہ پیر سے بیعت وغیرہ کا ذکر ملتا ہے تو غیر مقلد تڑپ اٹھتے ہیں، لیکن یہاں ایک فوت شدہ آدمی سے ایک شرعی مسئلہ کے ثابت کرنے کے دریے ہیں۔ فوا اسفا

# دلیل نمبر 4:

لغت میں مصافحہ کا معنی ہے:

1: المصافحة بى الافضاء بصفحة اليد الى صفحة اليد (المرقاة: ج8 ص458 باب المصافحة و المعانقة) ترجمه: مصافحه كا معنى بے: ايك بتهيلى كو دوسرى بتهيلى سے ملانا۔

2: بى مفاعلة من الصفحة، و المراد بها الافضاء بصفحة اليد الى صفحة اليد (فتح البارى: ج11 ص66 باب المصافحة)

ترجمہ: مصافحہ کا لفظ ''صفح'' سے ہے، اس سے مراد ایک ہتھیلی کو دوسری ہتھیلی سے ملانا۔ لہذا یہ اسی صورت میں ممکن ہے جب انسان ایک ہاته سے مصافحہ کرے۔

#### <u>جواب:</u>

1: مصافحہ کا لغوی معنی کچہ بھی ہو ہم شرعی احکام میں معنی شرعی کے پابند ہیں نہ کہ معنی لغوی کے اور شرعی معنی دو ہاته سے مصافحہ کرنا ہے۔ لہذا لغوی معنی کاسہارا لے کر شرعی معنی کو نہیں چھوڑاا جا سکتا۔

2: اگر محض ہتھیلی کا ہتھیلی سے رکھنا مراد ہو تو پھر پکڑنا نہیں چاہیے بلکہ ہتھیلی کو ہتھیلی سے ملانا ہی کافی ہونا چاہیے۔

3: محض ہاته کا تذکرہ ہے تو اس میں "دایاں" کا معنی زیادہ کرنا کون سا لغوی معنی پر عمل کرنا ہے۔

اليد: من أعضاء الجسد وهي من المنكب الى اطراف الاصابع

(المعجم الوسيط: ص1122)

کہ''الید'' (ہاتہ)جسم کا ایک عضو ہے اور یہ کندھے سے لے کر انگلیوں کے کناروں تک ہوتا ہے۔

. اور القاموس الوحيد(اردو) ميں ہے:

پھر غیر مقادین کو چاہیے کہ صرف ہاتہ نہ ملائیں بلکہ پورا بازو ملائیں تاکہ بتا چلے کہ عمل

بالحدیث ہو رہا ہے۔ 5: دو ہاته ملانے میں بھی تو ایک ہاته کی ہتھیلی دوسرے ہاته سے مل جاتی ہے تو دو ہاته سے 5: دو ہاته ملانے میں بھی تو ایک ہاته کی ہتھیلی دوسرے ہاته سے مل جاتی ہے تو دو ہاته سے مصافحہ میں بھی تو یہی لغوی معنی پایا جا رہا ہے تو غیرمقلدین کو ایک ہاتہ پر ہی آصرار کیوں؟!

بسم اللم الرحمن الرحيم

# سر ڈھانپ کر نماز پڑھنا

از افادات متكلم اسلام مولانا محمد الياس كهمن حفظم اللم

## ابل السنت و الجماعت كا موقف:

اہل السنت و الجماعت کے ہاں نماز پڑھتے وقت سر کو ڈھانپنا چاہیے، چاہے پگڑی کے ذریعے ہو یا ٹوپی کے ذریعے۔ ہاں اگر مجبوری ہو مثلاً کپڑا نہ مل رہا ہو تو الگ بات ہے۔ یہ بات بھی ملحوظ رہے کہ اہل السنت و الجماعت بغیر سر ڈھانپے نماز کو بالکل باطل قرار نہیں دیتے (جیسا کہ بعض غیر مقلدین یہ باور کرانے کی کوشش کرتے ہیں کہ اہل السنت و الجماعت کے ہاں ننگے سر نماز پڑھنے سے نماز باطل ہوتی ہے) بلکہ اسے خلاف ادب، خلاف سنت، مکروہ اور نا پسندیدہ قرار دیتے ہیں۔

#### غیر مقلدین کا موقف:

غیر مقلدین کے اکابر کا موقف یہی ہے کہ سر ڈھانپ کر نماز پڑھی جائے ، ننگے سر نماز پڑھنا جیسا کہ آج کل یہ رسم عام پھیل رہی ہے ، اسے غیر مقلد اکابرین نے بھی بد رسم ، ہر لحاظ سے ناپسندیدہ اور مکروہ لکھا ہے۔( ان کےاقوال آگے آرہے ہیں) لیکن موجود غیر مقلدین کا ایک بہت بڑا طبقہ ننگے سر نماز پڑھتا نظر آرہا ہے اور طرفہ تماشہ یہ کہ اسے ''سنت'' سے تعبیر کرتا ہے ۔ اس موقف پر ان کے عمل کے علاوہ کتب بھی ہیں جیسا کہ حال ہی میں شائع ہونے والی ایک کتاب''کون کہتا ہے کہ ننگے سر نماز نہیں ہوتی'' مؤلفہ عبدالرحمٰن صاحب غیر مقلد کے چند اقتباسات ملاحظہ ہوں۔

1 ننگے سر نماز پڑھنا سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے ۔ (ص 14)

2 چاہیے یہ تھا کہ حنفی علماء بھی کبھی کبھی سر ننگے جماعت کرایا کریں تاکہ لوگوں کو اس سنت صحیحہ کا علم ہوجائے۔ (ص15)

3 اس مسئلہ میں وسعت ہے، سر ڈھانکنا بھی سنت ہے اور نہ ڈھانکنا بھی سنت ہے۔ ( ص23)

# دلائل ابل السنت و الجماعت:

ابل السنت و الجماعت كا موقف مذكور مندرجہ ذيل دلائل سر ثابت ہر۔

#### دلیل نمبر 1:

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ •

(الأعراف:31)

ترجمہ: ہر نماز کے وقت خوبصورت لباس پہنو۔

## آیت کی تفسیر و تشریح:

1: علامہ ابن تیمیہ الحنبلی رحمہ اللہ (م728ه) لکھتے ہیں:

وَ اللَّهُ تَعَالَى أَمَرَ بِقَدْرِ زَائِدٍ عَلَى سَثْرُ الْعَوْرَةِ فِي الصَّلَّاةِ، وَهُوَ أَخْدُ الزِّينَةِ، فَقَالَ: (خُدُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ) فَعَلْقَ الأَمْرَ بِاسْمِ الزِّينَةِ لاَ بِسَثْرِ الْعَوْرَةِ•

(الفتاوي الكبري لابن تيميه: ج5 ص326)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے نماز کے لیے ستر عورت(اعضاءستر کے ڈھانپنے)کے علاوہ ایک زائد حکم بھی دیاہے اوروہ ہے اچھا لباس پہننا، چنانچہ فرمایا کہ ہر نماز کے وقت خوبصورت لباس پہنو۔

اور اس کی تشریح خود حنبلی مذہب میں یوں ہے:

قال التميمي الثوب الواحد يجزئ والثوبان أحسن والأربع أكمل: قميص وسراويل وعمامة وإزار • (المغنى لابن قدامه: ج2ص136)

ترجمہ: ابو الحسن التمیمی فرماتے ہیں: ایک کپڑا نماز کے جواز کے لیے کافی ہے دوکپڑے بہتر ہیں ۔ چارکپڑے ہوں تونماز اورزیادہ کامل ہوگی ،چارکپڑے یہ ہیں قمیض، پاجامہ، پگڑی اور تہبند۔

2: شیخ الاسلام الشیخ محمد زاہد بن الحسن الکوثری رحمۃ اللہ علیہ (م1371ھ)فرماتے ہیں :

ولا شك ان الفظ الزينة يتناول غطاء الروؤس تناولا اوليا فيكون مامورابه في الآية وتوهم

اقتصار الآية على سبب نزولها من زجر اهل الجاهلية الذين كانوا يطوفون بالكعبة وهم عراة من جميع ملابسهم ابتعاد عن منهج اهل الاستنباط من ان العبر بشمول اللفظ لا بخصوص السبب ولذا ترى اهل المذابب مجمعين على استحباب لبس القانسوة والرداء والازار في الصلاة كما شرح المنية 349 ومجموع النووى ص3-173 وغير هما•

(مقالات الكوثرى: ص 171)

ترجمہ: اور یہ وہم کرنا کہ ''یہ آیت تو جاہلیت کے لوگوں کو کعبے کاتمام کپڑے اتار کا ننگا طواف کرنے پر تنبیہ کرنے کے لیے نازل ہوئی تھی لہذا اس کا حکم ننگے طواف کرنے کے ساتہ خاص رہے گا'' یہ استنباط کے بنیادی اصول سے بہت دور کی بات ہے، کیونکہ اعتبار لفظ کے شامل ہونے کا ہوتا ہے نہ کہ سبب کے خاص ہونے کا اور اسی وجہ سے آپ دیکھتے ہیں کہ تمام مسالک کے حضرات ٹوپی، قمیص اور پائجامہ میں نماز پڑھنے کے مستحب ہونے پر متفق ہیں، جیسے کہ منیہ کی شرح: ص 349 اور مجموع النووی: ج3ص 173 وغیرہ میں مذکور ہے۔

3: شیخ محمد بن صالح بن محمد عثیمین لکھتے ہیں:

والذى جاء فى القرآن (يا بَنِي آدَمَ خُدُوا زينَتَكُمْ عِنْدَ كُلّ مَسْجِدٍ) (اعراف) فامر الله تعالى باخذ الزينة عند الصلاة واقل ما يمكن لباس يوارى السواة وما زاد على ذالك فهو فضل والسنة بينت ذلك على سبيل التفصيل واذا كان الانسان يستحى ان يقابل ملكا من الملوك بثياب لاتستر اونصف بدنه ظاهر فكيف لا يستحى ان يقف بين يدى ملك الملوك عزوجل بثياب غير مطلوب منه ان يلبسها ولهذا قال عبد الله بن عمر تخرج الى الناس وانت حاسرا لراس؟ قال: لا، قال: فالله احق ان تتجمل له هذا صحيح لمن عادتهم انهم لا يحسرون عن رؤوسهم•

(الشرح الممتع على زاد الممستقنع للعثيمين باب شروط الصلاة منها العورة)

ترجمہ: اور قرآن مجید میں ارشاد ہے: اے بنی آدم! ہر سجدہ کے وقت (یعنی نماز) اپنی زینت لے لیا کرو۔ پس اللہ تعالی نے اس آیت میں نماز کے وقت زینت اختیار کرنے کا حکم فرمایا جس کا کم از کم درجہ ایسا لباس ہے جس سے ستر چھپ جائے اور اس سے زیادہ لباس کی فضیلت ہے اور سنت نے اس کو تفصیل سے بیان کر دیا ہے اور جب انسان اس بات سے شرم کرتا ہے کہ وہ بادشاہوں میں سے کسی بادشاہ کے سامنے ایسے کپڑوں میں آئے جو ستر کو چھپائے ہوئے نہ ہو یا اس کے بدن کا آدھا حصہ کپڑوں سے چھپا ہوا نہ ہو تو انسان کو اس بات سے کیوں نہیں شرم آنی چاہیے کہ وہ تمام بادشاہوں کے بادشاہ اللہ عزوجل کے سامنے ایسے کپڑوں میں کھڑا ہو جس کا پہننا اس کی طرف بادشاہوں کے بادشاہ اللہ عزوجل کے سامنے ایسے کپڑوں میں کھڑا ہو جس کا پہننا اس کی طرف نافع سے جب انہیں ننگے سر نماز پڑھتے ہوئے دیکھا تھا، فرمایا تھا کہ اپنا سر ڈھانک لیجئے کیا آپ لوگوں کے سامنے ننگے سر جانا گوارہ کریں گے ؟ نافع نے کہا کہ نہیں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اللہ تعالی تو دوسروں کے مقابلے میں جمال وزینت کے زیادہ مستحق ہیں۔اور یہ بات ان لوگوں کے لیے صحیح ہے جن کی عادت یہ ہے کہ وہ اپنے سر ننگے نہیں کرتے اور یہ بات ان لوگوں کے سامنے ننگے سر جانا گوارہ نہیں کرتے۔

4: غیر مقلد عالم جناب سید نذیر حسین دہلوی لکھتے ہیں:

اس آیت (یا بَنِي اَدَمَ خُدُوا زینَتَکُمْ عِنْدَ کُلِّ مَسْجِدٍ) سے ثابت ہواکہ ٹوپی اور عمامہ سے نماز پڑھنا اولی ہے، کیونکہ لباس سے زینت ہے اگر عمامہ یا ٹوپی رہتے ہوئے تکاسلا۔(سستی کی وجہ سے)برہنہ(سر)نماز پڑھے تومکروہ ہے۔

(فتاوی نذیریہ ج 1ص240)

ایک اورمقام پرلکھتے ہیں:

احکم الحاکمین نے آپنے دربارمیں حاضر ہونے کی نسبت یہ حکم کیاہے کہ (یَا بَنِی آدَمَ خُدُوا زِینَتَکُمْ عِنْدَ کُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ یعنی تم لوگ ہر نماز کے وقت اپنے کپڑے لے لیاکرو یعنی کپڑے پہن کرنماز پڑھاکرواورکپڑے میں عمامہ بھی داخل ہے کیونکہ عمامہ ایک مسنون کپڑاہے۔

\_ (فتاوی نذیریہ ج3ص 373)

5: غیرمقلد عالم عبیداللہ خان عفیف لکھتے ہیں:

يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوارِي سَوْآتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ التَّقُوَى الآية • يَا بَنِي آدَمَ خُدُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ الآية •

کوئی ان دونوں آیات کی جوبھی تفسیر کرے مگر ان دونوں کے اطلاق اور عموم سے علی

الاقل الحكم لعموم اللفظ لا بغصوص السبب پورا لباس زیب تن نماز پڑ هنانماز كى شان أوراس كے آداب ميں شامل ہے اور ہمارے عرف ميں تين كپڑے پگڑى، تہبنداور قميض پور الباس كہلاتے ہيں۔ (فتاوى محمديہ ترتيب غير مقلد عالم مولوى مبشر احمد ربانى ج1ص(379)

## دلیل نمبر 2:

حضرت وائل بن حجر رضى الله عنه سے روایت ہے:

رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَصْحَابَهُ فِي الْشِبَّاءِ فَرَأَيْتُهُمْ فِي الْبَرَانِسِ وَالأَكْسِيَةِ، وَأَيْدِيهُمْ فِيهَا • (المعجم الكبير للطبراني: ج9 ص157 حديث نمبر 17564)

ترجمہ: میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں سردی کے موسم میں حاضر ہوا تو میں نے ان کو دیکھا کہ وہ لمبی ٹوپیوں اور چادروں میں (نماز پڑھتے) تھے اور ان کے ہاته چادروں کے اندر رہتے تھے۔

# دلیل نمبر 3:

حضرت قلتان بن عاصم الجرمي رضي الله عنه سے روايت ہے:

اتيت النبي صلى الله عليه و سلم فرأيتهم يصلون في الأكسية و البرانس وأيديهم فيها من البرد. (معجم الصحابة لابن قانع: ج2ص152 رقم الحديث 1372)

ترجمہ:میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا تو میں نے (حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام )کو دیکھا کہ وہ چادریں اوڑھے اور ٹوپیاں پہنے نماز پڑھ رہے تھے اور ان کے ہاته سردی کی وجہ سے چادروں کے اندر تھے ۔

## دلیل نمبر 4:

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے:

كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يُكْثِرُ دَهْنَ رَأْسِهِ وَتَسْرِيحَ لِحْيَتِهِ ، وَيُكْثِرُ الْقِنَاعَ حَنَّى كَأْنَّ تَوْبَهُ تَوْبُهُ وَبُهُ رَأُسِهِ وَتَسْرِيحَ لِحْيَتِهِ ، وَيُكْثِرُ الْقِنَاعَ حَنَّى كَأْنَّ تَوْبَهُ تَوْبُهُ وَنُ لَا اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يُكْثِرُ دَهْنَ رَأْسِهِ وَتَسْرِيحَ لِحْيَتِهِ ، وَيُكْثِرُ الْقِنَاعَ حَنَّى كَأْنَّ تَوْبُهُ وَنُ

(شمائل الترمذي: ص4-باب ما جاء في ترجل رسول الله صلى الله عليه و سلم)

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے سر مبارک پر کثرت سے تیل لگایا کرتے تھے اور داڑھی مبارک میں کثرت سے کنگا کیا کرتے تھے داڑھی مبارک میں کثرت سے کپڑا اوڑھے رکھتے تھے یہاں تک کہ آپ کا وہ کپڑا ایسا محسوس ہوتا تھا کہ گویا تیلی کا کپڑا ہے۔

## <u>دلیل نمبر 5:</u>

حضرت انس رضی اللہ عنہ ہی سے ایک اور روایت ہے:

ما رايت احد ادوم قناعا من رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى كانً مِلْحَفتَه مِلْحَفةُ زيَّات. (تاريخ بغداد: ج5 ص372 تحت ترجمة بكربن السَّمَيْدَع ابو الحسن)

ترجمہ: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ کسی کو ہمیشگی کے ساتہ سر ڈھانپتے ہوئے نہیں دیکھا حتیٰ کہ آپ کا رومال تیلی کے رومال کی طرح ہوتا تھا ۔

## <u>دلیل نمبر 6:</u>

حضرت سبل بن سعد رضى الله عنه سے روایت ہے:

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر القناع ويكثر الدهن راسه ويسرح لحيته بالماء. (شعب الايمان للبيهقي: ج5 ص226 فصل في اكرام الشعر)

ترجمہ:رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سر پر کثرت سے رومال اوڑھ رکھتے تھے اور سر مبارک پر کثرت سے تیل لگایا کرتے تھے اور اپنی داڑھی کو پانی سے صاف فرمایا کرتے تھے۔

فائدہ: اس روایت میں سر ڈھانکے جانے والے کپڑے کے بارے میں تیل کے اثرات کا ذکر نہیں جس سے معلوم ہوا کہ آپ کے معمول میں یہ تین کام مستقلاً تھے یعنی [1] ہمیشہ سر ڈھانپنا [2] تیل لگانا[3] ڈاڑھی کو پانی سے صاف کرنا۔ لہذا یہ کہنا درست نہ ہو گا کہ ''حضور صلی اللہ علیہ و سلم کپڑا صرف اس لیے رکھتے تھے کہ چونکہ آپ ہمیشہ تیل لگایا کرتے تھے'' اس لیے کہ اس روایت میں یہ کام مستقلاً ثابت ہو رہا ہے۔

نیز یہ بھی ملحوظ رہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم جب خارج صلاۃ سر ڈھانپنے کا اتنا اہتمام فرماتے تھے تو داخل صلاۃ (جو کہ احکم الحاکمین کے سامنے حاضری کی حالت ہے) اس کا

## کس قدر اہتمام فرماتے ہوں گے۔ فتفکر

دلیل نمبر7:

عَنْ عَلِيّ ، قَالَ: إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَحْسِرَ الْعِمَامَة عَنْ جَبْهَتِهِ (مصنف ابن ابى شيبة: ج2ص500باب من كره السجود على كور العمامة)

ترجمہ:حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایاکہ جب تم میں سے کوئی ایک نماز پڑھے تواپنی پیشانی سے پگڑی کو ہٹائے۔

دلیل نمبر8:

عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ؛ أَنَّهُ كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلاةِ حَسِرَ الْعِمَامَةَ عَنْ جَبْهَتِهِ

(مصنف ابن ابي شيبه ج2ص499 باب من كره السجود على كور العمامة)

ترجمہ: حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ جب نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو اپنی پیشانی سے پگڑی ہٹالیتے۔ پگڑی ہٹالیتے۔

دليل نمبر 9:

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وَقَالَ الْحَسَنُ كَانَ الْقُومُ يَسْجُدُونَ عَلَى الْعِمَامَةِ وَالْقَلْسُوَةِ وَيَدَاهُ فِي كُمِّهِ

(صحيح البخارى: ج1 ص65 باب السجود على الثوب في شدة الحر)

ترجمہ: حضرت حسن بصری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ قوم (یعنی صحابہ کرام زمین کے گرم ہونے کی وجہ سے )عمامہ اور ٹوپی پر سجدہ کرتے تھے۔

مصنف ابن ابی شیبہ میں ہے:

عَنَ الْحَسَنَ ، قَالَ : إِنَّ أَصْحَابَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم يَسْجُدُونَ وَأَيْدِيهِمْ فِي ثِيَابِهِمْ ، وَيَسْجُدُ الرَّجُلُ مِنْهُمْ عَلَى عِمَامَتِهِ

(مصنف ابن ابي شيبة: ج2ص497 باب في الرجل يسجد ويداه في ثوبم)

ترجمہ: امام حسن بصری رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ آنحضرت کے صحابہ رضی اللہ عنہم نماز میں سجدہ کرتے تھے ان کے ہاته کپڑوں میں ہوتے اور ان میں سے کوئی آدمی اپنی ٹوپی اورپگڑی پرسجدہ کرتاتھا۔

## دلیل نمبر 10:

حضرت عبد اللہ فرماتے ہیں:

رَأَيْتُ الْأَسْوَدَ يُصَلِّي فِي بُرْنُس طَيَالِسِهِ ، يَسْجُدُ فِيهِ ، وَرَأَيْت عَبْدَ الرَّحْمَن ، يَعْنِي ابْنَ يَزِيدَ ، يُصلِّي فِي بُرْنُسِ شَامِيِّ يَسْجُدُ فِيهِ.

مصنف ابن ابی شیبہ: ج2 ص495، 496 باب فی الرجل یسجد و یداہ فی ثوبہ ترجمہ:میں نے حضرت اسود کو دیکھا کہ وہ اپنی چادر کے ساته جڑی ہوئی ٹوپی میں نماز پڑھ رہے تھے اور میں نے عبد الرحمن بن یزید کو شامی لمبی ٹوپی میں نماز پڑھتے ہوئے اور سجدہ کرتے ہوئے دیکھا۔

## مذاہب اربعہ کے حوالہ جات:

#### مذہبِ حنفی:

1: والمستحب أن يصلى في ثلاثة ثياب من أحسن ثيابه قميص وأزرار وعمامة.

(مراقى الفلاح لحسن بن عمار الشرنبلالي: ص124)

ترجمہ: مستحب یہ ہے کہ خوبصورت کپڑوں میں نماز اُدا کی جائے یعنی قمیص، تہبند اور پگڑی میں۔

2: لو صلى مكشوف الرأس، وهو يجد ما يستر به الرأس؛ إن كان تهاوناً بالصلاة يكره• (المحيط البرباني: ج5 ص137)

ترجمہ: اگر سر ڈھانپنے کے لیے کپڑا موجود ہو اس کے باوجود اسے محُض اہمیت نہ دیتے ہوئے ۔ ننگے سر نماز پڑھے تو یہ مکروہ ہے۔

## مذہبِ مالکی:

والسنة في حق الرجل ان يستر جميع جسده على الوجم المشروع فيم فهو مطلوب بذلك لاجل الامتثال ثم العمامة على صفتها كما تقدم ذكره (المدخل لابن الحجاج: ج1 ص142 فصل في اللباس)

ترجہ، مرد کے حق میں سنت یہ ہے کہ وہ شرعی طریقہ کے مطابق اُپنے جسم کو ڈھانیے اور اللہ کے احکام کی بجا آوری کے پیش نظر یہی بات مطلوب ہے، پھر بیان کردہ طریقہ کے مطابق پگڑی باندھ کر سر کو ڈھانیا جائے جیسا کہ اس کا تذکرہ پہلے ہو چکا ہے۔

مذہبِ شافعی:

1: قال أصحابنا يستحب ان يصلي الرجل في أحسن ثيابه المتيسرة له ويتقمص ويتعمم• (المجموع شرح المهذب للنووى: ج4ص196 باب ستر العورة)

ترجمہ: ہمارے حضرات شوافع کہتے ہیں کہ آدمُی کو جو خوبصورت لباس میسر ہو وہ پہن کر نماز ﴿ پڑھے، قمیض بھی پہنے اور پگڑی بھی باندھے۔

2: وَيُسَنُ لِلرَّجُٰلِ أَنْ يَلْبَسَ لِلصَّلَاةِ أَحْسَنَ ثِيَابِهِ وَيَتَقَمَّصَ وَيَتَعَمَّمَ.

(تحفة المحتاج في شرح المنهاج: ج6 ص265 باب شروط الصلاة)

ترجمہ: آدمی کے لیے نماز میں اچھے سے اُچھا لباس پہننا سنت ہے ، قمیص پہنے، پگڑی کے ساتھ سر کو ڈھانیے۔

3: ويسن لرجل والإمام أبلغ أن يصلى في ثوبين مع ستر رأسه ولا يكره في ثوب واحد يستر ما يجب ستره•

(الاقناع لمحمد الشربيني: ج1 ص88)

ترجمہ: آدمی کے لیے سنت یہ ہے کہ دو کپڑوں میں نماز پڑھے اور ُسر بھی ڈھانپے، اور امام کے کے لیے تو یہ حکم اور بھی زیادہ تاکید رکھتا ہے اور ایک کپڑے میں نماز پڑھنا جس سے واجب ستر ڈھانکا جا سکے، مکروہ نہیں ہے۔

مذہبِ حنبلی<u>:</u>

ويستحب للرجل حرا كان أو عبدا أن يصلي في ثوبين ذكره بعضهم إجماعا. قال ابن تميم وغيره مع ستر رأسه بعمامة.

(المبدع شرح المقنع لبربان الدين ابرابيم بن محمد: ج1 ص312)

ترجمہ: آزاد یا غلام کے لیے دو کپڑوں میں نماز پڑھنا مستحب ہے اور بعض علماء نے اس پر اجماع نقل کیا ہے۔ ابن تمیم وغیرہ نے کہا ہے کہ پگڑی کے ساته سر کو چھپانے کے علاوہ دو کپڑے مراد ہیں۔

غیر مقادین کے اکابر کی تصریحات:

# [1]: سید نذیر حسین دہلوی صاحب:

آپ لکھتے ہیں:

اس میں کلام نہیں کہ عمامہ کے ساته نماز پڑھناافضل ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ وصحابہ کرامﷺ ومن بعد ہم عام طور عمامہ کی موجودگی میں عمامہ کے ساته نماز پڑھتے تھے حضرت امام مالک فرماتے ہیں:

ادركتُ في مسجدِ رسولِ الله صلى الله عليه و سلم سبعين مُحَنَّكًا و إنَّ احدَهم لو انتُمَنَ على بيت المال لكان به امينًا.

ترجمہ: حضرت امام مالک فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ کی مسجد میں ستر کے قریب آدمی دیکھے جنہوں نے سرپرپگڑیاں باندھ رکھی تھی اور ان میں سے ایک اس درجہ کا آدمی تھاکہ اگر اس بیت المال پر امین بنایاجائے تو امین ثابت ہو،علمانے بھی یہ لکھاہے کہ نماز باعمامہ مستحب و افضل ہے۔

''رفع الالتباس عن مسائل اللباس'' میں ہے: شک نہیں کہ نماز باعمامہ کوبے عمامہ پر فضیلت ہے باعتبار وقار وسکینہ واتباع سنت کے،حدیث عبادہ میں فر مایاہے کہ:

عليكم بالعمامة فانها سييْمَاءُ الملائكة،

(رواه البيهقي في شعب الايمان)

ترجمہ: پگڑی سرپررکھاکروکیونکہ یہ فرشتوں کالباس ہے

اور حدیث رکانہ میں فرمایا ہے:

فرق ما بيننا وبين المشركين العمائم على القلانس (رواه الترمذي)

ترجمہ: رسول اللہ نے فرمایاہمارے اورمشرکین کے درمیان یہ فرق ہے کہ ہمارے عماموں کے

ایک اورفتوی میں لکھاہے کہ: جمعہ کی نماز ہویاکوئی اورنماز رسول اللہ اورصحابہ کرام اللہ عمامہ باندھ کرنماز پڑھتے تھے اور عمامہ باندھنادربار شاہی کے منافی نہیں ہے بلکہ اسی شہنشاہ احکم الحاکمین نے اپنے دربارمیں حاضر ہونے کی نسبت یہ حکم کیاہے کہ﴿خُدُوا زِینَتَکُمْ عِنْدَ کُلِّ مَسْجَدٍ﴾ یعنی تم لوگ ہرتماز کے وقت اپنے کپڑے لے لیاکرو یعنی اپنے کپڑے پہن کرنماز پڑھاکرو اور کپڑے میں عمامہ بھی داخل ہے کیونکہ عمامہ ایک مسنون کپڑ اہے۔

(فتاوی نذیریہ: ج3ص372، 373)

# [2]: ثناءاللم امرتسري صاحب:

موصوف لکھتے ہیں:

صحیح مسنون طریقہ نماز کاوہی ہے جو آنحضرت ﷺ سے بالدوام ثابت ہواہے یعنی بدن پرکپڑے اورسرڈھکاہواہوپگڑی سے یاتوپی سے۔

(فتاوی ثنائیہ: ج1ص522 تا 523)

## [3]: سيد محمدداؤد غزنوى صاحب:

آپ نے اپنے والد بزرگوار امام عبدالجبار کاننگے سرنماز کے خلاف فتوی ٰنقل کرکے آخر میں اپنی رائے کایوں اظہار کیاہے:

ابتداء عہد اسلام کو چھوڑ کر جب کہ کپڑوں کی قلت تھی اس کے بعد اس عاجز کی نظر سے کوئی ایسی روایت نہیں گذری جس میں باصراحت یہ مذکورہوکہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم نے یاصحابہ کرام نے مسجدمیں اوروہ بھی نماز باجماعت میں ننگے سرنماز پڑھی ہوچہ جائیکہ معمول بنالیاہو، اس لیے اس بدر سم کوجوپھیل رہی ہے بند کرناچاہیے۔

اگر فیشن کی وجہ سے ننگے سر نماز پڑھی جائے تونماز مکروہ ہوگی، اگر تعبد اور خضوع وخشوع وعاجزی کے خیال سے پڑھی جائے تویہ نصاری کے ساته تشبہ ہوگا، اسلام میں ننگے سر ر ہناسوائے احرام کے تعبد یاخضوع وخشوع کی علامت نہیں اور اگر کسل و سستی کی وجہ سے ہے تُومنافقُوں کی ایک خلقت سے تشابہ ہوگا۔ وَلا یَأْتُونَ اِلا وَهُمْ کُسَالی (نماز کو آتے ہیں توسست اور کاہل ہوکر)غرض ہر لحاظ سے یہ ناپسند یدہ عمل ہے۔ (ہفت روزہ الاعتصام ج11شمارہ نمبر 18 وفتاوی علمائے حدیث: ج4ص291)

#### [4]: عبدالمجيدسوبدروي صاحب:

لکھترہیں: بطورفیشن لاپرواہی اورتعصب کی بناءپر مستقل اور ابدالآباد کے لیے یہ (ننگے سر نماز پڑ ہنے والی)عادت بنالیناجیسا کہ آج کل دھڑ لیے سے کیاجار ہاہے ہمارے نز دیک صحیح نہیں ہے نبی ﷺ نے خود یہ عمل نہیں کیا۔

(اہلحدیث سوہدرہ ج5 اشمارہ 22وفتاوی علمائے حدیث: ج4ص281)

## [5]: ابوسعيد شرف الدين دبلوى:

آپ لکھتے ہیں: بحکم (خُدُوا زِینَتَکُمْ عِنْدَ کُلِّ مَسْجِدٍ اور رسول اللہ کاسرپر عمامہ رکھنے سے عمامہ سنت ہے آورہمیشہ ننگے سرکونماز کاشعاربنانابھی ایجادبندہ ہے(یعنی بدعت ہے)اورخلاف سنت ہے گاہے چنیں جس کاحکم اور ہے شعار کااور پس اول جائز ثانی ایجاد۔

(فتاوی ثنائیہ: ج1ص590)

## مزید لکھتے ہیں:

بعض کاشیوہ ہے کہ گھر سے ٹوپی یاپگڑی سرپررکه کرآتے ہیں اورٹوپی یاپگڑی قصدااتار کرننگے سرنماز پڑھنے کو اپناشعار بنارکھاہے اور پھر اس کو سنت کہتے ہیں بالکل غلط ہے یہ فعل سنت سے ثابت نہیں ہاں آس فعل کو مطلقا ناجائز کہنابھی بیوقوفی ہے۔ [ہم بھی مطلقا عدم جو از کے قائل نہیں کسی عذر اور مجبوری کی وجہ سے جائز ہے ناقل] ایسے ہی برہنہ سرکوبلاوجہ شعار بنانابھی خلاف سنت ہے اور خلاف سنت بے وقوفی ہی توہوتی ہے۔

(فتاوی ثنائیہ: ج1ص521)

# [6]: مولوي محمد اسماعيل سلفي:

موصوف نے ننگے سرنماز کی عادت کے خلاف بڑاطویل،مدلل،زورداراورفکرانگیزفتوی دیاہے، چند اقتباسات پیش خدمت ہیں:

آنحضرت الله علم کاطریقہ وہی ہے جواب تک مساجد میں متوارث اور معمول بہاہے کوئی مرفوع حدیث صحیح میری نظر سے نہیں گزری جس سے اس عادت کاجواز ثابت ہوخصوصاًباجماعت فرائض میں بلکہ عادت مبارک یہی تھی کہ پورے لباس سے نماز ادا فرماتے تھے عام ذہن کے لوگوں کو (فی ثوب واحد)اس قسم کی احادیث سے غلطی لگی ہے کہ ایک کپڑے میں نماز (ادا)کی جائے توسر ننگار ہے گاحالانکہ ایک کپڑے کواگر پوری طرح لپیٹاجائے تو سر ڈھکاجاسکتاہے۔غرض کسی حدیث سے بھی بلاعذرننگے سرنماز کو عادت اختیار کرناثابت نہیں محض بے عملی یابدعملی یاکس کی وجہ سے یہ رواج پڑرہاہے بلکہ جہلاتواسے سنت سمجھنے لگے ہیں العیاذ باللہ کپڑاموجود ہوتوسر ننگے نماز اداکرنایاضد سے ہوگایاقات عقل سے نیز یہ ثابت ہوتاہے کہ اچھے کپڑوں کے ساتہ تجمل سے نماز پڑھنامستحب اور مسنون ہے آیت (خُدُوا زینَتَکُمْ ) کے مضمون سے بھی اسی سے وضاحت ہوجاتی ہے۔ ان تمام گزارشات سے مقصد یہ ہے کہ سر ننگارکھنے کی عادت اوربلاوجہ ایساکرنااچھافعل نہیں یہ عمل فیشن کے طورپرروز بروز بڑھ رہاہے یہ اور بھی نامناسب ہے۔۔

ویسے یہ مسئلہ کتابوں سے زیادہ عقل وفراست سے متعلق ہے اگر اس جنس لطیف سے ویسے یہ مسلم حدیوں سے رہے۔ ۔ ۔ ۔ ۔ طبعیت محروم نہ ہوتوننگے سرنمازویسے ہی مکروہ معلوم ہوتی ہے۔ طبعیت محروم نہ ہوتوننگے سرنمازویسے ہی مکروہ معلوم ہوتی ہے۔ (فتاوی علماءحدیث ج4ص286تا289)

## [7]: مولوي عبدالستار:

نائب مفتى محكمة القضاء الاسلاميم ، جماعت غرباء المحديث لكهتر بين:

ٹوپی یاعمامہ کے ساته نماز پڑھنی اولیٰ وافضل ہے کیونکہ توپی اور عمامہ باعث زیب وزینت ہے۔

(فتاوی ستاریہ ج3ص59)

# [8]: سيد محب الله شاه راشدى:

سید محب اللہ شاہ راشدی غیرمقلد نے حافظ نعیم الحق نعیم کے فتوی کہ ننگے سرنماز ہوجاتی ہے، کارد بڑے پرزورانداز اورتحقیقی لب ولہجہ سے کیاہے فتوی بڑاطویل ہے، چند اقتباسات حاضر خدمت ہیں:

''یہ کہنا کہ سر ڈھانپنے پر پسندیدہ ہونے کاحکم نہیں لگایاجاسکتاہے، اس سے راقم الحروف کو اختلاف احادیث کے تبتع سے معلوم ہوتاہے کہ اکثر وبیشتر اوقات آنحضرتﷺ اورصحابہ کرامؓ سرپر عمامہ باندھے رہتے یاٹوپیاں ہوتی تھیں اور راقم الحروف کے علم کی حدتک سوائے حج و عمر ہ کوئی ایسی صحیح حدیث دیکھنے میں نہیں آئی جس میں یہ ہوکہ آنحضرت ﷺ ننگے سر گھومتے پھرتے تھے یا کبھی سرمبارک پرعمامہ وغیرہ تھالیکن مسجد میں آکرعمامہ وغیرہ اتارکررکہ لیااورننگے سرنمازپڑ ھنی شروع کی۔

اگر یہ آنحضرتﷺ کاپسندیدہ معمول نہ ہوتاتو جس طرح سرپر عمامہ یاٹوپی کاثبوت مل رہاہے اس طرح ننگے سر چلتے پہرتے رہنے یاننگے سرنماز پڑھنے کے متعلق بھی روایات ضرورمل جاتیں لیکن اس قسم کی ایک روایت بھی میرے علم میں نہیں آئی، جب یہ آنحضرتﷺ کاپسندیدہ معمول ہو آتویہ عمل اللہ سبحانہ و تعالیٰ کاپسند ہوگا۔سرڈھانپ کرچاتے پھر تے یانماز وغیرہ پڑھنے کوپسندیدہ قرارنہ دیناصحیح معلوم نہیں ہوتا اسی طرح ہم نے بڑے بڑے علماءوفضلاءکو دیکھا کہ وہ اکثر وبیشتر سرڈھانپ کرچلتے پھرتے اور نماز پڑھتے ہیں یہ آج کل جونئی نسل خصوصا اہل حدیث جماعت کے افراد کامعمول بنارکھاہے اسے چلتے ہوئے فیشن کااتباع توکہاجاسکتاہے۔ مسنون نہیں یاکسی چیز کے جائز ہونے کایہ مطلب ہے کہ مندوبات و مستحبات کوبالکل ترک کر دیا جائے لیکن آج کل کے معمول سے تویہ ظاہر ہورہآہے کہ کتب احادیث میں جوجومندوبات ومستحبات، سنن ونوافل کے ابواب موجود ہیں یہ سراسر فضول ہیں اورہمیں صرف جواز اور رُخص پر ہی عمل کرناہے یہ کوئی اچھی بات نہیں ہے ہمیں کیاضرورت پڑی ہے کہ ان(یعنی حنفیوں) کے لیے مستحبات کاخاتمہ بھی کردیں اورننگے سر نماز پڑھنے کاکوئی دائمی معمول بنالیںپھراگر یہی مقصودتھا تو گھر سے ہی ننے سر آتے اورنماز پڑھ لیتے لیکن یہ عجیب طرفہ تماشا ہے کہ گھر سے توٹوپی وغیرہ سر پررکہ آتے ہیں لیکن مسجد میں دلغل ہوکرسرسے ٹوپی وغیرہ اتارکولیک طرف رکہ دیتے ہیں۔ اورنماز شروع کردیتے ہیں۔اب عوام میں یہ غلط فہمی پھیلتی جاتی ہے کہ گھر سے توٹوپی وغیرہ سرپررکہ کر آنا چاہیے لیکن مسجد میں آکراس کو اتار دینا چاہیے اورننگے سرہی نماز پڑھنی چاہیے۔ کیونکہ یہی سنت رسول ﷺ ہے اس لیے کہ اہلحدیث جماعت کے بہت سے افراد کااس پر عمل ہے۔اب آپ ہی سوچیں کہ یہ کتنی بڑی غلطی ہے اوریہ محض اہلحدیثوں کے طرز عمل سے ہی پیداہورہی ہے حالانکہ صحیح توکجامجھے توایسی ضعیف حدیث بھی نہیں ملی جس میں یہ ہوکہ آنحضرت ﷺ گھرسے تواس حال میں نکلے کہ سرپر عمامہ وغیرہ تھالیکن مسجد میں آتے ہی اس کو اتار لیا اور ننگے سرنماز پڑھی، پھراس کودائمی اورمستمرہ معمولات میں سے میں آتے ہی اس کو اتار لیا اور ننگے سرنماز پڑھی، پھراس کودائمی اورمستمرہ معمولات میں سے کے دورکرنے کے لیے بھی کیایہ اہم ویسندیدہ بات نہیں کہ اکثر وبیشتر سرڈھانپ دیاجائے خواہ نمازمیں خواہ اس سے باہر تاکہ یہ غلطی رفع ہوجائے۔

میری سمجہ میں یہ بات نہیں آئی کہ ایک کپڑے میں نماز پڑھنے کے جواز کے ثبوت سے اس کانزلہ یہ حضرات صرف اسی بیچاری ٹوپی وغیرہ پرہی کیوں گرانے پرمصرہیں۔ اگر ننگے سر نماز پڑھنے کے مسنون ہونے کامدار آپ حضرات ایک کپڑے میں نماز پڑھنے والی حدیث پرہی رکھتے ہیں توبسم اللہ آپ گھر سے ہی ایک کپڑے میں آئیں اور نماز بھی پڑھ لیں اوریہ اچھی ستم ظریفی ہے کہ گھر سے توقمیض،شلوار،کوٹ، وغیرہ پہن کرآتے ہیں اور مسجد میں دخول کے بعد صرف پگڑی یاٹوپی اتارکرنماز پڑھنی شروع کردی، یاللعجب۔

مجھے توسر ڈھانپنا ہر حال میں بہتر اولی اور مستحب و مندوب نظر آتاہے۔

(الاعتصام، مجريه 22 دسمبر 1989ء ج45شماره 27)

# [10]: مولوى عبيدا للم عفيف:

موصوف لکھتے ہیں:

قرآن مجید کے اطلاق، رسول اللہ کے ارشاد،صحابہ کرام کی تصریحات، شارحین حدیث کی تحقیقات اورشیخ امام ابن تیمیہ ودیگر مفتیان عظام کے فتاوی جات زیب قرطاس کرنے کے بعد اتمام حجت کے طور پر عملی توارث بھی پیش کردینا نامناسب نہ ہوگا۔سوواضح رہے کہ رسول اللہ صحابہ کرام سلف صالحین اور اہل علم کاطریق وہی رہاہے جو شروع سے اب تک مساجد میں متوارث ومعمول بہاچلاآر ہاہے یعنی رسول اللہ اور سلف صالحین کی عادت یہی تھی کہ پگڑی یاتوپی سمیت پورے لباس میں نماز ادافر ماتے تھے لیجئے پڑھیئے اور اس غلط رواج پرکچه غور فرمائیے!

ایک اورمقام پرلکھتے ہیں:

خلاصہ کلام یہ ہے آس (ننگے سر نماز پڑھنے)کورسول اللہ کی سنت اور عادت مبارک سمجھنا صحیح نہیں بلکہ اس جواز کوشعار بنالینابد رسم اور ایجادبندہ (یعنی بدعت) ہے اور عافیت اس کے ترک ہی میں ہے۔ پس پور الباس قمیض،تہبنداور پگڑی وغیرہ پہن کر اور بن ٹھن کر نماز پڑھنی چاہیے،کیونکہ رسول اللہ کی عادت مستمرہ اور سلف وخلف اہل علم کامتو اتر عمل یہی رہاہے کہ وہ پگڑی اور ٹوپیوں کے ساتہ نماز پڑھاکر تے تھے اور یہی طریق سنت اور افضل ہے۔ کوئی ایسی مرفوع حدیث صحیح اور صریح میرے ناقص علم ومطالعہ میں نہیں گزری جس سے اس عادت اور فیشن کاثبوت ملتا ہوچہ جائے کہ اس رواج اور بدر سم کوسنت کہاجائے یااس کوسنت باور کر انے کے لیے اشہب قلم کو مہمیز کی جائے اور اضطراب کاباب اس سے الگ ہے۔

(فتاوی محمدیہ بترتیب مبشر احمد ربانی: ج1ص385)

# غیر مقلدین کے شبہات

غیر مقادین اس مسئلہ میں چند شبہات پیش کرتئے ہیں اور احادیث وآثار سے غلط استدلال کرتے ہیں۔ مثلاً

#### <u>شبہ نمبر 1:</u>

حضرت عمر وبن ابی سلمہ سے روایت ہے:

رايت رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى في ثوب واحد مشتملاً به في بيت ام سلمة • (بخارى ومسلم)

غیر مقادین کہتے ہیں: عربی میں ''اشتمال'' کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ آیک چادر بدن پر اس طرح لپیٹی جائے کہ دائیں طرف کا کنارہ بائیں طرف کے کندھے پر لے جاکر گردن کے پیچھے سےدونوں کونوں کو باندھ دیتے ہیں۔ اس صورت میں ضرور دونوں بازو اور سر بھی ننگا ہوتا ہے۔

(کون کہتا ہے ؟:ص 15)

#### جواب نمبر 1:

اس حدیث کا مطلب سمجھنے کے لیے ایک اور حدیث دیکھی جائے گی۔ چنانچہ صحیح مسلم میں حضرِت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے:

رأيته يصلى في ثوب واحد مُتَوَشِّحًا به•

(صحيح مسلم: رقم الحديث518)

ترجمہ: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو دیکھا کہ آپ ایک کپڑے کے دونوں کنارے اپنے اوپر اللہ پلٹ کیے ہوئے نماز پڑھ رہے تھے۔

اس حدیث کے لفظ ''تو شیخ'' کا آیک معنی یہ بھی ہے کہ پورے بدن کو لمبے کپڑے سے اس طرح ِ ڈھانپا جائے کہ سر پر بھی یہ کپڑا آجائے۔ چنانچہ البحر الرائق میں ہے:

التَّوْشِيحُ أَنْ يَكُونَ التَّوْبُ طَوِيلاً يَتَوَشَّحُ بِهِ فَيَجْعَلُ بَعْضَهُ على رَأْسِهِ وَبَعْضَهُ على مَنْكِبَيْهِ وَعَلَى كل مَوْضِعِ مِن بَدَنِهِ

(البحر الرائق: ج2 ص44باب ما يفسد الصلاة و ما يكره فيها)

ترجمہ: ''توشیح'' کا مطلب یہ ہے کہ ایک لمبے کپڑے کو اس طرح لپیٹا جائے کہ اس کا کچہ حصہ سر پر ہو، کچہ دونوں کندھوں پر ہو اور (جہاں تک ممکن ہو) بدن کے ہر حصہ پر ہو۔

المحيط البرباني ميں ہے:

قال نجم الدين في «كتاب الخصائل»: قلت لشيخ الإسلام: إن محمداً يقول في «الكتاب» لا بأس بأن يصلي في ثوب واحد متوشحاً به، وقال: مراد محمد أن يكون ثوباً طويلاً يتوشح به فيجعل بعضه على رأسه وبعضه على منكبيه، وعلى كل موضع من بدنه أما ليس فيه تنصيص على إعراء الرأس والمنكبين والسه وبعضه على منكبيه، وعلى كل موضع من بدنه أما ليس فيه تنصيص على إعراء الرأس والمنكبين (المحيط البرباني: كتاب الصلاة ، في الفصل بين الاذان و الاقامة)

ترجمہ: امام نجم الدین النسفی اپنی تالیف ''کتاب الخصائل'' میں لکھتے ہیں: میں نے شیخ الاسلام ابو لحسن السّغدی البخاری سے پوچھا کہ امام محمد بن الحسن الشیبانی رحمہ اللہ نے اپنی تالیف ''الکتاب'' میں لکھا ہے کہ اگر نمازی ایک کپڑے کو توشیحاً لپیٹ کر نماز پڑھے تو کوئی حرج نہیں (اس کا مطلب کیا ہے؟) تو انہوں نے جواب دیا کہ امام محمد رحمہ اللہ کی مراد یہ ہے کہ ایک لمبے کپڑے کو اس طرح لپیٹا جائے کہ اس کا کچه حصہ سر پر ہو، کچه دونوں کندھوں پر ہو اور (جہاں تک ممکن ہو) بدن کے ہر حصہ پر ہو۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ سر اور کندھے ننگے ہوں۔

لہذا اس دوسری حدیث سے معلوم ہو گیا کہ ایک کپڑے میں نماز اس طرح نہیں تھی کہ سر ننگا رہے جیسا کہ غیر مقادین نے سمجه رکھا ہے بلکہ ایک کپڑے میں نماز پڑھتے ہوئے سر بھی ڈھانپا جاسکتا ہے جیسا کہ توشیح کے معنی سے واضح ہوتا ہے۔

#### <u> جواب نمبر2:</u>

یہ بیان جواز کےلیے ہے۔ ملا علی قاری رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

وهذا كلم دليل لبيان الجواز •

(شرح مسند بي حنيفة لعلى القارى ج1ص164)

ترجمہ: یہ بیان جواز کے لیے ہے۔

## <u>جواب نمبر 3</u>

یہ مجبوری کی حالت تھی کہ اس وقت کپڑوں کی قلت تھی لوگ غریب تھے ۔ چنانچہ مسند احمد میں حضرت ابی بن کعب سے روایت ہے:

الصَّلاةُ فِي النُّوْبِ الْوَاحِدِ سُنَّةً كُنَّا نَفْعَلُهُ مَعَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلا يُعَابُ عَلَيْنَا فَقَالَ الْنُ مَسْعُودٍ إِنَّمَا كَانَ ذَاكَ إِدْ كَانَ فِي الثَّيَابِ قِلْةٌ فَأَمَّا إِدْ وَسَّعَ اللَّهُ فَالصَّلاَةُ فِي النَّوْبَيْنِ أَرْكَلَى•

(مسند احمد بن حنبل: ج15 ص472 رقم الحديث21173)

ترجم: ایک کپڑے میں نماز ہم حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے دور میں پڑھتے تھے ایکن اس وقت ہم پر کوئی بھی عیب نہ دھرتا تھا ۔ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: یہ اس لیے تھا کہ اس وقت کپڑوں کی قلت تھی (لوگ غریب تھے) لیکن آج کے دور میں اللہ نے ہمیں وسعت دی ہے تو نماز دو کپڑوں میں بہتر ہے۔

معلوم ہو اکہ اس مسئلے کا تعلق سر ڈھناپنے سے نہیں بلکہ اس کا تعلق وسعت کے ساتہ ہے۔

## جواب نمبر 4:

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ خود غیر مقلد عالم سے اس حدیث کا طلب بیان کر دیا جائے ممکن ہے گھر کی گواہی کے سامنے سر تسلیم خم ہوجائے۔ مولوی محمد اسماعیل سلفی لکھتے ہیں:

آنحضرت صحابہ کرام اوراہل علم کاطریقہ وہی ہے جواب تک مساجد میں متوارث اور معمول بہاہے کوئی مرفوع حدیث صحیح میری نظر سے نہیں گزری جس سے اس عادت کاجواز ثابت ہوخصوصاًباجماعت فرائض میں بلکہ عادت مبارک یہی تھی کہ پورے لباس سے نماز ادا فرماتے تھے عام ذہن کے لوگوں کو (فی ثوب واحد)اس قسم کی احادیث سے غلطی لگی ہے کہ ایک کپڑے میں نماز (ادا)کی جائے توسرننگارہے گاحالانکہ ایک کپڑے کواگر پوری طرح لپیٹاجائے تو سر ڈھکاجاسکتاہے۔غرض کسی حدیث سے بھی بلاعذرننگے سرنماز کی عادت اختیار کرناثابت نہیں محض بے عملی یابدعملی یاکس کی وجہ سے یہ رواج پڑرہاہے بلکہ جہلاتواسے سنت سمجھنے لگے ہیں۔

(فتاوى علماءحديث ج4ص286تا(289

## شبہ نمبر2:

زیارت بیت اللہ کے وقت سر ننگا رکھنا ضروری ہوتا ہے جو دلیل خشوع ہے اور نماز میں بھی خشوع و خضوع مطلوب ہے۔ لہذا نماز میں بھی سر ننگا رکھنا جائز ہے۔

#### جواب:

اس کے جواب میں ہم ناصر الدین البانی صاحب کی عبارت پیش کرنا کافی سمجھتے ہیں۔ موصوف لکھتے ہیں:

وأما استدلال بعض إخواننا من أنصار السنة في مصر على جوازه قياسا على حسر المحرم في الحج فمن أبطل قياس قرأته عن هؤلاء الإخوان كيف والحسر في الحج شعيرة إسلامية ومن مناسكه التي لا تشاركه فيها عبادة أخرى ولو كان القياس المذكور صحيحا للزم القول بوجوب الحسر في الصلاة لأنه واجب في الحج وهذا إلزام لا انفكاك لهم عنه إلا بالرجوع عن القياس المذكور ولعلهم يفعلون

(تمام المنة في التعليق على فقم السنة: ج1 ص165)

ترجمہ: اور رہا مصر میں ہمارے سنت کے پیروکار بھائیوں کا ننگے سر کے جواز کو حج میں احرام والے شخص کے ننگے سر ہونے پر قیاس کرنا جو میں نے پڑھا ہے، بالکل باطل ہے اور یہ قیاس صحیح کیسے ہو سکتا ہے کیونکہ حج میں ننگے سر رہنا اسلامی شعار ہے اور حج کے ان مناسک میں سے ہے کہ جن میں کوئی دوسری عبادت شریک نہیں ۔اور اگر مذکورہ قیاس صحیح ہوتا تو پھر نماز میں سر ننگا کرنے کاقول لازم ہو گا (نہ کہ محص جائز) کیونکہ حج میں (بحالت احرام) یہ واجب ہے اور یہ ایسا الزام ہے کہ ان لوگوں کے لیے اس سے چھٹکارے کا کوئی راستہ نہیں سوائے اس کے کہ وہ اپنے قیاس سے رجوع کریں اور شائد کہ وہ اپنے قیاس سے رجوع کریں۔

#### <u>شبہ نمبر 3:</u>

خود فقہ کی کتابوں میں ہے کہ ننگے سر نماز پڑھنا اگر خشوع کے ارادے سے ہو تو درست ہے ۔ مثلاً منیۃ المصلی میں ہے :

وان يصلى حاسرا راسم تكاسلا ولا باس اذا فعلم تذللا وخشوعاً.

(منية المصلى فصل كراهية الصلاة)

ترجمہ:ننگے سر نماز پڑھنا اگر سستی کی وجہ سے ہے تو مُکروہ ہے اور اگر عاجزی َ وخشوع کےارادے سے پڑھے تو کوئی حرج نہیں۔

<u>جواب:</u>

غیر مقادین فقہ احکرام کی ان عبارات کا مطلب نہیں سمجھے اس لیے اس خلطی کے مرتکب ہوئے ہیں۔ ہم شیخ ابر اہیم حلبی (م956ھ) کی حلبی کبیر شرح منیۃ المصلی سے اس کا مطلب پیش کرتے ہیں۔ موصوف لکھتے ہیں: (ولا باس اذا فعلہ) ای کشف الراس(تذللاً وخشوعاً) لان ذلک ھو المقصود الاصلی فی الصلولۃ وفی قولہ: لہ باس بہ اشارۃ الی ان الاولی ان لا یفعلہ وان یتذلل ویخشع بقلبہ فانھما من افعال القلب•

(حلبي كبير ص 349 كراهية الصلاة)

ترجمہ:اور اگر عاجزی او رخشوع کی وجہ سے ننگے سر نماز کڑھے تو حرج نہیں اس لیے کہ عاجزی اور خشوع ہی نماز میں مقصود اصلی ہے اور یہ جو فرمایا کہ حرج نہیں اس کہنے میں اشارہ ہے کہ افضل یہی ہے کہ عاجزی وخشوع کی صورت میں بھی سر ننگا نہ کرے اور عاجزی وخشوع اپنے دل میں اختیار کرے کیونکہ یہ دونوں دل کے اعمال ہیں۔

منیۃ المصلی کی شرح حلبی صغیر میں ہے : وفی قولہ لاباس اشارۃ الی ان الاولیٰ ان لا یفعلہ لان فیہ ترک اخذ الزینۃ الما مور بھا مطلقاً فی الظاہر •

(حلبى صغير: فصل كراهية الصلاة)

ترجمہ: اور یہ جو فرمایا کہ "حرج نہیں" اس میں اس طرف اشارہ ہے کہ افضل یہی ہے کہ عاجزی وخشوع کی صورت میں بھی سر ننگا نہ کرے کیونکہ سر ننگا کرنے میں اس زینت کو چھوڑنا لازم آتا ہے جس کا شریعت کی طرف سے بظاہر ہر حال میں حکم دیا گیا ہے (یعنی خواہ خشوع ہویانہ ہو)۔

مطلّب یہ ہے کہ خواہ کسی کی عاجزی یا خشوع کی نیت ہو بھی تب بھی افضل یہی ہے کہ نماز ننگے سر نہ پڑھے بلکہ سر ڈھانپ کر پڑھے تاکہ زینت جس کا حکم خد تعالیٰ نے دیا ہے کو ترک کرنا لازم نہ آئے۔

#### تنبيہ:

یہاں تو غیر مقلدین خشوع کا بہانہ کرکے ننگے سر نماز کے دعوے کر رہے ہیں لیکن قرآن کی آیت '' الذین ہم فی صلاتھم خشعون'' میں جب خشوع کا حکم ہوتا ہے اور حضرت ابن عباس اور حضرت حسن بصری اس کی تفسیر عدم رفع بدین فی الصلاۃ سے کرتے ہیں تو غیر مقلدین رفع بدین کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ یہ کیسی دورخی پالیسی ہے؟

غیر مقلدین کا ایک عمومی و عوامی اشکال:

اگر ننگے سر نماز پڑھنا بے ادبی ہے تو پھر حج و عمرہ کرنے والے کو بھی بے ادب کہو کیونکہ وہ بھی ننگے سر ہوتا ہے۔

#### <u>جواب:</u>

شریعت اعمال بجالانے کا نام نہیں بلکہ اداء پیغمبر صلی اللہ علیہ و سلم کا نام ہے۔ اگر اعمال اداء پیغمبر صلی اللہ علیہ و سلم کے مطابق ہیں تو دین ہیں اور اگر اداء پیغمبر صلی اللہ علیہ و سلم کے مطابق نہ ہوں تو یہ دین نہیں ہے۔ مثلاً:

(1): رمضان المبارک کے دنوں میں صبح صادق سے غروب آفتاب تک نہ کھانے کا نام روزہ ہے۔ اگر کوئی بندہ غروب آفتاب کے بعد بھی کھانے سے رک جائے تو یہ دین نہیں بلکہ موجبِ گناہ ہے، کیونکہ اداء پیغمبر صلی اللہ علیہ و سلم کے خلاف ہے ۔

(2): 29 یا 30 رمضان تک روزے رکھنا اداء پیغمبر کے مطابق ہے اس لیے مطابق شریعت ہے ۔ اگر کوئی شخص یکم شوال کو بھی روزہ رکھے تو یہ خلاف شریعت ہے اس لیے کہ اداء پیغمبر نہیں۔

اب اداء پیغمبر صلی اللہ علیہ و سلم نماز میں سر ڈھانپنا اور عمرہ میں سر ننگا رکھنا ہے۔ لہذا نماز میں سر ڈھانپنا اور حج و عمرہ میں سر ننگا رکھنا ہی عین ادب ہے کیونکہ ادء پیغمبر صلی اللہ علیہ و سلم کے مطابق ہے۔ واللہ اعلم

بسم اللہ الرحمٰن الرحيم

# سنت و بدعت

1

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

# سنت و بدعت پر گفتگو کے لیے چند رہنما اصول:

#### اصول نمبر 1:

مجدد الف ثانی فرماتےہیں: دنیا بدعات کے سمندر میں غوطہ لگا چکی ہے اور محدثات کی تاریکیوں میں مطمئن ہے رفع بدعت اور تکلم با حیا سنت کا دعوی کون کرسکتا ہے اس زمانہ کے اکثر علماء تو بدعات کے حامی اور سنت کے مٹانے والے ہیں بدعات کے شیوع اور کثرت کو تعامل قرار دیتے ہیں اور اس کے جوازبلکہ استحسان کا فتوی صادر کرتے ہیں وہ سمجھتے ہیں کہ بدعت پھیل جائے اور گمراہی عام ہوجائے تو تعامل بن جاتا ہے یہ لوگ یہ نہیں سمجھتے کہ کسی چیز کا ایسا تعامل اس کے حسن ہونے کی دلیل نہیں جز ایں نیست کہ وہ تعامل بہتر ہے جو صدر اول سے معمول بہا ہو یا اس پر تمام لوگوں کا اجماع ثابت ہو۔ (فتاوی رضویہ: ج28ص235)

اب معلوم ہوگیا کہ بریلوی حضرات جو مختلف بدعات کے ثبوت میں اپنے علماء کا عمل پیش کردیتے ہیں وہ بقول فاضل بریلوی حجت نہیں۔

#### <u>اصول نمبر2:</u>

اول جمعہ یا عیدین کا خطبہ پڑھ کر اردو میں ترجمہ کرنا اقول وباللہ التوفیق میں اللہ تعالی کی توفیق سے کہتا ہوں قضیہ نظریہ ہے کہ یہ امر عیدین میں بہ نیت خطبہ ہو تو ناپسند ہے اور اس کا ترک احسن اور بعد ختم خطبہ نہ بنیت خطبہ بلکہ قصد پندو نصیحت جدا گانہ تو جائز و حسن اور جمعہ میں مطلقا مکروہ و نامستحسن دلیل حکم و وجہ فرق یہ کہ زمان برکت نشان رسالت عہد صحابہ کرام و تابعین عظام وائمہ اعلام تک تمام قرون و طبقات میں جمعہ و عیدین کے خطبے ہمیشہ خالص زبان عربی میں مذکور و ماثور اور باانکہ زمانہ صحابہ میں بحمداللہ تعالی اسلام صدبا بلاد عجم میں شائع ہوا۔ جوامع بنیں، منابر نصب ہوئے، با وصف تحقیق حاجت کبھی کسی عجمی زبان میں خطبہ فرمانا یا دونوں زبانیں ملانا مروی نہ ہوا تو خطبے میں دوسری زبان کا خلط سنت متوارثہ کا مخالف و مغیر ہے اور وہ مکروہ ۔ (فتاوی رضویہ: ج8ص222)

معلوم ہوا کہ صحابہ کرام و تابعین و ائمہ کے مبارک دور میں نہ ہونا یہ دلیل ہے عدم مشروعیت کی۔

#### اصول نمبر 3:

مستحب کی تعریف در مختار میں یوں ہے:

و هو مافعلم النبى صلى اللم عليم و سلم مرة وتركم اخرى و ما احبم السلف. (در مختار: كتاب الطهارة اركان الوضوء اربعة)

اس تعریف کی رو سے جن بدعات کو بریلویوں نے مستحب بنایا ہوا وہ ثابت کر کے دکھائیں مثلا اذان کے بعد یا قبل درود شریف کو جو یہ پڑھتے ہیں و ہ مستحب کہتےہیں کیا اس طرح اذان سے پہلے یا بعد موذن سے پڑھوانا مستحب کی تعریف اس پر فٹ آئے گی علی ہذا القیاس ۔

#### اصول نمبر 4:

مولوی غلام مہر علی صاحب لکھتے ہیں:

جس کام کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیشہ کیا مگر بغیر کسی عذر کے کبھی اسے ترک بھی فرمایا وہ سنت اور جس کام پر مواظبت نہ فرمائی بلکہ اس کام کو خود کبھی نہ کیا صرف اس کی تر غیب فرمادی تو یہ مستحب ہے امام ابن ہمام نے تحریر میں مستحب کی یہی تعریف کی ہے اور یہی اولی ہے۔

#### (تحقیقات غلام مہر علی ص16)

# اصول نمبر 5:

المستحب مار غب فیہ الشارع ولم یوجبہ • (طریق الفلاح ص288 از پیر نصیر الدین گولڑوی) اب ان مستحب کی مختلف تعاریف سے بریلوی انگوٹھے چومنے قبر پر اذان اذان کے ساته

<del>صلولہ و سلام و غیرہا پڑھنے کو ذرا مستحب ثابت کریں پتہ چل جائے گا۔</del>

#### اصول نمبر6:

مولانا کرم الدین دبیر صاحب مرحوم (ان کو بریلوی حضرات نے اپنے اکابر میں شمار کیا ہے تفصیل کے لیے دیکھیے تذکرہ اکابر اہل السنت مصنفہ عبدالحکیم شرف قادری) لکھتے ہیں:

ہم شیعہ بھائیوں سے پوچھتے ہیں کہ تعزیہ مرثیہ خوانی کا شروع کس پیغمبر یا امام سے ہوا اگر کسی نبی یا امام یا صحابی سے اس کی ابتداء ثابت نہیں تو ماننا پڑے گا کہ یہ سب کچه بدعات محرمہ سے ہے۔ (آفتاب صداقت ص309، 310 ۔ بحث ماتم کا بیان ورد )

ہم بھی جملہ بدعات کے متعلق ہی کہتے ہیں کہ ائمہ اربعہ تک کسی صحابہ پیغمبر سے اپنی بدعات ثابت کرو ورنہ بدعات محرمہ مانو۔

## <u>اصول نمبر 7:</u>

دلیل عام سے خاص مسئلہ ثابت نہیں ہوتا۔

ت علامه دقيق العيد رحمه الله فرماتے ہيں:

اما احدثتم الروافض من عيد تالث سمووه عيدالغدير وكذالك الاجتماع اقامة اشعاره في وقت مخصوص على شئى لم يثبت شرعا وقريب من ذالك ان تكون العبادة من جهة الشرع مرتبة على وجم مخصوص فيريد بعض الناس ان يتحدث فيها امرا اخر لم يرد به الشرع زاعما انه يدرجه تحت عموم فهذا لا يستقيم لان الغالب على العبادات التعبد و ماخذها التوقيف

(احكام الاحكام باب فضل الجماعة و وجوبها)

شیعوں نے جو تیسری عید جسے عید غدیر کہتے ہیں ایجاد کی ہے اس کے لیے اجتماع کرنا اور اس کے لیے شعار بنانا وقت مخصوص میں ہیت مخصوص کے ساته شرعا ثابت نہیں۔ اور اسی کے قریب قریب یہ بات بھی ہے کہ کوئی عبادت بھی کسی خاص طریقے سے شرعا ثابت ہو اور بعض لوگ اس میں کچه تبدیلی کردیں اور یہ کہیں کہ یہ بھی عموم کے نیچے داخل ہے تو ان کا یہ گمان غلط ہے کیونکہ عبادات میں اکثر امر تعبدی اور اس کا ماخذ توقیف ہے۔

🗘 علامہ ابن نجیم فرماتے ہیں:

لان ذكر الله تعالى او قصد به التخصيص بوقت دون وقت او بشيئ دون بشيئ لم يكن مشروعا حيث لم يرد به الشرع لانه خلاف الشرع (البحر الرائق: ج2ص159)

🗘 امام شاطبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

منها التزام الكيفيات والهيئات المعينة كالذكر بهيئة الاجتماع على صوت واحد... منها التزام العبادات المعينة في اوقات معينة لم يوجد لها ذلك التعين في الشرعية •(الاعتصام ج1ص34)

🗘 علامہ ابو شامہ فرماتےہیں:

لا ينبغى تخصيص العبادات باوقات لم يخص بها الشرع • (الباعث على انكار الحوادث ص148)

معلوم ہوگیا کہ اپنی طرف سے اذان کو قبر پر درود کو اذان کے ساتہ ایصال ثواب کو ہر چاند کی 11 کو و غیرہا من البدعات جائز نہیں۔

#### اصول نمبر8:

جو عمل سنت و بدعت میں متردد ہوجائے اس کا ترک کیا جائے گا۔

دیکھیے:شامی ج1ص600 ، عالمگیری، المبسوط سرخسی ج2ص146، فتح القدیر ج1ص521

اور یہی بات فتاوی رضویہ میں بھی ہے۔

اذا تردد الحكم بين سنة و بدعة كان ترك السنة راجحا على فعل البدعة • (فتاوى رضويه قديم عند على فعل البدعة • (فتاوى رضويه قديم عند 230 بركاتي پباشرز )

معلوم ہوگیا جملہ بدعات کو اگر سنت بھی سمجھا جائے تو بھی اختلاف اور تردد بین السنۃ والبدعۃ کی وجہ سے متروک ہوگا۔

#### <u>اصول نمبر 9:</u>

بعض اعمال عوام الناس کو بچانے کے لیے بھی ممنوع ہو جاتے ہیں:

جیسے لوگ نمازوں کے بعد سجدہ شکر آدا کرتے ہیں یہ مکروہ ہے کیونکہ عوام الناس اسے سنت واجب سمجھنے لگ جاتے ہیں اور ہر وہ مباح کام جو سنت و واجب سمجھا جانے لگے وہ

سنت و بدعت

ممنوع ہے۔

(غنیہ شرح منیہ ص617، عالمگیری ج1ص196، دارالفکر بیروت، مرقات ج3ص26 رشیدیہ کوئٹہ) اس سے معلوم ہواکہ اگر بعض باتوں کو فقہاء نے کہیں مستحب لکه دیا ہو مگر عوام یا کسی طبقہ کے سنت یا واجب سمجھنے سے ممنوع ہو جائے گا۔

## اصول نمبر 10:

علامہ سیوطی فرماتےہیں:

فالذين اخطئوا فيهما مثل الطوائف من ابل البدع اعتقدوا مذابب باطلة وعمدوا الى القران فتاولوه على رايهم وليس لهم سلف من الصحابة والتابعين لا في رايهم ولا في تفسيرهم... من عدل عن مذابب الصحابه والتابعين و تفسريهم الى مايخالف ذلك كان مخطئا في ذلك بل مبتدعا لانهم كانوا اعلم بتفسيره و معانيه كما انهم اعلم بالحق الذي بعث الله به و رسوله • (الاتقان في علوم القران ج2ص178 سهيل اكيدهي اردو ج2ص402)

مجدد الف ثانی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

سلف صالحین اہل السنت والجماعت نے قران و حدیث سے جو مطالب و معانی سمجھے ہیں ان کے بر خلاف معنی و مفہوم اپنے پیٹ سے یان کرنا درجہ اعتبار سے ساقط ہے اس لیے کہ ہر بدعتی اور گمراہ اپنے غلط عقیدہ کے لیے قران و سنت کو بنیاد و اصل سمجحتا ہے اور اپنے کوتاہ و ناقص فہم کی بنیاد پر قران وحدیث کے خلاف واقعہ معانی و مطالب اخذ کرتا ہے۔

(مکتوبات دفتر اول مکتوب نمبر 286 بحوالہ الجراحات علی المزکرفات ص88 از پیر محمد چشتی چترالی بشاوری) بریلویوں کی مصدقہ کتاب میں ہے کہ:

غیر مقادین مل کر بتائیں کہ زیر بحث آیت وان لیس للانسان الا ماسعیٰ سے کس معتبر محدث مفسر نے فاتحہ خلف الامام کی فرضیت پر استدلال کیا ہے اگر نہیں کیا تو پھر اپنے مذہب کی خاطر تقسیر بالرائے سے باز رہو اللہ سے ڈرو۔ (نصرۃ الحق ج1-10)

معلوم ہوا کہ بدعات و رسومات کو ُثابت کرنے کے لیے بریلوی آئے دن جو مختلف آیات و احادیث پڑ ہتے ہیں اہل السنۃ والجماعت کے معتمد و مسلم اکابرین و صحابہ کرام نے تو یہ استدلال نہیں کیے تو یہ بھی بدعتی ہونے کی دلیل ہے۔

#### اصول نمبر 11:

اہل بدعت اپنی بدعات کو قرآن وسنت سے ثابت کرنیکی بجائے فقہ حنفی کے مفتی بہ مسائل سے ثابت کریں کیونکہ:

1: مفتی احمد یار نعیمی گجراتی لکھتے ہیں:

ہم مسائل شر عیہ میں امام صاحب کا قول و فعل اپنے لیے دلیل سمجھتے ہیں اور دلائل شر عیہ میں نظر نہیں کرتے ۔ (جاء الحق: 20 قادری پبلشرز لاہور)

2: ابوالبركات قادرى لكهتے ہيں:

مقلد کو یہ جائز نہیں کہ آپنے امام کی رائے کے خلاف قرآن عظم وحدیث شریف سے احکام شرعیہ خود نکال کر ان پر عمل کرنے لگے مقلدوں کیلئے یہی ضروری ہے کہ جس امام کی تقلید کر رہے ہیں اسی کے مذہب کا مفتی بہ قول معلوم کرکے اسی پر عمل کریں ۔

(رسائل ومناظرے ابوالبرکات ص634،635)

3: مولوی احمد رضا خان لکھتے ہیں:

ہم مقادوں کو جائز نہیں کہ حدیثوں پر عمل کرکے اشارے کی جرأت کریں۔(فتاوی رضویہ ج27ص85)

4: مولوی عبد الغفور شرقپوری لکھتے ہیں:

فقہ حنفی کی کتابوں میں یہ مسلہ واضح طور پر بیان کر دیا گیا ہے کہ ذکر بالجہر جس کے باعث کسی نمازی یا سوتے یا مریض کی ایذا وتشویش ہو یا ریا آنے کا اندیشہ ہو ناجائز ہے تو ہمیں یہ حق نہیں پہنچتا کہ ہم اس کے خلاف یا مخالفت میں قرآن کریم کی آیات واحادیث مبارکہ سے استدلال واستنباط کریں نہ ہمار ایہ مذہب نہ ہم اس کے اہل فقہ کی کتابوں کو چھوڑ کر براہ راست قرآن وحدیث سے استدلال غیر مقلد انہ روش ہے ۔

(نمازی کے پاس بآواز ذکر جائز ہے یا نہیں ص38)

<del>دوسری جگہ لکھتے ہیں۔</del>

انہوں نے قرآن کریم کی آیات مبارکہ اور احادیث مبارکہ پیش کی نہیں اس کے جواب میں تو اتنا ہی کہہ دینا کافی ہے کہ یہ حضرات مجتہد و غیر مقلد نہیں کہ قرآن وحدیث سے براہ راست استدلال کرسکیں بلکہ مقلد ہیں حنفی ہیں انہیں چاہیے کہ فقہ حنفی کی کتب سے حوالہ پیش کریں ۔ (نمازی کے پاس بآواز ذکر جائز ہے یا نہیں ص40)

فائدہ: یہ کتاب مندرجہ ذیل بریلوی اکابر کی مصدقہ ہے:

(۱)اشرف آصف جلالی ، (۲) سعید احمد اسعد، (۳)مفتی احمدعلی بریلوی، (۴)ابوالخیر حیدرآبادی، (۵)گل احمد عتیقی، (۶)مفتی محمد خان، (۷)غلام سرورقادری، (۸) اشرف نقشبندی ناظم اعلی جامعہ صدیقہ رضویہ دار و غیے والالاہور، (۹)عبداللطیف مجددی شیخ الحدیث جامعہ نعیمیہ لاہور۔

مفتی احمد یار لکھتے ہیں:

ہمارے دلائل یہ روایتیں نہیں ہماری اصل دلیل تو امام اعظم کا فرمان ہے ۔ (جاءالحق

ج2ص91)

## اصول نمبر 12:

اکثر کا قول لیا جائے گا

1: فالعبرة بما قالم الاكثر • (فتاوى رضويم قديم ج9 ص245)

ایک جگہ لکھتے ہیں:

" خلاف مذہب بعض مشائخ مذہب کے قول پر عمل نہیں ہم نے العطایا النبویہ میں اسکی بہت سی نقول ذکر کیں حلبی علی الدر باب صلوۃ الخوف میں ہے : لایعمل بہ لانہ قول البعض ، اس ہر عمل نہ کیا جائے کہ یہ بعض کا قول ہے ۔ (فتاوی رضویہ ج9 ص365)

معلوم ہو آ بعض مشائخ فقہ حنفی کے اقوال پر اکثر اور جمہور کو ترجیح ہوگی ۔ یہ بھی معلوم ہو گیا کہ مشائخ میں سے ہو گیا کہ مشائخ میں سے خارج بھی نہ ہو گا۔ خارج بھی نہ ہو گا۔

## <u>اصول نمبر 13:</u>

جس امر سے مصطفے ﷺبے عذر مانع بالقصد احتراز فرمائیں وہ ضرور امر شرعی ومشروع نہیں ہوسکتا۔ (فتاوی رضویہ ج9 ص346)

#### اصول نمبر 14:

فاضل بریلوی لکھتے ہیں ۔جو حضور ﷺ کے عہد میں ہوتا ہے وہی حق وباطل کے درمیان امتیاز ہے ۔ (شمائم العنبر ص149)

## <u>اصول نمبر 15:</u>

فاضل بریلوی لکھتے ہیں:

ان الخرفة التى يمسح بها الوضوء بدعة محدثة يجب ان تكره لانها لم تكن في عهد رسول الله ﷺ ولااحد من الصحابة والتابعين قبل ذلك. (فتاوى رضويه ج1ص333)

#### اصول نمبر 16:

جو کوئی امر مستحب پر جیسے نماز کے بعد داہنی طرف پھر کر بیٹھنا مستحب ہے اصرار کرے اور اس کو واجب سمجھے وہ بے شک شیطان سے گمراہی کا حصہ لینے والا ہے ۔ (رسائل میلاد محبوب ص81،دین مصطفے ص372،رد سیف یمانی ص164)

محمود رضوى شيخ الحديث دار العلوم حزب الاحناف لكهتے ہيں:

جو شخص کسی امر مستحب کو ضروری سمجھے اور رخصت پر عمل نہ کرے تو شیطان کا داؤاسِ پر چل گیا کہ شیطان نے اسے گمراہ کردیا۔

آگے لکھتے ہیں:

جب کسی مستحب کو ضروری سمجھنے کا یہ حکم ہے تو اندازہ لگاؤ کسی بدعت یا مکروہ کو ضروری سمجھنے والے کا کیا حال ہوگا ۔

(دین مصطفے: ص372)

## اصول نمبر 17:

🛱 جائز بات فتنے کی وجہ سے ناجائز ہوجاتی ہے - (فتاوی رضویہ ج11 ص237)

الله مفتی احمد یار خان نعیمی لکھتے ہیں: غیر ضروری بات عبادات کو فسادات کی وجہ دے چھوڑ دینا چاہیئے ۔(نور العرفان- سور ۃانعام:109)

## اصول نمبر 18:

عام دلیل سے خاص عبادت ثابت نہ ہوگی جیسے کوئی نماز کا حکم لیکر چھٹی نماز کا اضافہ کرنا چاہیئے یا درود شریف پڑ ھانا چاہیے یا اذان کرنا چاہیئے یا درود شریف پڑ ھانا چاہیے یا اذان واقامت کے فضائل لیکر جنازے کی نماز کیلئے اذان واقامت شروع کردے یا عیدین کے موقع پر اذان واقامت شروع کردے یا عیدین کے موقع پر اذان واقامت شروع کردے یا ذکر کے فضائل لیکر اس سے اذان سے پہلے یااقامت سے پہلے افضل الذکر لاالہ الااللہ شروع کردے ۔اسی طرح اذان کے فضائل سے قبر پر اذان اور درودشریف کے فضائل سے اذان کے ساته درود اور ذکر کے فضائل سے نمازوں کے بعد ذکر اجتماعی صورت میں ثابت نہ ہوگا ۔اور نہ ہی مصافحہ کے فضائل سے نمازوں کے بعد مصافحہ ثابت ہوگا ۔

اس اصول سے پہلے والے اصولوں سے معلوم ہوگیا کہ بریلوی حضرات اپنی بدعات کو واجب سمجھنے اور ان کے ساتہ واجب جیسا معاملہ کرنیکی وجہ سے شیطانی گمراہی سے حصہ پاچکے ہیں ۔اگر بریلوی انہیں ضروری نہ سمجھتے تو نہ کرنے والوں سے مناظرے نہ کرتے اور نہ ہی انہیں برا بھلا کہتے سیجیئ بیانہ.

اور اسی کے ساتہ یہ بھی یاد رکھیں کہ اصل اشیاء میں اباحت کی بات جب بریلوی پیش کرے اور اس سے کسی بدعت کو ثابت کرنا چاہے تو یہ بات بھی اس سے منوالی جائے کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ قرآن وسنت اور فقہ حنفی وصحابہ کرام سے تو یہ ثابت نہیں جب بدعت پر اتفاق ہوگیا تو آگے جانیکی ضرورت ہی کیا ہے ؟

اور دوسری بات یہ ہے کہ اصل اشیاء میں اباحت ہے کا مطلب اشیاء ہے نہ کہ احکام اور تیسری بات یہ ہے اس سے ثابت کرکے آپ نے اسے مباح کیا اور مباح کامطلب بہار شریف میں تو یوں ہے کہ جس کا کرنا نہ کرنا یکساں ہو یعنی کرنے پر ثوا ب نہ ہو اور نہ کرنے پر گناہ نہ ہو تو اس جیسے فعل پر جھگڑا کیوں؟

یا ر لوگ جب ہر طرف سےجب مبہوت ہوجاتے ہیں تو پھر بدعت حسنہ کا سہار الیتے ہیں تو ہم انکی خدمت میں یوں عرض کر دیتے ہیں کہ سیدنا ابن عمر نے ارشاد فرمایا :

كل بدعة ضلالة وان رآهاالناس حسنة • (كتاب الباعث للمحدث ابوشامه شافعي ص75)

کہ ہر بدعت گمراہی ہوتی ہے چاہے لوگ اسے بدعت حسنہ کہیں۔

تویار لوگ ہمیں کہتے ہیں کہ جب سیدنا عمر ان والد گرامی فرماتے ہیں:

نعمت البدعۃ هذه • (بخاری) یعنی تراویح کی ایک جماعت کا قائم ہو نا بدعت ہے اچھی ۔ تو ہم یوں عرض کر دیتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ نے فرمایا :

عليكم بسنتي و سنة الخلفاء الر اشدين المهديين. (سنن ابن ماجم)

کہ میری سنت اور خلفاء راشدین کی سنت کو مضبوطی سے تھامو۔

تو معلوم ہوگیا کہ جیسے سرکار طیبہ گئے عمل مبارک کو جس پر امت چلتی ہے سنت کہتے ہیں اسی طرح خلفاء راشدین کے اعمال مبارکہ کو بھی سنت کہیں گے ۔

مولوی فیض احمداویسی لکھتے ہیں:

اس حدیث میں خلفائے راشدین کے کاموں کو سنت کہا گیا اس کو پکڑنے کی تاکید فر مائی گئی جس سے معلوم ہوا کہ ان کے کام بدعت نہیں ۔ (بدعت حسنہ کا ثبوت ص21)

آگے لکھتے ہیں:خلفائے راشدین کی سنت حقیقۃً سنت نبوی ہے ۔ (بدعت حسنۃ کاثبوت ص23) آگے لکھتے ہیں: ایجادات صحابہ کرام کو سنت کہتے ہیں ۔ (بدعت حسنہ کاثبوت ص25)

مفتی احمد یار خان نعیمی لکھتے ہیں: عرف عام میں اُیجادات صحابہ کر ام کو سنت صحابہ

کہتے ہیں بدعت نہیں بولتے ۔(جاءالحق ص216)

تو معلوم ہوگیا کہ تراویے ایک جماعت سے قائم کروانا سنت تھا بدعت نہ تھا پھر سوال پیدا ہوتا ہے کہ سیدنا عمر نے کہا کیوں تو جوابا عرض ہے کہ ان کی پوری بات علامہ ابن رجب حنبلی

نے ااور دیگر کئی حضرات نے نقل کی ہے کہ

هذه بدعة فنعمت البدعة ان كانت. (جامع العلوم والحكم بحوالم كتاب البدعة از طابر القادري بريلوي: ص429)

يعنى اگر يہ بدعت ہوتى تو اچھى ہوتى ـ

کنز العمال میں بھی صلاۃ التراویح میں یہ روایت شرط کے ساته ''لئن کانت ہذہ البدعۃ فنعمت بدعۃ'' ہے۔

جب بدعت ہے ہی نہیں تو اچھی ہونے کا سوال ہی نہیں،جیسے نبی پاک ﷺ نے فرمایا: لو کان بعدی نبی لکان عمر یا فرمایا لو عاش ابراھیم لکان نبیا•

اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر ہوتا اور اگر ابراھیم زندہ رہتا تو نبی ہوتا ۔

نہ آپ علیہ السلام کے بعد نبوت کا دروازہ کھلا تھا اور نہ ہی سیدنا عمر نبی بنے اور نہ ہی ابر اھیم علیہ السلام زندہ رہے اور نہ ہی نبی بنے ایسے ہی سمجھیے کہ نہ ہی سیدنا عمر کی جماعت واحد کی پابندی بدعت تھی اور نہ ہی حسنۃ ٹھہری بلکہ سنت ہی ہے ۔ شاید کوئی یوں کہہ دے نبی پاکﷺ نے فرمایا :

من سن في الاسلام حسنة فلم اجرها واجرها من عمل بها الخ

یعنی جس نے اسلام میں اچھا طریقہ جاری کیا اسکو اس جاری کرنے کا بھی اجر ملے گا ااور اس پر جو جو عمل کرے گا اس کا بھی اجر ملے گا تو ہم جوابا یہ کہیں گے ابن ماجہ شریف ص19پر یہ روایت یوں ہے کہ :

من احیاسنة من سنتی قد امیتت بعدی ـ

یعنی جس نے میری کسی ایسی سنت کو زندہ کیا تو میرے بعد مردہ ہوچکی تھی الخ

تو معلوم ہوا کہ اس کا مطلب بدعت کا ایحاد کرنا نہیں بلکہ سنت طیبہ کا زندہ کرنا مراد ہے۔ اور دوسری بات یہ ہے کہ اگر اس فرمان ذیشان کا سبب صدقہ کی تر غیب دینا ہے کہ جو صدقہ میں پہل کرے گا اپنا بھی اجر لے گا اور بعد والوں کے اجر کے برابر بھی اجر پائے گا ۔

تیسری بات یہ ہے کہ مجتہدین کے لیے اس میں خوشخبری ہے۔

#### رضاخانی وسوسہ:

اسی طرح یار لوگ یوں بھی کہہ دیتے ہیں کہ حدیث ہے کہ جس کو مسلمان پسند کریں وہ خدا کے نزدیک بھی پسند ہے لہذا بدعات کاایجاد کرنا برا نہیں ۔

# <u>جواب:</u>

ہم آن رضا خانی حضرات سے پوچھتے ہیں تمہارے ہی کچہ علماء کئی باتوں کو ناپسند کرتے ہیں مثلاً لاؤڈ سپیکر پر جماعت کروانا، مساجد میں ٹیلی ویژن رکہ کر مدنی چینل دکھانا، سیاہ خضاب لگوانا وغیرہ بیسوں کام ہیں جن پر آپ کے مسلک کے اکابر نے غلط ہونے کے فتوے لگائے ہیں۔ اگر یہ اصول عام تھا تو تمہارا فتوی غلط اور اگر فتوی درست ہے تو پھر ہمار افتوی بھی درست ہے۔

نیز یہاں ''مسلمانوں'' سے عام مسلمان مراد نہیں بلکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم مراد ہیں۔ اب مطلب یہ ہوا کہ جس کام کو صحابہ کرام اچھا سمجھیں وہ خدا کے ہاں بھی اچھا ہے ااور جس کو صحابہ کرام برا سمجھیں وہ خدا کے ہاں بھی براہے، وگرنہ ہر فرقہ جو دین اختیار کیے ہوئے ہے وہ اس کو اچھا ہی تو سمجھتا ہے، تو کیا سب جنتی ہیں؟

اور اگر پوری روایت دیکھی جائے تو ہماری بات کی تصدیق ہو جاتی ہے کیونکہ روایت کے شروع میں تو سیدنا مسعود نے رحمت دو عالم ﷺ کا ذکر خیر کیا اور پھر صحابہ کرام کی تعریف کی اور تعریف میں یہ جملہ بھی فرمایا کہ:

فماراه المسلمون حسنا فهو عندالله حسن.

جس کا معنی یقیناً یہی بنتا ہے کہ یہ صحابہ کی جماعت جس کو اچھا سمجھے وہ عند اللہ اچھا ہی ہے ۔

صاحب مجالس الابرار اس روایت کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

سنت و بدعت

جس بات کو صحابہ یااہل اجتہاد عمدہ جانیں وہ اللہ کے نزدیک بھی عمدہ ہے اور جسکو صحابہ یا اہل اجتہاد قبیح سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک بھی قبیح ہے۔

اور آگے لکھتے ہیں:

اور ممكن ہے كہ الف لام استغراق حقيقى كيلئے ہو اس صورتيں يہ معنى ہونگے كہ جس بات كو تمام مسلمان اچھا سمجھيں تو وہ اللہ كے نزديك بھى اچھى اور جس كو تمام مسلمان برا سمجھيں وہ اللہ كے نزديك بھى برى ہے اور جس بات ميں ان ميں اختلاف پڑے تو اب اس ميں قرون ثلاثہ كا اعتبار ہوگا۔ (مجالس الابرار ص131مصدقہ شاہ عبدالعزيز محدث دھلوى)

علامہ حلبی نے بھی لکھا ہے: جس کو صحابہ اور ہر زمانے کے اہل اجماع اچھا سمجھیں وہ اچھا ہے ۔(الرهص والوقص ص65)

ظاہر ہے بریلوی اہل اجماع تو نہیں بقول فاضل بریلوی یہ تو بھولی بھیڑیں ہیں - (وصایا شریف)

# رضاخانی وسوسه:

بریلوی حضرات کا ایک وسوسہ اور ہے کہ جس سے قرآن وسنت منع کرے وہ ممنوع نہیں بلکہ وہ اختیار کر لینا کوئی حرج نہیں۔

#### جواب:

تو جواباً چند ایک باتیں آپ کے سامنے رکھتے ہیں بھلایہ بتائیں کہ کیا اس سے منع کیا ہے قرآن و سنت میں؟

مثلا آپ کہتے ہو کہ:

- 1} كَهُرُّ نِي بُو كُر جنازه كي بعد دعا كوہم بهى منع كرتے ہيں ـ (جاءالحق ص281) اسكى ممانعت قرآن وسنت ميں كہاں ہے ؟
  - 2 عیدین میں اور جنازہ میں اذان واقامت کی ممانعت کہاں ہے 2
  - $\{3\}$ ظہر کی نماز میں ''الصلوۃ خیرمن النوم '' کی ممانعت کہاں ہے؟
    - 4} اذان میں ''حی علی خیر العمل'' ملانے کی ممانعت کہاں ہے؟ آ
- 5} اذان میں اللہ اکبر کے بعد" جل جلالہ و عزشانہ" بڑ ھانے کی ممانعت کہاں ہے؟
- 6} اذان میں اشهد ان لا آلم الا اللم کے بعد وحدہ لا شریک لم بڑ ہانے کی ممانعت کہاں قرآن وسنت میں ہے ؟
- 7} اشهد ان محمد رسول الله كے بعد اللهم صل على محمد و على آل محمد وبارك وسلم بڑ هانے كى ممانعت قرآن وسنت ميں كہاں ہے ؟
- 8} اذان مين اشهد ان امير المؤمنين وامام المتقين ابا بكر الصديق خليفة بلا فصل كي ممانعت دكهائين ؟
  - 9}۔اسی طرح غائبانہ نماز جنازہ کی ممانعت دکھائیں!
- 10} نماز مغرب میں اضافہ کی یا عصر کی نماز میں کمی کی یا فجر کی رکعات کے بڑھانے کی یا کلمہ طیبہ میں خاتم النبین لا نبی بعدی کا اضافہ کرنے کی یا اذان کے آخری کلمہ لا الم الااللہ کے ساته محمد رسول اللہ بڑھانے کی اجازت بریلوی زعماء دیں گے اگر نہیں تو کیوں یا تو قرآن وسنت سے منع دکھائیں ؟

بریلوی زعماء سے چند سوال

- 1} اگر اذان کے ساته صلوۃ وسلام پڑھنے سے منع نہیں کیا گیا تو اذان کے اندر بھی تو منع نہیں کیا گیا پھر آپ وہاں کیوں نہیں پڑھتے؟
- 2} قبر پر اذان دینے سے اگر منع نہیں کیا گیا تو عیدین کے موقع پر بھی تو اذان سے منع نہیں کیا گیا پھر آپ وہاں کیوں نہیں دیتے ؟
  - 3 اگر الااللہ محمد رسول اللہ پڑھنے سے فرض نماز کے بعد منع نہیں تو اذان کے ساته آخر میں کامہ مکمل کرنے سے بھی تو منع نہیں پھر آپ وہاں کیوں نہیں کرتے ؟

القصہ قارئین کرام! ہمیں تو انہیں اعمال پر اعتماد ویقین ہے جو سرکار طیبہ ﷺ کی شریعت مطہرہ سے ثابت ہیں اور ہمیں وہی کافی ہیں ۔

#### ر ضاخانی و سوسہ:

یار آپ ہمیں تو یہ کہتے ہیں کہ جو عمل وفعل قرون ثلاثہ مشہود لہا بالخیر میں نہ ہو وہ بدعت ہے۔ ہے تو یہ جو تم تبلیغی اعمال یا صوفیانہ طور طریقے ہیں یہ بدعت نہیں ۔

#### <u>جواب:</u>

ہم جواب سے پہلے تمہید عرض کرنا ضروری سمجھتے ہیں:

ایک ہوتا ہے علاج اور ایک ہوتا ثواب ثواب کے کام کیلئے تو حکم ہے کہ پہلے دیکھو کہ ان حضرات نے کیا ہے یا نہیں جیسا کہ ''الجنۃ لاہل السنہ'' میں سیدنا علی کا ارشاد گرامی ہے :

وانى لا علم ان الله لا يثيب على فعل حتى يفعلم رسول الله ﷺ او يحث عليم

یعنی میں اچھی طرح جانتا ہوں کہ اللہ رب العزت اس وقت تک ثواب نہیں دیتا جب تک وہ کام نبی پاک علیہ السلام نے نہ کیا ہو یا تر غیب نہ دی ہو معلوم ہوا کہ ثواب کیلئے اس دور میں دیکھنا چاہیئے کہ یہ کام ہوا ہے یا نہیں ۔

اور صحابہ کرام کی بیروی کی بھی احادیث میں تاکید ہے تو خلاصہ یہ نکلا کہ ثواب کیلئے اگر کوئی کام کیا جائے تو یہ دیکھا جائے گا کہ یہ قرون ثلاثہ مشہود لھا بالخیر میں ہو ا ہے یا نہیں ؟

اور اگر علاج ہو تو یہ دیکھنے کی ضرورت نہیں کیونکہ علاج کیلئے اجازت ہے کہ آدمی وہ چیز اختیار کرسکتا ہے جو قرون ثلاثہ مشہود لھا بالخیر میں نہ ہوں مثلا کوئی بیمار آدمی ہے وہ ڈاکٹر کے پاس گیا اس نے اسے انجکشن لگا دیا ۔مریض نے لگوا لیا اور یہ نہیں کہا کہ چونکہ یہ ان زمانوں میں جنکی نسبت خیر کا ارشاد آپ علیہ السلام کا ہے اس میں نہیں تھا اس لیے میں نہیں لگواتا۔

مثلا سیدنا عمر نے ابوبکر صدیق سے آکر کہا کہ قرآن کو جمع کرکے اکھٹا لکھو ادیں ۔تو سیدنا ابوبکر صدیق نے کہا اے عمر وہ کام کیوں کرنا چاہتے ہو جو نبی پاک شنے نہیں کیا مگر جناب عمر کی دلیل یہ تھی کہ اگر اسی طرح صحابہ کرا م شہید ہوتے رہے جیسے جنگ یمامہ میں کئی سو قراء شہید ہوگئے ہیں تو بہت سا قرآن کا حصہ جو ان کے پاس لکھا ہوا ہو گا وہ ہمیں لکھا ہو اشاید کہیں اور سے نہ مل سکے تو بہت بڑا نقصان ہو جائے گا بالآخر سیدنا ابوبکر صدیق تیار ہوگئے ۔

یہ ہم نے واقعہ کا خلاصہ نقل کیا اصل روایات صحاح ستہ میں دیکھی جاسکتی ہیں معلوم ہو گیا اگر نقصان کا اندیشہ ہو یا بطور علاج ہو تو ایسے کام کو کرنے میں کوئی حرج نہیں جو اوپر سے ثابت نہ ہو۔

## اب آئیے اصل بات کی طر ف

ثواب اور ہے علاج اور ہے بریلوی اپنی بدعات کو ثواب سمجہ کرکرتے ہیں اور ہم جو کام کرتے ہیں بیں بطور علاج کرتے ہیں مثلا تبلیغی اعمال یا تصوفانہ طرز کے اشعال گو اصولی طور پر تو پہلے دوروں میں نظر آتے ہیں مگر موجودہ ترتیب سے یہ کام ہونا بطور علاج ہیں اور امت کو نقصان کو بچانے کیلئے ہیں اور تجربہ شاہد ہے کہ ان کاموں سے امت کا بہت بڑا طبقہ نقصان سے بچ کر صحیح راہ راست پر آچکا ہے ۔

جب کہ بدعات ورسومات سے سوائے جھگڑے کے کچہ نہیں ملتا جیسے کہ میلاد شریف کے عنوان پر جھگڑوں کا ہونا مشہور ومعروف ہے اور اخبارات بھر ی پڑی ہیں ۔ تقریباتمام بدعات پر ہی جھگڑے ،فسادا ت،ہوتے ہیں اور پیچھے ہم یہ اصول بریلوی حضرات کے گھر سے نقل کر آئے ہیں جو غیر ضروری عبادات فسادات کا سبب بنے اسے ترک کیا جائیگا تو ہم بریلوی حضرات سے التماس کرینگے کہ ان بدعات کو ترک کرکے امت کو لڑائی جھگڑے اور فساد سے بچائیں ۔

اصل وجہ یہ ہے کہ صحابہ کرام کی تعلیمات کو پس پشت ڈال دیا گیا آور فاضل بریلوی جیسے آدمی کی تعلیمات کو دین کا درجہ دے دیا گیا۔ اگر سیدنا حذیفۃ کے اس فرمان عالیشان پر عمل رہتا کہ

کل عبادۃ لم یتعبد ھا اصحاب رسول اللہ ﷺ فلا تعبدو ھا• (اعتصام ص307،کتاب الباعث ص70) کہ جو عبادت اصحاب رسول اللہ ﷺ نے نہ کی ہو تو تم بھی وہ عبادت نہ کرنا

اب بریلوی حضرات سے پوچھا جائے ختم کیا ہے وہ کہتے ہیں عبادت ،گیار ہویں شریف کیا ہے ؟عبادت ہے قل خوانی کیا ہے ؟عبادت ہے ۔اذان کے ساته صلوۃ وسلام ،نماز کےبعد مروجہ ذکر بالجہر ،اذان علی القبر ،جنازے کے بعد دعا ء مروج سب عبادات ہیں تو سمجه کر کی جاتی ہیں تو

پھر ہم یہی عرض کریں گے کہ چونکہ کہ تمہاری خود ساختہ بدعات صحابہ کرام نے نہیں کی لہذا۔ انہیں ترک کردو ۔

اور یار لوگ یہ بھی لوگوں کو بتلاتے ہیں کہ یہ سب بدعات تو ہیں مگر حسنۃ لہذا انکو کرنے سے ثواب ہوتا ہے توہم اس کاوافی شافی جواب دے چکے ہیں سیدنا ابن عمر فرماتے ہیں کہ بدعت گمراہی ہی ہوتی ہے چاہے لوگ اسے بدعت حسنہ کہتے پھریں ۔

لَمِذَا خدار ا انسانیت کو اپنی بدعات سر بچائیں اور انکو سنت طیبہ پر عمل کردیں ۔

# بدعت؛ اکابرین امت کی نظر میں

1: سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں: کل بدعۃ ضلالۃ وان رآباالناس حسنۃ• (کتاب الباعث ص75)

2: سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہمافرماتے ہیں: تبیض وجوہ اہل السنۃ وتسود وجوہ اہل البدعۃ• (اعتصام ص35)

3: سيدنا ابن مسعود رضى الله عنه فرماتے ہيں:

ایاکم ومحدثات الامور فان شر الامور محدثاتها ان کل محدثه بدعة وفی لفظ غیر انکم ستحدثون ویحدث لکم فکل محدثة ضلالة وکل ضلالةم فی النار کان ابن مسعود یخطب بهذا کل خمیس• (اعتصام ص43)

وعنه ايضا: القصد في السنة خير من الاجتهاد في البدعة • (اعتصام ص51)

4: سيدنا حذيفة رضى الله عنه فرماتے ہيں:

اخوف مااخاف على الناس اثنان ان يو ثروا ما يرون على مايعملون وان يضلووهم لا يشعرون قال سفيان وهو صاحب البدعة (اعتصام ص49)

وعنه ايضا: انه اخذ حجرين فوضع احدهما على الآخر ثم قال لاصحابه هل ترون مابين هذين الحجرين من النور قالوا يا ابا عبدالله مانرى بينهما من النور الاقليلا والذى نفسى بيده لنظهرن البدع حتى لا يرى من الحق الاقدرما بين هذين الحجرين من النور والله لتفشون البدع حتى اذا ترك منها شىء قالوا ترك السنة (اعتصام ص50)

5: حضرت حسن بصرى رحمة الله عليه فرماتے ہيں: صاحب البدعة لا يزاد اجتهادا ،صياما وصلوۃ الا ازداد من الله بعدا• (اعتصام ص52) و عنه ايضا: لا تجالس صاحب هوى فيقذف في قلبک ماتتبعہ فتهلک• (اعتصام ص53)

6: ابو ادریس خولانی فرماتے ہیں:

لان ارى فى المسجد نار اللا استطيع اطفاءها احب الى من ان رى فيه بدعة لا استطيع تغيرها • (اعتصام ص52)

7: ايوب سختياني فرماتے ہيں: مااز داد صاحب بدعة اجتهادا لا از داد من اللہ بعدا• (اعتصام ص53)

> 8: ابوقلابہ فرماتے ہیں: ماابتدع رجل بدعۃ الااستحل السیف• (اعتصام ص53)

9: سفيان فرماتے ہيں: لايستقيم قول الا بعمل ولا قول و عمل الا بنية ولا قول ولا عمل ولا نية الا موافقاللسنة (اعتصام ص53)

10: ابن سیرین کے بارے میں آتا ہے: کان یری اسرع الناس ردۃ اہل الہواء• (اعتصام ص53)

11: هشام فرماتے ہیں: لایقبل اللہ من صاحب بدعۃ صیاما ولا صلوۃ ولا حجا ولا جھادا ولا عمرۃ ولا صدقۃ ولا عتقا ولا صرفا ولا عدلا•

(اعتصام ص53،54)

12: یحی بن کثیر کہتے ہیں: اذا لقیت صاحب بدعۃ فی طریق فخذ فی طریق آخر • (اعتصام ص54)

<del>ابو عمر شیبانی فرماتے ہیں ۔</del>

يابي اللم لصاحب بدعة بتو بم وما انتقل صاحب بدعة الا الى شرمنم. (اعتصام ص54)

مقاتل بن حیان فرماتے ہیں: :14

ابل هذه الأهواء أفتم امتم محمد ﷺ • (حوالم)

فضیل بن عیاض فرماتے ہیں: :15

من جلس مع صاحب بدعة لم يعط الحكمة (اعتصام ص57)

16: امام مالك بن انس رحمه الله:

من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة زعم أن محمداً صلى الله عليه وسلم خان الرسالة ، لأن الله يقول: " اليوم أكملت لكم دينكم " فما لم يكن يومئذ ديناً ، فلا يكون اليوم ديناً • (اعتصام ص31)

امام شاطبی فرماتے ہیں:

اجماع السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن يليهم على ذمها. (اعتصاشاطبي ص88)

امام اعظم ابو حنيفه رحمه الله فرماتر بين: :18

المؤمن يدخل الجنة بالايمان ويعذب في النار بالاحداث (الامالي على الفقه الاكبر فصل نمبر 143)

بدعت کی تعریف فریق مخالف کی کتب سے

اب ہم بدعت کی تعریف کی طرف آتے ہیں جو ان لوگوں نے اپنی کتب میں لکھی ہے،ہم ان شاء اللہ انہی کی ذکر کردہ تعریفوں کی روشنی میں بدعات کو رد کریں گے۔

تعریف نمبر [۱]:

بريلويوں كي ''شيخ الاسلام'' ڈاکٹر طاہر القادری لکھتے ہیں:

اکابر علماء کے نزدیک بدعتی فقط گستاخان رسول اور گستاخان صحابہ ہیں ۔ (کتاب البدعة:

ص101)

یہی قادری صاحب دوسری جگہ لکھتے ہیں:

''من احدث فی امرنا هذا''یا ''کل محدثۃ بدعۃ''سے مراد دین میں ایسا تغیر یا تبدل ہوگا جس سے دین کے اصول یا اساس بدل ضروریات دین میں کمی یا اضافہ ہو جائے اور دین کی ہئیت بدل جائر - (كتاب البدعة: ص80،81)

اس سے معلوم ہوا کہ بدعت کا مطلب ہے عقائد میں نئی چیزیں نکالنا جس سے ضروریات دین میں کمی بیشی ہو جس سے توہین رسالت توہین صحابہ ہو وہی بدعت ہے۔

اب آپ دیکھیں کہ اہل بدعت نے جو علم غیب کلی کا عقیدہ تراشا اس سے بھی سرکار طیبہ کی توہین و بے ادبی ہوتی ہے وہ اس طرح کہ ہر شے کا علم کلی جب آپ نے مان لیا تو علم شعر گوئی وملکہ شعر گوئی اور وہ علوم جن کے بارے میں نبی پاک علیہ السلام نے فرمایا ۔

اللهم انى اعوذبك من علم لا ينفع •

ایساعلوم مان کر جو آپ کے لائق نہیں بے ادبی ہوئی نہ کہ عزت افزائی!!

اور اسی طرح ہر زمان ومکان میں حاضر وناظر مان کر یہ بھی آپ نے مان لیا کہ تاریک راتوں میں تنہائی کے اندر چھپ کر جو کام کیے جاتے ہیں وہ بھی نگاہ مصطفّے ہیں ہوشیدہ نہیں ۔ (جاءالحق ص72)

یعنی میاں بیوی چھپ کر جو کام کرتے ہیں یہ بھی نگاہ نبوت سے پوشیدہ نہیں عام آدمی بھی ایسی بات اپنے لیے بے عزتی سمجھتا ہے کیا یہ توہین نبوت نہ ہوگی ؟

اس طرح آپ علیہ السلام کو تمام آختیارات سے متصف ماننے کا مطلب یہ ہے آپ کے شافع محشر ہونے کی نفی کی جائے جو کہ یتینا توہین ہے ۔ اور اسی طرح نبی پاک ﷺ سے بشریت کی نفی کرکے انسان نہ ماننا آپ کی شان کو گھٹانا

ہے کیونکہ اشرف المخلوقات تو انسان ہے۔

اور اس طرح ان عقائد اور بریلوی حضرات کے فتوؤں کی وجہ سے صحابہ کرام تک کی

<del>تکفیر ہوتی ہے ۔</del>

من شاء التفصيل فليطالع هنا ك بينتها بالبسط والتفصيل لا حاجة الى التكرار في هذالمقام. معلوم بوا طاہر القادري صاحب كے اصول سے بريلوي خود بدعتي قرار پاتے ہيں۔

تعریف نمبر [۲]:

مولوی فیض احمد اویسی صاحب ''من احدث فی امرنا هذا مالیس منہ فهو رد''کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

حدیث بالا میں یا امر سے مراد دین ہے اور ماسے مراد اعمال ہیں اور لیس منہ سے مراد قرآن وحدیث کے مخالف۔ کوئی دین میں ایسے عمل ایجاد کرے جو دین یعنی کتاب وسنت کے مخالف ہوں جس سے سنت اٹه جاتی ہو۔ (بدعت حسنۃ کا ثبوت ص11)

اس کے قریب قریب نقی علی خان صاحب فرماتے ہیں کہ حقیقت الامر یہ ہے کہ بدعت بمعنی دوم یعنی مخالف ومزاحم ومضاد سنت مطلقا گمراہی وضلالت اور یہی معنی اکثر احادیث میں مراد اور عید کہ احادیث میں وارد اسی معنی کے مناسب ۔ (اصول الرشاد ص88)

یعنی بدعت وہ ہے جو سنت کے مخالف ہو اور جس سے سنت میں تغیر پیدا ہواور جو سنت کے متصادم ہو اور یا جس سے سنت الله جائے ۔

تو دیکھئے کہ امام شاطبی فرماتے ہیں:

سنتیں مردہ ہو جاتی ہیں جب بدعت شروع کی جاتی ہیں اور جب سنتیں مردہ ہو جائیں تو اسلام گرجاتاہے۔

آگے لکھتے ہیں:

جس نے ایک بدعت پر عمل کیا اس نے اس موقع کی سنت کو ترک کر دیا ۔ (اعتصام ص21) اور یہ بھی ابوادریس خولانی سے منقول ہے کہ امت جب بدعت اختیار کرتی ہے توان سے اس موقع کی سنت اٹھالی جاتی ہے ۔ (اعتصام ص19)

اور تقریبا یہی بات حسان بن عطیہ تابعی سے بھی منقول ہے ۔ (اعتصام ص19)

تو پتہ چلا کہ ہر بدعت کسی نہ کسی سنت کی رافع ہے۔

اور مزید سمجھنے کیلئے نبی رحمتﷺ کا ارشاد اکسیر رہیگا کہ کوئی قوم بدعت ایجاد نہیں کرے گا مگر اسی مقدار میں سنت ان سے اٹھالی جائے گی پس سنت کو مضبوطی سے پکڑنا بدعت کے ایجاد کرنے سے بہتر ہے ۔ (مشکوۃ شریف ج1ص31)

شیخ عبد الحق محدث دهلوی آخری جملہ کی تشریح میں فرماتے ہیں: چاهے بدعت حسنۃ ہی کیوں نہ ہو۔ (دیکھئے اشعۃ اللمعات)

معلوم بو گیا کہ بدعت سنت کی رافع ہے۔

اچھا آب آگے آیئے! بریلوی حضر آت نے کہا کہ سنت سے متصادم ہو تو بدعت ضلالۃ ورنہ نہیں تو دیکھئے کہ بریلوی حضرت نمازہ جنازہ پڑھنے کے متصل بعد اجتماعی طور پر ہاتہ اٹھا کر دعا کرتے ہیں جبکہ نبی پاکﷺ سے ایسی دعا منقول نہیں بلکہ بریلوی مسلک کے ترجمان مولوی اقبال احمد فاروقی نے کتاب شائع کی روضۃ القیومیہ اسکی ج1ص449پر یوں لکھا ہے:

مجدد الف ثانی کی نماز جنازہ کے بعد دعا کیلئے توقف نہ کیا کیونکہ سنت نبویہ بھی اسکی تقاضا نہیں کرتی تو معلوم ہو گیا کہ یہاں دعا نہ مانگنا سنت تھا ۔اب جب مانگ لی گئی تو وہ سنت تو الله گئے، ۔

اسی طرح دیکھئے اذان سےقبل وبعد صلوۃ وسلام کا اضافہ کرنا۔ فاضل بریلوی اپنی قلم سے اقرار کررہا ہے کہ 781ھ میں شروع ہوئی او ر ہماری تحقیق یہ ہے ۔مولوی احمد رضا خان نے ''الصلوۃ والسلام علیک یا رسول اللہ'' شروع کرائی ہےچلو اس کی مان لیتے ہیں اس سے بھی تو معلوم ہو گیا کہ نبی پاک علیہ الصلوۃ والسلام کے زمانہ مبارکہ میں نہ تھی تو گویایوں کہیے کہ اس موقع پر نہ پڑھنا سنت تھا جب پڑھ لی گئی تو سنت اٹھ گئی۔

اسی طرح قبر پر اذان ہمار ابریلوی حضرات سے سوال ہے کہ کسی حدیث کی کتاب کی نشاندہی کریں کہ نبی پاک علیہ السلام نے یہ اذان دلوائی ہو ؟اور بریلوی بھی اسے بدعت حسنۃ مان کر یہ ثابت کردیتے ہیں کہ یہ نبی پاک علیہ السلام نے نہیں دلوائی ورنہ بدعت حسنۃ نہ کہتے ۔اور جب اذان دیدی گئی تو یہ اس بات کی دلیل ہے نہ دینے والی سنت اٹه گئی ۔

شاید اہل بدعت سمجھتے ہیں کہ سنت صرف کرنے کے کاموں میں ہوتی ہے ۔اللہ کے بندوں جیسے کرنے کے کاموں میں بھی ہوتی ہے یعنی جو کام جیسے کرنے کے کاموں میں بھی ہوتی ہے یعنی جو کام نہیں کیے گیے انکو نہ کیا جائے ۔اس پر بے شمار دلائل ہیں:

. 1: ملا على قارى لكهتے ہيں:

اتباع جیسا کہ فعل میں ہوتی ہے ویسے ہی ترک میں بھی ہوتی ہے پس جس نے اس فعل پر مواظبت اختیار کی جسکو شارع نے نہیں کیا وہ بدعتی ہے ۔ (مرقاۃ ج1ص41تحت حدیث انماالاعمال بالنیات )

- 2: شیخ عبد الحق محدث دہلوی نے بھی اسی حدیث کے تحت یہی بات لکھی ہے ۔ (اشعۃ اللمعات ج1ص36)
- 3: صاحب مظاہر حق لکھتے ہیں: جس طرح رسول اللہ ﷺ کے کیے ہوئے فعل کو اتباع کرنا اطاعت رسول ہے کہ فعل نبی کریم ﷺ نے کبھی نہ کیا ہوا اس پر عمل نہ کیا جائے ۔اور چاہیئے کہ اس پر دوام اصرار نہ کیا جائے جو شارع سے ثابت نہیں ۔ (مظاہر حق ج1ص7)
- 4: علامہ کاسانی رات کے وقت ایک سلام سے آٹه رکعات نوافل سے زیادہ پڑھنے اور دن کے وقت ایک سلام سے چار رکعات نوافل سے زیادہ پڑ ھنے کے مکروہ ہو نیکی وجہ یہ لکھتے ہیں یہ مکروہ ہے اس لیے کہ یہ زیادتی نبی پاک علیہ السلام سے مروی نہیں ہے ۔(بدائع:ج1ص295)
- 5: صاحب ہدایہ مکروہ ہونے کی دلیل یہ دیتے ہیں کہ نبی پاک علیہ السلام نے اس سے زیادہ نہیں پڑھے اگر کراہت نہ ہوتی تو نبی پاک علیہ السلام زیادہ پڑھ لیتے جواز کی تعلیم دینے کیلئے۔ (ہدایہ ج1ص127)
  - 6: ابن نجیم مصری کے بھائی بھی یہی وجہ لکھتے ہیں (النہر الفائق: ج1ص297)
    - 7: شرح وقایہ کے حاشیہ ص104پر بھی یہی بات تقریبا لکھی ہے ۔
      - 8: صاحب ہدایہ لکھتے ہیں:

طلوع فجر کے بعد فجرکی سنتوں کے اور نوافل پڑھنا مکروہ ہے کیونکہ نبی پاک علیہ السلام نے باوجود نماز کی چاہت کے ان کے علاوہ اور رکعات نہیں پڑھیں۔ (الہدایہ: ج1ص70)

- 9: علامہ شامی لکھتے ہیں: نبی پاک علیہ السلام کا کسی کا م کو نہ کرنا یہ کر اہت کی دلیل ہے ۔ (فتاوی شامی: باب العیدین )
  - 10: شیخ جیلانی فرماتے ہیں:

جب قرآن بھی ایک شے بیان نہ کرے او ر سنت سے بھی مروی نہ ہو اور صحابہ کرام کا زمانہ بھی اس سے خالی ہو اور ان میں سے بھی اس کے متعلق ارشاد نہ ملتا ہو پس اس کے بارے میں کلام کرنا بدعت وحدث ہے ۔ (غنیۃ الطالبین عربی ج1ص137قدیمی کتب خانہ )

ایک جگہ عاشورہ کی بحث کرتے لکھتے ہیں:

اگر عاشورہ کے دن کو غم اور مصیبت کا دن بنانا جائز ہوتا تو صحابہ کرام اور تابعین عظام ضرور اسے بناتے ۔ (غنیۃ الطالبین: ج2ص94)

11: شیخ عبدالحق محدث دہلوی لکھتے ہیں:

معلوم ہوا کہ جب رسول اکرم ﷺ اور صحابہ کرام کے طرز عمل و عبادت سے نقل باجماعت ادا کرنے میں کوئی فضیلت وبرتری نہیں ہے ۔ (ماثبت بالسنۃ ص201)

12: علامہ حلبی فرماتے ہیں:

صلوۃ رغائب کے مکروہ ہونیکی وجہ یہ ہے کہ یہ نماز صحابہ کرام اور ان کے بعد ائمہ مجتهدین سے یہ منقول نہیں۔ (کبیری ص433)

13: فتاوی عالمگیری میں ہُے: سورۃ کافرون کا آخر تک بالجمع پڑ ہنا مکروہ ہے کیونکہ یہ بدعت جو منقول نہیں صحابہ اور تابعین سے ۔

(باب الكرابة ج4ص264)

14: امام شاطبی کسی کام کے بدعت ہونیکی دلیل یہ بیان کرتے ہیں کہ یہ نبی پاک ﷺ اور صحابہ کرام اور تابعین سے ثابت نہیں ۔

(اعتصام ص213)

1 سنت و بدعت

15. امام ابن کثیر فرماتےہیں. اہل سنت والجماعت ہر اس قول وفعل کو بدعت کہتے ہیں جو صحابہ کرام سے ثابت نہ ہو۔

(ابن کثیر ج4ص156)

16: امام مالک فرماتے ہیں:

جو صحابہ کرام کے دور میں دین نہ تھا آج دین نہیں بن سکتا ۔ (اعتصام ص259)

17: علامہ طاہر پٹنی لکھتے ہیں:

بعض لوگوں کی عادت ہے کہ نماز سے فارغ ہونے کے بعد سجدے میں گرپڑتے ہیں اور اس میں دعا کرتے ہیں اسکی کوئی اصل نہیں بالکل اور یہ بات نبی پاک علیہ السلام اور صحابہ کرام سے ثابت نہیں اور یہ بات بدعت ہے ۔ (تذکرہ الموضوعات: ص53)

18: علامہ حلبی صاحب ملتقی الابحر لکھتے ہیں:

فعلم ان كل بدعة في العبادات الخاصة فهي مكروبة والاالخ

یعنی معلوم ہوگیا کہ ہر وہ بدعت جو خالص عبادات میں جاری کی جائیں وہ مکروہ ہے وگرنہ قرن اول اور وہ قرون جنکی نسبت نبی پاک علیہ السلام نے خیر کی گواہی دی ہے وہ اس سے خالی نہ ہوتے اور دوسری وجہ یہ ہے کہ یہ بدعت سنت سے ٹکراتی ہے اور اسے اٹھاتی ہے اور ہر وہ بدعت جو سنت کو مٹائے وہ سیئہ ہوتی ہے ۔ (الرهص والوقص لمستحل الرقصص69)

ایک جگہ بدعت کی تعریف ومثال بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں:

اسی طرح ہر اس کام کو بدعت کہا جائے گا جو کہ عبادات میں ایسا مخصوص طرز اختیار کیا جائے جو صحابہ کرام کے زمانے میں نہ تھا جیسے جنازے لے کے آگے آگے ذکر بالجہر کرنا۔ (الرهص والوقص لمستحل الرقصص68،69)

اور یہ بھی یاد رکھیں کہ علامہ شامی لکھتے ہیں:

ان البدعة مرادفة للمكروه عند محمد • (شامي ج5ص295كتاب الخطر والاباحة )

یعنی بدعت مکروہ کا دوسرانام ہے یعنی مترادف ہے۔

اُور یہ بھی یاد رکھیں کہ مکروہ کا اُفظ مطلق ہو تو اُس سے مراد مکروہ تحریمی ہوتا ہے۔ تو معلوم ہوگیا کہ کسی معلوم ہوگیا کہ کسی دعت کو ایجاد کرنا دافع سنت ہے اور اس موقع کی سنت کو مثانا کیونکہ کسی کام کو نہ کرنا بھی سرکار طیبہ ﷺ کی سنت ہے۔

تعریف نمبر[۳]:

مفتی عبدالمجید خان سعیدی لکھتے ہیں اہل سنت کے ہاں بدعت سیئہ کسی امر کی شرعی حیثیت کو کو بدل کر اسے شریعت سمجھنے کا نام ہے۔

(مصباح سنت ج1ص58مصدقہ مولوی منظور آحمد فیضی، مفتی اقبال سعیدی انوار العلوم ملتان ،عبد الحکیم شرف قادری صاحب، مولوی فتح محمد صاحب مہتمم مدرسہ فتحیہ جلال پور پیر والا ، مولوی منشا تابش قصوری) یعنی جوچیز شریعت نے مباح قرار دی ہے اسے سنت وواجب وفرض سمجھنا بھی بدعت ہے اور حرام کہنا بھی بدعت ہے ان کے نزدیک بدعت کی تعریف ۔

# مثال نمبر1: مروجه دعا بعد الجنازة

1: مولوی احمد رضا خان صاحب لکھتے ہیں:

ابھی مرقاۃ سے گذرا کہ ایہام زیادت مورث کراہت تنزیہہ ہے وبس جس کا حاصل خلاف اولی ۔ (فتاوی رضویہ ج4ص30قدیم)

یعنی مروجہ دعا بعد نماز جنازہ مکروہ تنزیبی خلاف اولی ہے۔

2: مفتی محمد امین والد مولوی سعید اسعد لکھتے ہیں:

دعا بعد جنازہ ،ختمات مبارکہ ،تیجا ،ساتواں ،چالیسواں ،ششماہی ،سالانہ عرس مبارک و غیرہا مباحات ہیں ۔(نماز جنازہ کے بعد دعا کا حکم ص3،4)

یعنی دعا بعد نماز جنازہ مباح ہے۔

3: مولوی احمد رضا خان لکھتے ہیں ۔وہ تمام مامور بہ کے تحت میں داخل اور مستحب شرعی کی فرد ہے ۔ (فتاوی رضویہ ج4ص30قدیم)

یعنی نما زجنازہ کے بعد دعا مستحب ہے۔

4: دعا بعد نماز جنازه جائز بلکہ سنت ہے ۔ (جاءالحق ص281 از مفتی احمد یار نعیمی )

<del>5. مولوی عمر اچھروی لکھتا ہے . </del>

اس آیت کریمہ کی تمام تفاسیر سے ثابت ہو اکہ جب کسی نما زسے فارغ ہووے نماز جنازہ ہو یا اور تو نماز کے بعد وہیں ٹہریں رہنا اور بحکم الہی دعا مانگنا ضروری ہوا۔ (مقیاس حنفیت ص533)

6: مولوی عنایت اللہ سانگلہ ہل والے نے دیوبند ویوں کو چیلنج کرکے فرمایا:

اس دعا میں صرف ایک یا دو صحابی نہ تھے بلکہ ہزاروں کی تعداد میں جمع تھے پھر کسی صحابی نے بھی دعا مانگنے سے انکار نہ کیا یہ صحابہ کرام کا اجماع ہے۔ (مقالات شیر المسنت ص230)

یعنی اس پر صحابہ کا اجماع ہے اور مفتی اقتدار احمد کہتا ہے کہ اجماع صحابہ کا انکار کفر ہے ۔ (فتاوی نعیمیہ ج1ص13)

# دعا بعد الجنازة نم مانكنے والوں پر حكم

1: مولوی عمر اچهروی لکهتا ہے:

جو نما زجنازہ کے بعد دعا سے روکتا ہے تو کیا اسکی سزا جو اللہ نے ''سید خلون جھنم داخرین '' فرمائی ہے نہ دیگا؟ (مقیاس حنفیت ص530)

یعنی جو نماز جنازہ کے بعد مروجہ دعا سے روکتا ہے وہ جہنمی ہے۔

آگے کہتے ہیں:

تم نماز جنازہ کے بعد دعا کاانکار کرکے حنفی ہو یا معتزلی جو دعا سے روکے وہ تمام زمانے سے زیادہ احمق ہے ۔ (ص537)

3: مولوی عبد الرشید صاحب لکھتے ہیں:

مانعین یا تو دعا بعد نماز جنازہ کو اس آیت کے عموم میں شامل مان کر جائز تسلیم کریں یو پھر جہنم میں جانے کیلئے ہاته میں لوٹا بوریا بستر بغل میں دبا لیں ۔ (دعا بعد نماز جنازہ ص5)

4: اویسی صاحب لکھتے ہیں:

قیامت میں اللہ تعالی فرمائے گا اے دوزخیو دوزخ میں پڑے رہو اور مجہ سے کلام بھی نہ کرو کیونکہ ایک گروہ میں ہے بندوں میں سے دعا مانگتے تھے اے ہمارے رب ہمیں بخش دے اور ہم پر رحم فرما اور تو ہمار اارحم الراحمین ہے لیکن تم نے ان کا مذاق اڑایا دیکھیے اس آیت میں کیسے صاف الفاظ میں دعا مانگنے والوں اور نہ مانگنے والوں کا فرق بتایا گیا ہے جنازہ میں دعا مانگنے یا نہ مانگنے کا فیصلہ ناظرین خود فرمالیں۔

(دعا بعد نماز جنازه کا ثبوت: ص3)

یعنی دعا بعد از نماز جنازہ جو مروج ہے نہ مانگنے والا جہنمی ہے۔

ان باتوں سے معلوم ہو گیا کہ بریلوی نادان اسے مکروہ تنزیہی سے اٹھا کرفرض قطعی پر پہنچا چکے ہیں جو کہ یقینا انکے اصول سے بدعت سیئہ ٹھہرا ۔

# مثال نمبر2: آپ صلى اللہ عليہ وسلم كا نام سن كر انگوٹھے چومنا

1: بریلوی حضرات بعض کتب فقہ سے یہ نقل کیا ہے کہ اذان میں بوقت استماع نام پاک سن کر انگوٹھے چومنا مستحب ہے یہ بات تقریبا اس موضوع پر لکھی ہوئی سب کتب میں مل جائیگا ۔ (احکام شریعت ص81)

2: پہر ترقی یوں کی کہ انجمن انوار قادریہ بریلوی کا ایک بہت بڑا ادارہ ہے اس نے کئی کتابوں کو اپنے ادارہ سے چھپایا اور تقریبا ہر کتاب کے آخر کے ٹائٹل پر یوں لکھا کہ ''حضور ﷺ کے نام مبارک پر ضرور ضرور انگوٹھے چومیں''

3: خواجہ قمر الدین سیالوی کہتے ہیں:

انگوٹھے چومنے سے منع کرنے والا دولت ایمان سے محروم ہے ۔ (ملخصا فوز المقال ج4ص47)

4: مفتی امین فیصل آبادی لکهتا ہے:

جو مسلمان نام پاک سن کر انگوٹھے نہ چومے ہو سکتا ہے کہ اللہ تعالی اسے اسی بنا پردوزخ میں بھیج دے ۔ (البر ہان ص484)

معلوم ہوا کہ یہ بھی بدعت ہے ان کے اپنے اصول کی روشنی میں ۔

#### مثال نمبر 3: مروجہ جشن عید میلاد شریف

1: مولوی احمد رضا لکھتے ہیں:

رسول اللہ ﷺنے جس بات کا نہ حکم دیا نہ منع فرمایا وہ مباح بلا حرج ہے آگے لکھتے ہیں مجلس میلاد مبارک وقیام وفاتحہ وسوم وغیرہ کئی مسائل وہابیہ سب اسی اصل سے طے ہو جاتے ہیں۔ (الامن والعلی ص176)

2: أسنت الهيم أسنت انبياء،سنت ملائكم سنت رسول الله المائي - (جاء الحق ص196)

3: انوار ساطعہ میں ہے: پس واجب کردیا ہے اللہ تعالی نے فرحت والادت کے وردت والادت کو ۔ (انوار ساطعہ ص551)

ن سید ارشد سعید کاظمی لکھتے ہیں:

جشن ولادت النبی کو وجوب کو درجہ اس بنا پر حاصل ہے کہ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں متعدد مقامات پر اپنی نعمتوں کو یاد کرتے رہنے کو حکم دیا ہے ۔ (میلاد النبی صلی اللہ علیہ و سلم ص3)

5: یہ ان اچھے کاموں میں سے بدعت حسنۃ ہے جن کے کرنے والوں کو ثواب ملتا ہے ۔ (عقائد ومسائل ص75عبد الحکیم شرف قادری ،مفتی عبد القیوم ہزاروی )

6: تقریبا یہی بات فہارس فتاوی رضویہ ص739پر بھی موجود ہے کہ میلاد شریف منانا اور اس کیلئے لوگوں کو احتماع بدعت حسنۃ ہے ۔

7: ڈاکٹر انوار احمد بگوی لکھتے ہیں:

پاکستان بننے کے بعد میلاد النبی گکے موقع پر آرائش چراغاں اور جلوس اب تو گویا اسلامی شوکت کا نشان اور نبی اکرمگکی محبت کا پیمانہ بن چلا ہے بعض طبقوں کے نزدیک یہ مظاہرہ کچہ اس طرح ہے جیسے نماز مسلمان اور کافر کے درمیان امتیاز ہے ۔ (تذکار بگویہ : جص 112)

8: ڈاکٹر اشرف جلالی کہتے ہیں: محفل میلاد واجب ہو گئی ہے ۔ (ہم میلاد کیوں مناتے ہیں ص38)

9: فاضل بریلوی لکھتے ہیں:

سعودی وہابیوں نے اس مبارک محفل کو ختم کر دیا ہے ۔ قاتلهم اللہ انی یوفکون ۔ (آنا جانا نور کاص20 از فاضل بریلوی)

یہ بھی بریلوی اصول وقواعد سے بدعت ٹھہری ۔

# مثال نمبر4: اذان کے ساته صلوۃ وسلام کا ملانا

فاضل بریلوی نے اسے احکام شریعت مسلہ نمبر 39س133پر بدعۃ حسنۃ یعنی بدعت حسنۃ نقل کیا ہے ۔مولوی عطا محمد بندیالوی جو کہ استاذالبریلویہ ہیں لکھتے ہیں:

اذان سے قبل اور بعد درود وسلام جائز بلکہ واجب ہے ۔ (قبل اور بعداز اذان درود شریف کا ثبوت: ص57)

ایک جگہ لکھتے ہیں:

اذان سے قبل اور بعد درود شریف پڑھنا سنت الہیہ اور سنت ملائکہ ہے۔ (قبل اور بعد از آذان درود شریف کا ثبوت ص38)

معلوم ہوا کہ یہ بھی بدعت ہے ۔اسی طرح تمام بدعات کی حیثیات کو بریلویوں نے اپنی اس سطح سے بڑھا دیا ہے جو پہلی دفعہ بنائی تھی ۔اور بقول بریلویہ یہی بدعت ہو نے کی دلیل ہے ۔

بسم اللہ الرحمان الرحيم

# صفت حاضر و ناظر خاصهٔ خداوندی

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس كهمن حفظم اللم

# پہلے چند شرائط:

1: کے ونکہ بریلوی اس عقیدے کے منکر کو کافر کہتے ہیں ، اس لیے اس عقیدے پر بریلوی حضرات دلائل قطعیہ ہی پیش کر سکتے ہیں۔

2: احناف کے مسلمہ بزرگوں کی عقائد پر کتب موجود ہیں، بریلوی حضرات اپنا یہ عقیدہ کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہر جگہ موجود ہیں ، ان سے ثابت کریں۔

3: بریلوی حضرات منکرین کو جو ہر جگہ نہیں مانتے کافر لکہ کر دے گا۔

# بریلویوں کے ہاں منکرین کافر ہیں:

1: اہل بدعت کی معتبر کتاب میں ہے:

شیخین کا گستاخ اور محبوب خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے حاضر وناظر ہونے کا منکر دونوں شخص عقیدہ کے لحاظ سے اس کے مرتکب ہوتے ہیں اور یہ التزام کفر ہے ، جس سے نکاح نہیں رہتا جس فعل کا تعلق عقیدے سے ہو اور اہل السنۃ کے خلاف ہو تو مرتد قطعی ہے ۔ العیاذ باللہ اور اس کا قتل واجب ہے۔ (انوارقمریہ ص 107)

2: مولوی محمد عمر اچهروی لکهتا ہے:

جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے حاضر وناظر ہونے کے منکر ہیں ان کی یہی وجہ ہو سکتی ہے کہ وہ ایمان سے خالی ہیں۔

(مقياس حنفيت ص 268)

3: فیض احمد اویسی لکھتا ہے:

حضور علیہ السلام کے حاضر وناظر ہونے کا انکار وہی کرےگا جو یا تو اپنے آپ کومومن نہ جانے یاحضور پر نور صلی اللہ علیہ وسلم کو نبی نہ سمجھے۔ (صحابہ کرام عقیدہ ص8)

4: ` مولوى غلام نصير الدين سيالوى لكهتا بے:

یہ لوگ حضور علیہ السلام کے اوصاف کاملہ کے انکار کی وجہ سے کافر ہوگئے جن صفات کاملہ کا ان لوگوں نے انکار کیاہے ان میں علم غیب، حاضر وناظر، معراج کی رات حضور علیہ السلام کا اللہ تعالیٰ کی زیارت کرنا اور حضور علیہ السلام کی اعانت کرنا اور آپ علیہ السلام سے استمداد کا منکر ہوجانا یہ ان کے کفر کی وجوہات ہیں۔ (عباراتِ اکابر کا تحقیقی وتنقیدی جائزہ جس1ص69،دیوبندی مذہب ص635)

#### تنقيح مسئله:

بریلوی حضرات سے حاضر وناظر ہونے کی وضاحت طلب کی جائے ، کیونکہ یہ حضرات شتر مرغ کی کیفیت رکھتے ہیں کہ کبھی یہ کبھی وہ۔

حاضر کہتے ہیں موجود کو اور ناظر کہتے ہیں دیکھنے والوں کو ، چونکہ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مقام پر تشریف فرما ہیں اور نامہ اعمال اجمالاً پیش خدمت ہوتا ہے اس کے ناظر بھی ہیں اس لیے ان الفاظ کا استعمال کرنا غلط بھی نہیں۔

مگر بریلوی حضرات سے وضاحت ضروری ہے کہ حاضر وناظر سے کیا مطلب ہے؟ بریلوی حضرات جو رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو حاضر وناظر کہتے ہیں اس سے مراد ان کی ہر جگہ حاضر وناظر ہونے کی ہوتی ہے ، اس پر آپ یہ سوال اٹھائیں کہ جناب ہر جگہ آپ روح سے حاضر وناظر ہیں یا روح اور جسم دونوں سے؟ اگر وہ کہیں دونوں سے تو پھر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جسم مبارک تو نظر آنے والا تھا جب دنیا پر موجود تھا۔ ابولہب وابوجہل کو بھی نظر آیا، تو اب تمہیں کیوں نظر نہیں آتا؟ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم صرف روح مبارک سے ہر جگہ حاضر وناظر ہیں تو پھر سوال یہ ہے کہ آپ کی زندگی میں تو آپ کی روح مبارک آپ کے وجود مبارک میں تھی یہ کائنات میں (بقول آپ کے) ہر جگہ جو اب موجود ہے یہ کب سے ہوئی؟ تو شاید وہ یہی جواب دیں گے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسل کے وصال کے بعد۔ تو سوال یہ

پیدا ہوتا ہے کہ آپ لوگوں کو یہ کس نے بتایا کیونکہ دین تو مکمل ہو چکا ہے اور اس مکمل دین سے آپ کا عقیدہ ثابت نہ ہوااور دوسری بات یہ ہے کہ تو آپ علیہ السلام نہ موجود ہوئے یہ تو روح پاک ہوئی ہے لیکن آپ تو کہہ رہے تھے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم موجود ہیں توآپ کی صرف روح کو مان کر آپ نے آدھا مسئلہ خود چھوڑ دیا اور آدھا ہم سے سمجہ لیں کہ اس دنیا میں ہر شے محدود ہے سوائے خدا کے سب محدود ہیں۔ ایک جگہ ہیں تو دوسری جگہ نہیں ، ہر چیز جو کسی جگہ ہے تو وہاں جگہ گھیرے گی مثلاً روشنی کو دیکہ لیجیے جہاں ہو وہاں اندھیرا نہیں اور اندھیر اگر کسی جگہ ہے تو روشنی نہیں دوچیزیں ایک ہی وقت میں ایک جگہ نہیں ہوتیں۔ جہاں ہم بیٹھیں دن کی روشنی میں تو وہاں ہمارا جسم ہے اور اگر ہم اٹه جائیں تو روشنی وہاں آجائے گی۔ ہر مخلوق کو اللہ کریم نے حادث بنایاہے یعنی وہ پہلے نہ تھی پھر روشنی وہاں آجائے گی۔ ہر مخلوق کو اللہ کریم نے حادث بنایاہے یعنی وہ پہلے نہ تھی پھر اسے وجود بخشااب تو نہ کوئی ایسی مخلوق بنائی جو ہر آن ہر گھڑی ہر مکان میں ہو ، یہ تب ہی ہو سکتا ہے جب پورے عالم میں صرف ایک مخلوق ہو اور کوئی نہ ہو۔

اب ان آرواح کو دیکھیے ان میں بھی تداخل نہیں جہاں ایک ہے وہاں دوسری نہیں اور اس کو کتنی ہی سیر کاموقع ملے اور دائرہ کتنا ہی وسیع کیوں نہ ہو مگر ایک دائرہ میں ۔ محدود حد تک نہ کہ وہ ہر وقت ہر جگہ موجود ہوتی ہیں۔ مثال کے طور پر فرشتہ انسانی شکل میں آتا ہے توجب زمین پر آتاہے تو وہ اپنی اصل صورت پر جو اوپر ہوتی ہے وہاں نہیں ہوتے اور جب وہاں اس صورت میں ہوتے ہیں تو زمین پر انسانی شکل میں نہیں ہوتے۔ تیز رفتاری اور برق رفتاری ضرور ہے مگر چونکہ مخلوق ہیں اس لیے ہر وقت ہر جگہ ہونا مخلوق کے خواص میں نہیں ہے۔

اب وہ کہے گا کہ جی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہم ہر جگہ حاضر وناظر کہتے ہیں اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ علیہ السلام ایک ہی جگہ تشریف فرما ہونے کے باوجود ہر جگہ کو دیکہ بھی رہے ہیں اور ملاحظہ بھی فرما رہے ہیں، کوئی جگہ آپ کی نظر سے پوشیدہ نہیں۔

اس پر بھی کئی سوال ابھریں گے:

1: یہ کس وقت سے یا تو شروع کائنات سے جب سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پیدا کیا گیا تو یہ بھی درست نہیں کیونکہ حضرت مریم علیہا السلام کی کفالت کے وقت کا قرآن تذکرہ کر کے کہتا ہے کہ آپ وہاں موجود نہیں تھے اور کئی مواقع کا ذکر کرکے قرآن کہتاہے مثلاً موسیٰ علیہ السلام کے قصہ میں کہ آپ وہاں نہ تھے تو شروع والی بات تو غلط ٹھہری۔

2: اگر آپ کہیں کہ زندگی مبارکہ میں تھے تو پھر سوال ابھرے گا کب سے؟ اب جواب تو آئے گا مگر اتنا کہیں گے جی یہ ہمیں نہیں پتہ کب سے ۔ چلو اس کو بھی دیکہ لیتے ہیں : رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو صحابہ کرام بھی ان کی زندگی مبارکہ میں یوں حاضر وناظر نہ سمجھتے تھے۔

اللہ فرماتے ہیں:

فما رجل يريد ان يتغيب الاظن انه سيخفي لم ما لم ينزل فيه وحي٠ (صحيح البخاري ج2ص634)

اگر کوئی آدمی اس گمان کی وجہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے چھپنا چاہتا ہے کہ جب تک وحی نہ آئے تو آپ کو معلوم نہ ہوگا ۔ لوگوں کی کثرت کی وجہ سے اس کا خیال درست تھا۔

ہوں۔ اللہ عاصم رضی اللہ عنہ نے شہادت سے پہلے یہ دعا کی: اللہم اخبر عنا نبیک (صحیح البخاری ج1صحیح البخاری ج

کُ آپ علیہ السلام اور صحابہ کرام نے آپ علیہ السلام کی ذات گرامی کے لیے "غائب" کا لفظ استعمال فرمایا۔

\* آپ علیہ السلام نے ایک غلام کے قتل کےلیے سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو بھیجا انہوں نے قتل نہ کیا اور آکر بتایا:

انہ لمجبوب،

کہ وہ تو نامرد ہے۔ تو آپ علیہ السلام نے فرمایا: الشاهدیری مالایری الغائب" • (رشدالایمان ص 86)

تو آپ نے اپنے لیے خود ہی ''غائب'' کا لفظ استعمال فرمایا۔

\*آپ علیہ السلام نے امت کو جنازے کی دعاسکھائی:

اللهم اغفر لحينا وميتنا وشابدنا وغائبنا

یہ دعا آپ علیہ السلام ساری زندگی پڑھتے رہے مگر کسی نے نہ کہا کہ آپ سے کچہ غائب نہیں ہے اس لیے یہ لفظ کاٹ دیں۔

الله لکھتے ہیں: ﴿ شَیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

مشہور یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ حضرت رقیہ کے فوت ہونے کے وقت حاضر نہ تھے۔

(تاریخ مدینہ ص 175 مترجم از مولوی محمد صادق بریلوی)

الله بيہقى شريف ميں ہے:

ان ام سعد ماتت و النبي صلى الله عليه و سلم غائب (مرسل عن سعيد بن مسيب)

اسی طرح امام جصاص رحمہ اللہ کا فرمان ہےکہ:

فاما الحالتان كان يجوز فيهما الاجتهاد في حياة النبي صلى الله عليه و سلم في حال غرالي بتهم عن حضرته •

(احكام القرآن ج2ص213)

🗘 اسى طرح علامه عينى رحمه الله لكهتے ہيں:

وقدمات من الصحابم خلق كثير وهم غائبون عنم ( عيني شرح بخاري ج8 ص119)

تو یہ بات بھی غلط ٹھہری کہ آپ علیہ السلام اپنی زندگی مبارکہ میں ہر جگہ موجود تھے۔ باقی رہی تیسری بات کہ اگر وفات کے بعد حاضر ناظر ہوئے ہیں تویہ آپ کو کس نے بتایا؟ کیوں دین تو پہلے مکمل ہوگیا تھا۔ لہذا یہ اب آپ نے عقیدہ گھڑا جس کے منکر کو کافر بھی کہنے لگے تو یہ عقیدہ آپ کا خود تراشیدہ ہے نہ کہ شریعت کا۔

# یہ عقیدہ ہے یا بے ادبی!!!

ہم اکثر سوچتے ہیں کہ عوام بھی کتنی بھولی ہے کہ ان کے ایمان سے ڈاکو کھیل رہے اور ان کو خبر ہی نہیں ۔ اب جو یہ عقیدہ بریلوی حضرات کا ہے یہ انتہائی بے ادبی پر مشتمل ہے مگر عوام ٹس سے مس ہی نہیں ہو رہی۔ آہ اس قوم کی قسمت کہ سنکھیا کو کھلارہے ہیں کشتہ فولاد بنا کر ، خدا انہیں ہدایت دے ۔اس اجمال کی تفصیل ہے کہ : بڑے کی خدمت میں چھوٹا حاضر ہوتاہے اور بڑے کو حضور کہتاہے مثلاً پیر مرید سے کہے بھائی یہ کام آپ نے آئندہ نہیں کرنا تو وہ کہے گا جی حضور اور جب استاد بھی حاضری لے تو وہ پوچھتا ہے عبداللہ تو وہ کہتاہے حاضر ہوں، تو بڑا حضور ہوتاہے اور چھوٹا حاضر ہوتا ہے۔ ساری کائنات نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتی ہے اور وه حضور بین کیونکہ بڑے کو حضور کہتے ہیں اور چھوٹے حاضر ہوتے ہیں۔ پیر مرید ، استاد شاگرد، نبی امتی کی جنس ایک ہے اس لیے ان میں سے بڑا حضور ہے اور چھوٹا شاگرد ہے مگر خدا تعالیٰ تو جنس سے پاک ہے اس لیے اس کو حاضر کہنے میں حرج نہیں ، جیسا کہ اسے تو کہنا ٹھیک ہے مگر نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ادب و آداب تو ''آپ'' کہنے میں ہی ہے۔ اسی طرح آپ علیہ السلام كو حضور كہنا اور خدا كو حاضر كہنا ہى ادب وآداب ہے۔ اسى طرح اگر آپ صلى اللہ علیہ وسلم کو ہر جگہ حاضر وناظر ہونے کی صورت میں کوئی باحیا آدمی قضاء حاجت ، اپنے گھروالوں سے ہمبستر ہونا ، وغیرہ بے شمار ایسی حالتیں ہیں کہ انسان تصور بھی نہیں كر سكتا كم آب عليه السلام اس حالت كو ديكهين مگر رضا خانى بين كم وه يه عقيده بنائے بيتهے ہیں کہ تاریک راتوں میں تنہائی کے اندر چھپ کر گھر میں جو کام کرتے ہیں نگاہ مصطفے طیہ السلام سے وہ بھی پوشیدہ نہیں۔ (جاء الحق ص 72)

اب بتائیے کوئی غیرت مند انسان کسی گھر کے فرد کی موجودگی میں تو اپنی اہلیہ کے ساتہ ہمبستر نہیں ہوتا مگر یہ غیرت سے خالی یہ عقیدہ بنائے بیٹھے ہیں کہ آپ علیہ السلام اس حالت میں بھی دیکہ رہے ہیں۔ شاید بریلوی حضرات یہ خیال کریں کہ خدا بھی تو دیکھتا ہے پھر بخاری شریف کی ایک روایت کے مطابق بعض مسلمان اپنے بشری تقاضوں کو پورا کرتے وقت اپنے جسم کے مخصوص حصوں کو برہنہ کرنے سے شرماتے تھے کہ اللہ دیکہ رہا ہے اس لیے اپنی شرمگاہ کو چھپانے کےلیے وہ دہرے ہوجاتے تھے اللہ تعالیٰ نے ایسا کرنے مسلمانوں کو منع کیا۔ اور ارشاد فرمایا:

الاانهم يثنون صدور هم ليستخفو امنه

ترجمہ: وہ اپنے سینے دوہرے کر رہے ہیں تاکہ خدا سے چھپ جائیں۔

الاحين يستغشون ثيابهم يعلم ما يسرون٠

ترجمہ: جس وقت وہ کپڑے اوڑ ھے ہوئے ہوتے ہیں تو اس وقت بھی وہ جانتا ہے جو کچہ وہ چھپاتے ہیں اور جو کچه ظاہر کرتے ہیں۔

وما يعلنون انم عليم بذات الصدور٠

ترجمہ: خبردار بلاشبہ وہ دلوں کی باتوں کو جاننے والا ہے۔

یعنی جب اللہ سے بندے کا کوئی حال چہپا ہوا نہیں ہے جب کپڑوں کا ہونا نہ ہونا برابر ہے تو خواہ مخواہ دہر آہونا محض اپنے پر سختی اور تنگی ہے، دلوں کی بات جاننے والے سے ظاہری بدن کون چھپا سکتا ہے؟۔ تو چونکہ خدا سے مخفی ہونا انسان کے بس میں نہیں ہے اس لیے انسان کو اللہ سے چھپنے کو حکم بھی نہیں دیا گیا۔ خدا تعالی اپنے بندوں کو ایسے کسی كام كا حكم نهيں ديتا جو بندوں كے بس ميں نہ ہو۔" لا يكلف اللہ نفسا الا وسعها" يہى وجہ ہے كہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام ، صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین اور ہر دور کے مسلمان اللہ تعالیٰ کو حاضر ناظر جانتے ہوئے یہ سارے بشری تقاضے پورتے کرتےتھے۔ اس سلسلے میں خدا تعالیٰ نے اپنے بندوں پر مزید کرم یہ فرمایا کہ وہ اپنے سامنے ضروری حاجات پوری کرتے وقت انہیں کسی قسم کی گھٹن اور کوفت کا احساس نہیں ہونے دیتا۔ ایک مسلمان خُدا کو حاضر ناظر جانتے ہوئے یہ سارے کام دن رات میں کئی بار کرتا ہے مگر ذرہ بھر بھی گرانی ،بوجہ اور گھٹن محسوس نہیں کرتا۔ تو کوفت اور ذہنی بوجہ اور اضطراب سے انسان کو محفوظ فرمادیا گیا۔ دیکھیے غسل خانے میں ننگے شخص کو بچہ بھی اگر دیکہ لے تو وہ بوجہ محسوس کرےگا ، مگر اللّٰہ کے بارے میں اسے یقین ہے کہ دیکہ رِہا ہے مگر وہ ذرا برابر بھی بوجہ محسوس نہیں کرتا۔ اگر قدرت ایسا نہ کرتی تو ظاہر ہے زندگی عذاب بن کر رہ جاتی ، اب بندے خدا سے پردے کی پابندی سے آزاد ہیں اور بے پردگی کی صورت میں ہونے والی ذہنی کوفت اور گھٹن کے احساس سے بھی۔ یہ یقینا اس کا اپنے بندوں پر خاص فضل اور احسان ہے، رہا حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے پردہ تو چونکہ یہ انسان کے بس میں ہے اس لیے تمام صحابہ کرام قضائے حاجت کے وقت جیسے باہم ایک دوسرے سے اوٹ میں ہوتے تھے بالکل ویسے ہی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی پردے میں ہوجاتےتھے۔ خداتعالی کے سامنے بے دھڑک اپنے ہر طرح کے بشری تقاضے پورے کرنے والے صحابہ كرام میں سے كوئى حضور اكرم صلى اللہ عليہ وسلم كى موجودگى ميں اپنى حاجت پورى نہ كرتاً تها تو ایک تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے پردہ اس لیے ضروری ہوا كہ يہ انسان کے بس میں ہے دوسرے یہ دیکھیے کہ خدا کے سامنے تقاضے پورتے کرتے وقت انسان کوئی بوجہ محسوس نہیں کرتا، جب کہ خدا کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ایسا کون ہے جو بوجه گھٹن اور تکلیف محسوس نہ کرےگا۔ فرض کرو آج بھی غسل خانے میں نہانے والیے رضاخانیوں کے سوا(کسی بھی شخص کو یقینی طور پر معلوم ہوجائے کہ آسے نبی صلی اللہ علیہ وسلم دیکہ رہے ہیں تو مسلمان ہی نہیں کافروں کے پیروں تلے سے بھی زمین نکل جائے گی اور وہ مارے شرم کے پانی پانی ہوجائےگا۔ اگر آنحضرت علیہ الصلولۃ والسلام حاضر ناظر ہوتےتو آج کرہ ارض پر رضا خانیوں کے علاوہ شاید کوئی فرد بشر موجود نہ ہوتا۔ سوچیے تو

اگر حضور صلى اللہ عليہ وسلم حاضر ناظر ہوتے تو جو صحابہ حضور صلى اللہ عليہ وسلم کے سامنے ادب واحترام کے سبب بول نہیں سکتے تھے وہ بشری تقاضے ان کی موجودگی میں کس طرح پورے کرتے؟ یقین کیجیے اگر حضرات صحابہ خدا کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو حاضر ناضر جانتے ہوتے تو نہ تو وہ اپنے بشری تقاضے پورے کر سکتے تھے اور نہ ان کی اولاد ہو سکتی تھی۔ خصوصاً حضراتِ حسنین کریمین رضی اللہ عنہما کی ولادت باسعادت نہ ہو سکتی اور یوں دنیا کو ان کے فیوض و برکات سے فیض یاب ہونے کا موقعہ نہ ملتا، كيونكم على رضى اللم عنم "صحابي "تهي"رضاخاني" قطعاً نم تهياور أور فاطمم رضي اللم عنها نبى صلى اللم عليه وسلم كى صاحبزادى تهين. رضى اللم عنه وعنها

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حاضر ناظر ہونے کا عقیدہ بالکل ہے اصل بلکہ نصوص صریحہ شرعیہ کے خلاف اور مشرکانہ عقیدہ ہے ۔ "علی کل شیئ شہید" اور "بکل شیء محیط"صرف حق تعالی کی صفت ہے۔ اس گمراہانہ عقیدہ کو اسلامی تعلیمات سے اسی قدر بعد ہے جس قدر بت پرستی اور عقیدہ تثلیث کو اسلام اور عقیدہ توحید سے۔ اگر اس عقیدہ کے خلاف نصوص ناطق نہ ہوتے جب بھی اصول اسلام میں اس کی کوئی گنجائش نہ تھی، لیکن صورت حال یہ ہے کہ کتاب وسنت میں اس کے خلاف بے حساب دلائل موجود ہیں جن کا احصاء اور استيعاب بهي نہيں كيا جا سكتا۔

# بریلوی دعوی

عالم میں حاضر وناظر کے شرعی معنی یہ ہے کہ قوت قدسیہ والا ایک ہی جگہ رہ كر تمام عالم كو اپنے كف دست كى طرح ديكھے اور دور ، قريب كى آوازيں سنے درجاء الحق ص 138 از مفتی احمدیار گجراتی نعیمی)

ویسے تو بریلوی حضرات کے کئی دعویٰ جات ہیں زیادہ وہ اسی کو استعمال کرتے ہیں۔

# تنقيح نمبر [:

بریلوی حضرات سے ہمارا سوال یہ ہے کہ کیا یہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا کمال مانتے ہو یا نہیں؟ اگر وہ کہیں: '' نہیں'' تو بات ختم اور اگر کہیں: ''ہاں''، تو پھر سوال یہ ہے کہ اس كما ل ميں كسى كافر كو شريك كرنے والا بلكہ اس ميں كافر كو بڑھانے والا كون ہے؟ اگر تو وہ کہہ دیں کہ کافر نہیں ہے تو پھر معلوم ہوگیا کہ کمال بھی نہیں مانتے، اگر مانتے ہوتے توجو کافر کو شریک بلکہ بڑھارہے ہیں اسے تو کسی فتوے کی زد میں لاتے ـ اور اگر فتو*ی* کی زد میں نہیں لاتے تو پھر بریلوی مسلک کے معتبر حضرات کی آراء کو سنیں:

الله فاضل بريلوي صاحب لكهتر بين:

وہ صفت جو غیر انسان کے لیے ہو سکتی انسان کے لیے کمال نہیں اور جو غیر مسلم کے لیے ہو سکتی مسلم کےلیے کمال نہیں۔

(ملفوظات اعلىٰ حضرت ص 343 فريد بك ستال الهور)

اور دوسرے "مناظر اعظم" مولوی اللہ دتہ صاحب لکھتے ہیں:

باقی رہا نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو حاضر وناظر ماننا اور نہ ماننا۔ سو اے برخودار ! تم یہ سوچو کہ اگر کوئی فرد کسی کے کمال کا انکار کرے تو اس کے انکار سے موصوف کی شان میں کوئی فرق تو نہیں آئے گا آیکن منکر کا انکار موصوف کے لیے باعث اذیت ضرور ہوگا اور نبی پاک صلٰی اللہ علیہ وسلم کو اذیت دینا درد ناک عذاب کا مستحق بنادےگا۔ (بھیڑ نما بھیڑیے ص 14)

اور لگے ہاتھوں یہ بھی سنتے جائیے کہ: سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اذیت دینے سے آدمی کافر ہوجاتا ہے۔

(غازی ممتاز حسین قادری ص201 از حنیف قریشی)

تو اب بتائیں کہ بریلوی مسلک کے جید علماء تو اس کو فتوے سے کافر بنارہے ہیں جب کہ آپ کچہ بھی نہیں کہتے، امید یہ ہے کہ اس تمہید کے بعدوہ آپ کے مطالبے پر آجائے گا۔ اگر وہ اس بات کو کمال کا آنکار اور بے ادبی کہنا ہے تو پھر آپ کے پاس حوالہ جات

<del>ہونے چاہییں۔</del>

1: شیطان ہر جگہ حاضر وناظر ہے۔ (نور العرفان ص 184 از مفتی احمد یار خان نعیمی)

2: يہى مفتى صاحب لكھتےہيں:

ابلیس کی نظر تمام جہاں پر ہے کہ وہ بیک وقت سب کو دیکھتاہے اور تمام مسلمانوں کے ارادوں بلکہ دل کے خطرات سے بھی خبردار ہے کہ نیک ارادے سے بارز رکھتا ہے اور برے ارادے کی حمایت کرتا ہے۔ (تفسیر نعیمی ج3ص114 آیت نمبر 268)

3: مولوی احمد رضا خان کی مصدقہ کتاب" انوار ساطعہ" میں ہے:

تماشا یہ ہے کہ اصحاب محفل میلاد تو زمین کی تمام جگہ پاک وناپاک ،مجالس مذہبی و غیرہ میں حاضر ہونا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دعوی نہیں کرتے ملک الموت اور ابلیس کا حاضر ہونا اس سے بھی زیادہ تر مقامات پاک ناپاک ، کفر غیر کفر میں پایا جاتا ہے۔ (انوار ساطعہ ص 359)

اب بتائیں کہ بریلویوں نے بڑھایا شیطان کو یا نہیں؟ اور اس بڑھانے کی وجہ سے یہ لوگ کس فتوی کی زد میں آتے ہیں؟! مزید فتوی بھی سن لیجیے کہ کاظمی صاحب کہتے ہیں کسی نبی کے معجزات اور کمالات میں کسی غیر نبی کو نبی سے بڑھ چڑھ کر ماننا تو ہین نبوت ہے۔ (الحق المبین ص70)

اب بتائیے اس عقیدے سے یہ لوگ بجائے عاشق بننے کے کیا بنے؟

#### تنقيح نمبر 2:

یہ عقیدہ بقول بریلوی حضرات شرک ہے۔

1: مولوی شاه مسعود صاحب لکهتے ہیں:

یارسول اللہ بہ نیت حاضر وناظر کہنا موجب شرک ہے۔ (فتاوی مسعودی ص 537)

2: قیاس اگر اس طرح کیا جائے کہ اس میں شرک آجائے تو وہ ناجائز ہے ہر وقت ہر لمحم حاضر وناظر ہونا صرف رب العالمین ہی کی شان ہے۔ (رسائل میلاد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم ص 567)

3: کوئی تصور شیخ کو شرک تصور نہ کرے کیونکہ شرک تب ہو گا جب کوئی یہ خیال کرے کہ شیخ حاضر وناظر ہے کیونکہ حاضر وناظر اللہ کی صفت ہے۔ (السیف الصارم اکتوبر 2011ء ص 22)

اب بنائیے! اپنے اس عقیدے کی وجہ سے یہ لوگ کیا ٹھہرے؟

#### تنقيح نمبر 3:

ہمارا بریلویوں سے سوال ہے کہ آپ خدا کی طرح حاضر وناظر مانتے ہو یانہیں؟ اگر بریلوی کہیں نہیں تو پھر یہ حوالہ جات ان کی خدمت میں لائے جائیں کہ وہ تو کہتے ہیں:

1: نمازی جس طرح اللہ تعالیٰ کو حاضر ناظر جانے اسی طرح محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی۔

(تفسیر نعیمی ج1ص58 فاتحہ آیت نمبر 4 از مفتی احمدیار خان نعیمی گجراتی)

2: جس طرح انسان حق سبُحانہ وتعالی کو ہرحالت میں ظاہر وباطنی طور پر واقف جانتا اور مانتا ہے اسی طرح حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی ظاہری وباطنی طور پر حاضر وناظر مانے۔ (حق پر کون ص 70 از ظفر عطاری)

اب بتائیے اگر وہ نہیں مانتے تو ان پر فتوی لگائیے اور اگر مانتا ہے تو فتوی اسے بھی سنا ددیجیے کہ جو اللہ جل جلالہ کی طرح حاضر وناظر جانے پس اہل سنت کے نزدیک کافر ہے۔ (انوار احناف ص 200 از ابو کلیم محمد صدیق فانی)

#### تنقيح نمبر 4:

ہمارا سوال یہ ہے کہ آپ اس مسئلہ کو سمجھانے کے لیے ٹی وی کی مثالیں لاتے ہو یا نہیں اگر وہ کہے ہم نہیں لاتے تو پھر ان حضرات کے بارے میں پوچھیں:

1: حاضر وناظر کامسئلہ سمجھانے کے لیے ٹی وی بہت معاون ہو سکتاہے۔ (تحفظ عقائد اہلسنت ص 567 از ظہیر الدین قادری برکاتی)

2 ٹیلی ویژن میں غور کرنے سے نئے ذہنوں کے لیے یہ مسئلہ باآسانی واضح ہوجاتا ہے۔

(صحابہ کرام کا عقیدہ حاضر و ناظر ص13 از فیض احمد اویسی)-

3: "سوال: یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک ہی وقت میں مختلف مقامات پر موجود ہوں یا سب کو دکھائی دیں ؟

جواب: بھائی اللہ تعالیٰ سب کچہ کر سکتا ہے کیا آپ نہیں دیکھتے کہ آج آدمی اسلام آباد ٹی وی اسٹیشن پر بیٹھا خبریں سناتاہے اور ہم اسے ٹی وی سیٹ پر دیکھتے ہیں۔" (عقائد وعبادات ص 19 از صدیق ہزاروی)

تو آپ اگر کہیں کہ یہ جائز سے تو پھر یہ بات ہم دکھاتے ہیں کہ:

\* حضور صلى الله عليه وسلم كى شان ميں بلكے لفظ استعمال كرنا بلكى مثاليں دينا كفر ہے۔ (نور العرفان پارہ 15 آيت 48 ص345)

\* جب رذائل سے تشبیہ دی جاتی ہے تو اس سے توہین وتنقیص کے معنی نکلتے ہیں۔ (الصوارم الہندیہ ص 7)

تُو اب یہ بتائیں ان سب لوگوں کا بشمول آپ کے اس فتوی کی رو سے کیا بنے گا؟

#### تنقيح نمبر 5:

ہمیں وہ تاریخ بتائی جائے جب آپ علیہ السلام حاضر وناظر ہوئے پھر اسی حساب سے دلیل ۔

# دلائل ابلسنت و الجماعت ديوبند

#### دلیل نمبر 1:

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا واقعہ:

ولقد جاءت رسلنا إبر اهرايم بالبشرى قالوا سلاما قال سلام فما لبث أن جاء بعجل حزرايذ ) فلما رأى

أيديهم لا تصل إلراليه نكر هم و أوجس منهم خرلافة قالوا لا تخف إنا أرسلنا إلى قوم لوط (سورة هود 70-69)

اگر سیدنا ابراہیم علیہ السلام فرشتوں کو اترتا اور یہ شکل وصورت بنا کر آتے اور اپنے قریب دیکھتے اور ملنے تک کچہ دیکہ رہے تھے تو پھر ڈرنا اور فرشتوں کا یہ کہنا آپ ڈریں نہیں سب مہمل لگتا ہے۔

# دلیل نمبر2:

حضرت لوط عليه السلام كا واقعه:

ولما جاءت رسلنا لوطاسيء بهم وضاق بهم ذرعا وقال هذا يوم عصرلياب، قالوا يا لوط إنا رسل ربك لن يصلوا إلرائهك

(سوره هود:77)

اگر سیدنا لوط علیہ السلام کا ان کو شروع سے آنا اور سیدنا ابراہیم علیہ السلام کے پاس جانا اور یہ سب راستہ ان کو دکھانا تھا تو پھر آپ کی پریشانی کی کوئی وجہ نہیں ہونی چاہیے حالانکہ آپ بہت سخت پریشان ہیں۔

# دلیل نمبر 3:

حضرت يعقوب عليم السلام كا واقعم:

أرسله معنا غدا يرتع ويلعب وإنا له لحافظون قال إني لركي حزنني أن تذهبوا به وأخاف أن يأكله الذئب وأنتم عنه غافلون قالوا لئن أكله الذئب ونحن عصبة إنا إذا لخاسرون (سورة يوسف:12)

دوسری جگہ ہے : اذہبوا بق*مرلیاصی ہذا فألقوہ علی و*جہ أب*ی یأت بصرلیار ا* ﴿ (سورۃ یوسف:93) سددنا بعقور ، عادہ السلام کا دونا اور آنکھوں کا سفود ہونا اسے وجہ سے کہ آری

سیدنا یعقوب علیہ السلام کا رونا اور آنکھوں کا سفید ہونا اُسی وجہ سے کہ آپ علیہ السلام کو سیدنا یوسف علیہ السلام نظر نہیں آئے اگر آنکھوں کے سامنے تھے توپھر پیار بھی کر لیتے اور اتنا غمگین اور رونا سمجہ نہیں آتا۔

<del>دلیل نمبر 4:</del>

حضرت موسى عليم السلام كا واقعم:

فلما جاوزا قال لفتاه آتنا غداءنا لقد لقرالينا من سفرنا هذا نصبا قال أرأيت إذ أوينا إلى الصخرة فإني نسراليت الحوت وما أنساني إلا الشرائيطان أن أذكره واتخذ سيرائيله في البحر عجبا قال ذلك ما كنا نبغ فارتدا على آثار هما قصصا (سورة الكبف:62)

دیکھیے سیدنا موسی علیہ السلام سو گئے تھے او ر مچھلی پانی میں کود گئی۔ اس سے معلوم ہوتاہے کہ آپ علیہ السلام نے اسے جاتے ہوئے نہیں دیکھا تھا ورنہ وہ کھانا مانگتے ہی کیوں ۔ کیوں کہ کھانا تو وہی مچھلی تھی جو زندہ ہوکر پانی میں چلی گئی۔

دليل نمبر5:

حضرت سليمان عليه السلام كا واقعه:

وتفقد الطرالير فقال ما لي لا أرى الهدهد أم كان من الغائيراليان لأعذبنه عذابا شديدا أو الأدبحنه أو لرالي أترالي ني

بسلطان ميرايان فمكث غرايار بعراياد فقال أحطت بما لم تحطبه وجئتك من سبإ بنبا يقرايان • (سورة النمل: 20)

یہ بات اب صاف نص قطعی ہوگئی کہ سیدنا سلیمان علیہ السلام کی نظر مبارک سے ہدہد او جہل او رپوشیدہ تھا تبھی تو فرمایا کہ مجھے نظر نہیں آرہا۔ اب معلوم ہوگیا یہ کہنا کہ نبی کی نظر سے کچه بھی پوشیدہ نہیں ہے یہ نص قطعی کا انکار ہے۔

<u>دلیل نمبر 6:</u>

حضرت زكريا عليه السلام كا واقعه:

قال رب اجعل لي آية قال آيتك ألاتكلم الناس ثلاث لرل إلى السويا • (سورة مريم: 10)

اس سے بھی معلوم ہوگیا کہ سیدنا زکریا علیّہ السلام نشانی مانگ رہے ہیں۔ ورنہ اگر اہل بدعت کا قول سچا تھا تو پھر تو انہیں سب کچہ نظر آجائے گا کہ بچہ بن گیا اور اب پیدا ہونے والا۔ معلوم ہوا کہ یہ سب اہل بدعت کا جھوٹ ہے۔

<u>دلیل نمبر 7:</u>

إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول الله والله يعلم إنك لرسوله والله يشهد إن المنافقراليان لكاذبون (المنافقون: 1)

سورۃ المنافون ؛ سورۃ مزمل ، احزاب، نساء ، حج کے بعد نازل ہوئی اور یہ وہ سورتیں ہیں جن کی چند آیات سے منافقین زمانہ ہذا اپنی گاڑی چلاتے ہیں ، حالانکہ اس کے بعد والی سورت یعنی سورہ منافقون کا شان نزول یوں ہے: حضرت زید بن ارقم رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہم ایک غزوہ میں رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساته شریک تھے دوران سفر عبداللہ ابن ابی رئیس المنافقین کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ ہم عزت والے جب مدینہ کو چلے جائیں گے تو ذلت والوں ) یعنی آپ علیہ الصلوۃ والسلام اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو نکال دیں گے، حضرت زید نے یہ واقعہ اپنے چچا کو سنایا انہوں نے رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو بتایا تو آپ نے مجھے بلوا کر سارا واقعہ سنا تو رئیس المنافقین کو بلوایاگیا تو اس نے قسمیں التھاکر اپنی صفائی دی تو زید نے فرماتے ہیں:

فكذبني رسول الله صلى الله علراليه وسلم وصدقه فأصابني هم لم يصبني مثله قط٠

وہ فرماتے ہیں پھر مجھے میرے چچا نے بھی ملامت کیا۔ پھر بعدمیں یہ سورت نازل ہوئی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے بلوایااور فرمایا:

إن الله قد صدقك يا زيد (صحيح البخارى: ج2ص727 ملحضاً كتاب التفسير)

اب معلوم ہوگیا کہ لفظ شاہد ، شہید جو اس سورت سے پہلے اترنے والی سورتوں میں تھے اس کے معنی بھی وہ نہیں جو اہل بدعت نے بتائے ہیں یہ محض ان کی اپنی ایجاد ہے۔ شاید

اہل بدعت یہ کہیں کہ چونکہ زید رضی اللہ عنہ کے پاس گواہ نہ تھے اس لیے بات نہ مانی گئی۔ بات یہ ہے کہ آپ علیہ السلام نے تو زید رضی اللہ عنہ کو جھوٹا قرار دیا اور دیگر لوگ مثل چچا ملامت کرنے لگے ۔ اگر بات وہی ہوتی تو آپ فرماتے زید تم سچے ہو مگر فیصلہ نہیں ہو سکتا۔

# دلیل نمبر8

وإذ أسر النبي إلى بعض أزواجه حديثا فلما نبأت به وأظهره الله علوليه عرف بعضه وأعرض عن بعض فلما نبأها به قالت من أنبأك هذا قال نبأني العلول م الخيرل (سورة التحريم: 3)

رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حفصہ کو ایک راز بتایا ، انہوں نے چہپ کر سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کو بتا دیا جب وحی کے ذریعے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا تو آپ نے پوچہا کہ آپ نے یہ کیا گیا؟ تو وہ کہنے لگیں آپ کو کس نے بتایا کہ میں نے راز فاش کر دیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مجھے خدا تعالیٰ نے بتایا ہے۔

معلوم ہوا کہ امہات المومنین کا عقیدہ بھی یہی تھا کہ رسول محترم صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں دیکہ نہیں رہے ورنہ وہ کیوں بتاتیں اور یہ کیوں پوچھتیں کہ آپ کو کیسے پتہ چلا۔

## دلیل نمبر 9:

والذين اتخذوا مسجدا ضرارا وكفرا وتفريقا برايان المؤمنرايان وإرصادا لمن حارب الله ورسوله من قبل ولي حلفن إن أردنا إلا الحسنى والله يشهد إنهم لكاذبون لا تقم فرايا به أبدا (سورة التوبة:)

امام جلال الدین السیوطی رحمہ اللہ اس آیت کے تحت لکھتے ہیں:

واللہ ما اردت الاالحسنی و ہو کاذب فصدقہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (در منثور: ج3 ص276) معلوم ہوگیا کہ آپ ہرجگہ دیکھنے والے نہ تھے ورنہ ان کے سارے پرو پیگنڈے کو آپ تو ملاحظہ فرما رہےتھے اور آپ ان کی تصدیق نہ فرماتے۔

# <u>دلیل نمبر 10:</u>

وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غرليره وإما ينسرليانك الشرال طان فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمرال ن• (سورة الانعام: 68)

اور اگر آپ کو شیطان بھلاد ے تو نصیحت کے بعد ظالمین کے پاس مت بیٹھیں۔ پہلی بات ..... تو یہ ہے کہ حاضر وناظر اگر خدا بنائے پھر شیطان کیسے آپ کے پاس اس حاضر وناظر ہونے میں حائل ہو سکتا ہے۔

دوسری بات .... یہ ہے کہ اللہ فرماتا ہے ایسی قوم کے پاس آپ بیٹھیں ہی نہیں مگر جب حاضر او رناظر ہوئے پھر تو اس قوم کی طرف آپ دیکہ بھی رہے ہیں اور ان کی باتوں کو سن بھی رہے ہیں تو پھر اس حکم خداوندی کا کیا فائدہ یہ سب بریلوی حضرات کی مہربانی ہے۔ دال نہ دال

# دلیل نمبر 11:

قرآن پاک میں ہے:

"سبحان الذي أسرى بعبده لرالي لا من المسجد الحرام " (سورة بنى اسرائيل: 1)

سیر کروانے کامطلب یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نہیں دیکه رہے تھے۔

#### دلیل نمبر 12:

ارشاد بای تعالیٰ ہے:

"و لا تقم على قبره" • (سورة التوبه: 84)

کہ آپ اس منافق کی قبر پر کھڑے نہ ہوں یعنی وہاں نہ جائیں۔

مگر ہر جگہ کے حاضر وناظر کہنے والے لوگ تو اس آیت پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو عامل نہیں مانیں گے۔

#### دليل نمبر 13:

لقد سمع الله قول الذين قالوا إن الله فقرل و نحن أغنرل إاه (آل عمر ان: 181)

# احادیث مبارکہ اور نفی حاضر وناظر

# دليل نمبر 1:

عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله علركيه وسلم \* لقد رأيتني في الحجر وقريش تسألني عن مسراي فسألتني عن أشركياء من بركيت المقدس لم أثبتها فكربت كربة ما كربت مثله قط قال فرفعه الله لي أنظر

إلراله ما يسألوني عن شيء إلا أنبأتهم به (صحيح مسلم: ج1ص96، باب المعراج، صحيح البخارى ج1ص548)

اس میں الفاظ حدیث کی طرف غور فرمائیں ''فکربت کربة ماکربت مثله قط'' یعنی میں اتنا پریشان ہوا کہ اتنا پریشان کبھی نہیں ہوا۔ معلوم ہوتا ہے کہ آپ ہر جگہ حاضر وناظر نہ تھے ورنہ پریشانی کی ضرورت ہی نہ تھی۔ کیونکہ اگر انہوں نے بیت المقدس کی کھڑکیاں وغیرہ پوچه ہی لیں تھیں تو آپ تو ہر جگہ کو دیکه رہےتھے آپ کو پریشان ہونے کی ضرورت ہی کیا تھی۔ معلوم ہوتا ہے کہ یہ مسئلہ فاضل بریلوی کے چاہنے والوں نے خود گھڑا ہے۔ دلیل نمبر 2:

عن عائشة زوج النبي صلى الله علراليه وسلم قالت خرجنا مع رسول الله صلى الله علراليه وسلم في بعض أسفاره حتى إذا كنا بالبراليداء أو بذات الجراليش انقطع عقد لي فأقام رسول الله صلى الله علراليه وسلم على التماسه و أقام الناس معه \*\*\* فبعثنا البعرال رالذي كنت علراليه فأصبنا العقد تحته (صحيح البخارى ج 2 ص 663)

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کا ہار گم ہو گیا اور یہ الفاظ خصوصیت سے ذہن میں رکھیے ''فأقام رسول الله صلی الله علی النماسه''کہ آپ علیہ السلام اس ہار کو تلاش کرنے کے لیے رک گئے اب کوئی تاویل نہیں چل سکتی کہ اس لیے رکے تھے کہ پانی نہ ہونے کی صورت میں تیمم کا حکم آجائے۔ یہ معنی نکالنا صریح الفاظ کی خلاف ورزی ہے کیونکہ روایت میں ہار تلاش کرنے کے لیے رکنا صراحتاً آیا ہے۔ معلوم ہوا کہ آپ اگر پہلے ہی سے دیکہ رہے ہوتے تو ہار کا گرنا اور چھپنا سب آپ کی نظر میں ہوتا۔

# <u>دلیل نمبر 3:</u>

قال أنس أصبح رسول الله صلى الله علرانيه وسلم عروسا بزينب بنت جحش قال وكان تزوجها بالمدينة فدعا الناس للطعام بعد ارتفاع النهار فجلس رسول الله صلى الله علرانيه وسلم وجلس معه رجال بعد ما قام القوم حتى قام رسول الله صلى الله علرانيه وسلم فمشى فمشرانيت معه حتى بلغ باب حجرة عائشة ثم ظن أنهم قد خرجوا فرجع ورجعت معه فإذا هم جلوس مكانهم.

(صحيح مسلم: ج1ص461،صحيح البخارى: ج2ص706)

آپ نے سیدہ رینب رضی اللہ عنہا سے نکاح فرمایا چند صحابہ کرام کو دعوت ولیمہ پر مدعو فرمایا تو وہ کھانے کے بعد آپ علیہ السلام کی باتیں سننے کے لیے بیٹہ گئے، ان کے طویل بیٹھنے سے آپ کو یہ بات ناگوار نہ گزری مگر زبان سے توکچہ نہ کہا اور خود اٹہ کر باہر تشریف لے گئے کہ شاید یہ بھی چلے جائیں گے مگر جب واپس آکر دیکھا تو وہ بدستور بیٹھے ہیں آپ پھر سے چلے گئے تو پھر آپ تشریف لائے ۔ یہ روایت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہر جگہ حاضر وناظر ہونے صراحتہ تردید کر رہی ہے۔

## دلیل نمبر 4:

صلاة الغداة و ذلك بدء القنوت وما كنا نقنت.

(صحيح البخارى: ج2ص586)

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مہینہ بھر ان قبیلوں پر دعائے ضرر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر آپ کو پہلے معلوم ہوتا یا ان کی سازشوں کو دیکہ رہے ہوتے تو کبھی ان کو روانہ نہ فرماتے ۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ آپ نے منشا خداوندی دیکھی کہ ان کی موت کا وقت آگیا ہے اس لیے روانہ فرما دیا ۔ یہ بات بھی غلط ہے کیونکہ ایک دو دن نہیں پورا مہینہ دعائے قنوت پڑھکر ان کے خلاف بد دعا فرمانا یہ اس کی دلیل ہے کہ آپ کی یہ تاویل غلط ہے۔ دلیل نمبر 5:

عن قتادة سمعت أنس بن مالك رضي الله عنه قال كان بالمدينة فزع فاستعار النبي صلى الله علوليه وسلم فرسا رئي طلحة يقال له مندوب فركبه

دوسری جگہ ہے:

عن قتادة عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن أهل المدينة فز عوا مرة فركب النبي صلى الله عليليه وسلم فرسا لأبي طلحة كان يقطف أو كان فرليه قطاف فلما رجع قال وجدنا فرسكم هذا بحرا فكان بعد ذلك الايجارى وصحيح البخارى ج1ص401)

ُ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا گھوڑا پر تشریف لے جانے دیکھنے کےلیے کہ یہ آواز کیا تھی۔ یہ بھی آپ کے ہر جگہ حاضر وناظر اور ہر جگہ دیکھنے کی نفی کرتی ہے ورنہ آپ تو وہیں سے بتا دیتے کہ یہ فلاں شے ہے۔

#### دلیل نمبر 6:

عن إبر اهراليام التراليامي عن أبراليه قال كنا عند حذيفة فقال رجل \* لو أدركت رسول الله صلى الله عاراليه وسلم فاتلت معه و أبلاليات فقال حذيفة أنت كنت تفعل ذلك لقد ر أيتنا مع رسول الله صلى الله عاراليه وسلم لرايلة الأحزاب و أخذتنا ريح شديدة و قر فقال رسول الله صلى الله عاراليه وسلم ألا رجل يأترالياني بخبر القوم جعله الله معي يوم القراليامة فسكتنا فلم معي يوم القراليامة فسكتنا فلم يجبه منا أحد ثم قال ألا رجل يأتراليانا بخبر القوم جعله الله معي يوم القراليامة فسكتنا فلم يجبه منا أحد فقال قم يا حذيفة فأتنا بخبر القوم فلم (صحيح مسلم: ج2 ص107)

رسول پاک صلی اللہ علیہ کا تین مرتبہ یہ ارشاد فرمایا کہ کون مخالفین کی خبر لائےگا یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ہر ہر بات اور ذرہ ذرہ کا علم توخدا کو ہے اور یہ بھی ثابت ہوا کہ اگر آپ ہرجگہ ہی ہر وقت دیکہ رہے ہوتے تو ''الا یا تینی بخبر القوم'' کہنے کی ضرورت ہی کیا۔ یہ بات آپ نے تین مرتبہ ارشاد فرمائی۔

## دلیل نمبر7:

عن سهل بن سعد قال جاء رسول الله صلى الله علم الله علم برائية فاطمة فلم يجد علم البيرائية فقال أين ابن عمك قالت كان برائيني و برائينه شيء فغاضبني فخرج فلم يقل عندي (صحيح البخارى: ج2ص63) آپ عليه السلام كا يه فرمانا ''اين ابن عمک'' آپ كا چچا زاد بهائى كېال ہے؟ ـ يه بهى آپ عليه السلام كے ہر جگه ديكهنے كى ترديد كرتا ہے۔

#### دلیل نمبر8:

إذ جاء رسول الله عصلى الله عارايه وسلم- حتى دخل المسجد. فقال « من أحس الفتى الدوسى ». ثلاث مرات.

12

رحمت کونین صلی اللہ علیہ وسلم نے مسجد میں داخل ہوتے ہی فرمایا کسی نے دوسی جوان یعنی ابو ہریرہ کو دیکھا ہے یا کسی کو اس کا پتہ ہے کہ وہ کہاں ہے یہ بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہر جگہ دیکھنے کی نفی پر صریح دلیل ہے۔ دلیل نمبر 9:

عن جابر بن عبد الله أن رسول الله صلى الله عارايه وسلم مكث بالمدينة تسع سنرايان لم يحج ثم أذن في الناس بالحج في العاشرة • (مشكولة شريف ج1ص224)

مکث بالمدینہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ مدینہ طیبہ میں ٹھہرے ہوئےتھے اگر ہرجگہ ہوتے تو صرف مدینہ طیبہ ٹھہرنے کی وجہ پھر کیاہوئی؟

# دلیل نمبر 10:

أنس بن مالك أن أبا بكر الصديق حدثه قال \* نظرت إلى أقدام المشر كرايان على رءوسنا ونحن في الغار فقلت با رسول الله لو أن أحدهم نظر إلى قدمرايه أبصر نا تحت قدمرايه فقال با أبا بكر ما ظنك باثنرايان الله ثالثهما وصحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم. باب من فضائل أبي بكر الصديق رضي الله عنه آپ صلى الله عليه وسلم كا غار مين ربنا يه اس بات كى دليل بے كه آپ برجگه نه تهے۔ دليل نمبر 11:

عن أبي موسى قال النبي صلى الله عاراليه وسلم إني لأعرف أصوات رفقة الأشعر برايان بالقرآن حرايان يدخلون باللرايال وأعرف منازلهم حرايان نزلوا بالنهار والمديح البخاري وعصه في المدين المرايال وأن كنت لم أر منازلهم حرايان نزلوا بالنهار وصحيح البخاري ج2س608)

اشعری صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے متعلق آپ نے فرمایا میں نے ان کے ٹھکانے کو نہیں دیکھا ،دن کے وقت وہ جہاں ہوتے ہیں۔ یہ بھی آپ کے ہر جگہ دیکھنے کی نفی ہے۔ دلیل نمبر 12:

عن أبي حازم قال سألت سهل بن سعد فقات هل أكل رسول الله صلى الله علم النقي فقال سهل ما رأى رسول الله صلى الله علم النقي فقال سهل ما رأى رسول الله صلى الله علم النقي من حرايان ابتعثه الله حتى قبضه الله (صحيح البخارى: ج2ص/814) آپ صلى الله عليه وسلم نے وفات تک ميده نہيں ديكها۔ يه بهى آپ صلى الله عليه وسلم كے بر جگه ديكهنے كى نفى ہے۔ بور جگه ديكهنے كى نفى ہے۔ اور يه بهى بخارى ميں ہے:

ما رأى رسول الله صلى الله علراليه وسلم منخلا من حرايان ابتعثه الله حتى قبضه الله وصحيح البخارى عصلى الله علراليه وسلم منخلا من حرايات الله على الل

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے وفات تک چھاننی نہیں دیکھی۔

# دلیل نمبر 13:

عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عارايه وسلم \* صنفان من أهل النار لم أر هما قوم معهم سراياط كأذناب البقر يضربون بها الناس ونساء كاسرايات عاريات ممرايالات مائلات رؤوسهن كأسنة البخت المائلة لايدخان الجنة ولا يجدن ريحها وإن ريحها لراياوجد من مسرايارة كذا وكذا \* (صحيح مسلم ج2ص383) دو جهنمى طبقوں كو آپ عليم السلام نے نہيں ديكها۔ يم بهى ہر جگم ديكهنے كى نفى ہے دليل نمبر 14:

عبد الرحمن بن عبد الله بن كعب بن مالك أن عبد الله بن كعب بن مالك وكان قائد كعب من بنرليا له حرليان عمي قال سمعت كعب بن مالك يحدث حرليان تخلف عن قصة تبوك \*\*\* فما رجل يريد أن يتغرليا ب إلا ظن أن سرلي خفى له ما لم ينزل فرليا له وحي الله \* (صحيح البخارى ج 2 ص 634)

13

غزوہ تبوک میں اتنا رش تھا لوگوں کا مگر کوئی آدمی اس گمان سے چھپنا چاہتا کہ جب تک وحی نہ آئے گی میری عدم موجودگی کا پتہ آپ علیہ السلام کو نہ چلے گا تو چھپ سکتا تھا۔ یہ بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے صراحتہ حاضر وناظر اور ہر جگہ دیکھنے کی نفی ہے۔ دلیل نمبر 15:

مشہور یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت رقیہ کے فوت ہونے وقت حاضر نہ تھے۔

(تاريخ مدينه ص 175 ترجمه جذب القلوب الى ديار المحبوب الشيخ دبلوى رحمه الله)

# دليل نمبر 16:

(حدیث شریف میں ہے): کاش میں دیکھتا اپنے بھائیوں کو۔ (نور علی نور ص 23)

# دلیل نمبر 17:

ابن مندہ وابو نعیم معرفۃالصحابہ میں حضرت ربیعہ بن وقاص سے راویت نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم ارشاد فرماتے ہیں تین مقامات ایسے ہیں کہ ان میں بندے کی دعا رد نہیں کی جاتی ان میں سے ایک وہ بندہ جو جنگل میں کھڑا ہو کر اس حال میں نماز ادا کرے کہ اسے اس کے رب عزوجل کے سوا کوئی نہ دیکھتا ہو۔ (فضائل دعا ص225مکتبہ مدینہ)

# دلیل نمبر 18:

علامہ سبکی لکھتے ہیں: حضرت ابوبکر سے منقول ہیں کہ نبی پاک کے سامنے آواز بلند کرنا نہ نبی کی زندگی میں جائز تھا نہ موت کے بعد حضرت عائشہ کے بارے میں مشہور ہے کہ اگر حضور کی قبر مبارک کے پاس کوئی شور کرتا تو کہلاتی تھیں حضور کو تکلیف نہ پہنچاؤ حضرت علیؓ نے اپنے گھر کی چوکھٹ وغیرہ بنوائی تو مناصع میں لے جاکر بنوائی جو آبادی سے باہر جنگل ہے تاکہ قبر مبارک کے پاس شور نہ ہو ۔علامہ سبکی آگے لکھتے ہیں صحابہ کرام آنحضور کی تعظیم کیوجہ سے قبر کے پاس بہت پست آواز سے گفتگو کرتے تھے ۔ایک دن حضرت عمر مسجد میں تشریف فرما تھے دونوجوان مسجد میں آئے اور بلند آواز سے آپس میں باتیں کرنے لگے حضرت عمر نے ان کو اپنے پاس بلایا اور دریافت کیا تم کہاں سے آئے ہو انہوں نے کہا ہم طائف کے باشندے ہیں طائف سے آئے ہیں حضرت عمر ؓ نے فرمایا اگر تم مدنی ہوتے تو ابھی تمہارے کوڑے لگاتا ۔

(زيارت خير الانام ترجمه شفاء السقام ص146،147،مصدقه ابو الحسن زيد فاروقي)

# دلیل نمبر 17:

علامہ ابن کثیر نے سانحہ بیر معونہ کے متعلق یوں لکھا ہے حضرت عمرو بن امیہ کو اس لیے گرفتار کرنے کے بعد چھوڑ دیاگیا تھا کہ ماں کی طرف سے ان کا قبیلہ مضر تھا اور ان کے ساته ایک انصاری ساتھی کو بھی چھوڑ دیا گیا تھا ۔ اس سانحہ کی خبر آنحضرت کے کو عمرو بن امیہ اور اس کے اس انصاری ساتھی نے ہی دی تھی ۔ (البدایۃ والنھایۃ ج4ص483)

#### دلیل نمبر 18:

سیدنا حبیب نے شہادت سے پہلے یوں کہا:

اے اللہ ہم نے تیرے رسول کی رسالت کی تبلیغ کر دی تو بھی اپنے رسول کو ہماری اس حالت کی خبر پہنچادے ۔

(سيرت ابن بشام ج2ص328)

# دليل نمبر 20:

آپ ﷺ نے فرمایا:

وان يخرج ولست فيكم فكل امرء حجيج نفسم (صحيح مسلم: ج2ص401)

یعنی اگر دجال میری عدم موجود گی میں ظاہر ہوا تو ہر آدمی اپنا محافظ خود ہے۔

# فتاوى جات

1: حضرت علامہ عبدالحی لکھنوی لکھتے ہیں:

واقعی انبیاء ،واولیاء،کو ہر وقت حاضر وناظر جاننا اور اعتقاد رکھنا کہ ہر حال میں وہ ہماری ندا سنتے ہیں اگر چہ ندا دور سے بھی ہو شرک ہے ۔

(مجموعة الغتاوى ع1 ص40)

2: فتاوی مسعودی میں ہے:

یا رسول اللہ کہنا مثل سونے اور نشست اور کار وغیرہ کے وقت ممنوع ہے اور بہ نیت حاضر وناظر کہنا موجب شرک کا ہے۔

(فتاوی مسعودی ص529مصدقم عبدالحکیم شرف قادری بریلوی ،مولوی منشاتابش قصوری بریلوی)

3 علامہ ابن نجیم لکھتے ہیں:

قال علماءنا من قال ارواح المشائخ حاضرة تعلم يكفر • (البحر الرائق ج5ص124)

یعنی ہمارے احناف فرماتے ہیں کہ جو یہ کہے کہ مشائخ کی ارواح حاضر ہیں اور جانتی ہیں تو ایسا شخص کافر ہے ۔

ن شاه عبدالعزیز محدث دهلوی فرماتے ہیں:

انبیاء مرسلین را لوازم الوهیت از علم غیب وشنید ن فریاد بر کس دربر جا وقدرت بر جمیع مقدرات ثابت کنند -(تفسیر عزیزی ج1ص55)

یعنی جمیع غلط عقائد میں سے یہ بات بھی ہے کہ نبی اور پیغمبروں کیلئے خدائی صفات جیسے علم غیب اور ہر جگہ سےہر شخص کی فریاد سننا اور تمام ممکنات پر قدرت ثابت کرتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ علم غیب اور ہر جگہ حاضر وناظر ہو ناخدا کی صفت ہے کسی اور میں ماننا شرک ہے

# اہلِ بدعت کے چند دلائل پر سرسری تبصرہ

# <u>دلیل نمبر 1:</u>

- انا ارسلنک شاهدا (القرآن)
- نابک علی هؤلاء شهیدا (القرآن)
   شاهدوشهید کا معنی حاضر وناظر ہے۔

#### <u> جواب نمبر 1:</u>

آپ کا جھگڑا تو ہر جگہ حاضر وناظر کا ہے ورنہ ہر آدمی حاضر وناظر ہے اپنے مقام پر کیونکہ حاضر کا معنی موجود اور ناظر کا معنی دیکھنے والا تو ہر آدمی اپنی جگہ پر موجود بھی ہے اور ناظر بھی ہے جیسا کہ اشرف جلال صاحب لکھتے ہیں شاہد ہر بندہ ہے کوئی بندہ ایسا نہیں جو شاہد نہ ہو۔

(مسئلہ حاضر وناظر ص16)

#### <u> جواب نمبر 2:</u>

قرآن پاک میں؟ " شہد شاہد من اہلها " (سورۃ یوسف: 26) اور "وتکونوا شہداء علی الناس" (سورۃ الحج: 78) ہے یعنی یوسف علیہ السلام کی پاکی کی گواہی دینے والے کو بھی قرآن نے شاہد کہا ہے اور صحابہ کرام کو شہید کی جمع شہداء کہا گیا وہ بھی ہر جگہ حاضر وناظر ہو گئے ؟ حمال نماد 3:

<u>جواب نمبر 3:</u>

شاید رضا خانی یوں کہیں کہ اسکا معنی گواہ کرو تو بھی آپ صلی اللہ علیہ و سلم حاضر وناظر ثابت ہو جائیں گے کیونکہ جو موقع پر موجود نہ ہو وہ گواہی کیسے دے سکتا ہے تو اس کے متعلق عرض خدمت یہ ہے کہ صحابہ کرام کو بھی گواہ کہا گیا اور سیدنا یوسف علیہ السلام کی پاکدامنی کی گواہی دینے والا بھی تو گواہ ہے اور احادیث میں ایک واقعہ ملتا ہے کہ ایک صحابی نے آپ کی گواہی دی تھی ۔ تومعلوم ہو اکہ بن دیکھے بھی گواہی دی جا سکتی ہے :

1: آبوالحسنات قادرى لكهتر بين:

اشیاء معروفہ میں شھادت سماعی بھی معتبر ہے یعنی جن چیزوں کے سننے کا علم یقین حاصل ہو، اس پر شہادت دی جا سکتی ہے ۔ (تفسیر الحسنات ج1صل ہو، اس پر شہادت دی جا سکتی ہے۔ (تفسیر الحسنات ج

2: علامہ سعیدی لکھتے ہیں:

کبھی اس چیز کی خبر کو شھادت کہتے ہیں جس کا اسکو یقین ہو یا وہ چیز مشہور ہو۔

(تبيان القرآن ج1<del>ص1006)</del>

اور فقہاء نے بھی لکھا ہے: انما یجوز للشاہد ان یشھد بالشتھاد وذالک بالتواتر او اخبار من یثق بہ (ہدایہ ج3ص157)

یعنی جو چیز کہ تواتر کی وجہ سے مشہور ہو جائے یا کسی ثقہ اور معتبر نے خبر دی ہو تو شاہد کو جائز ہے کہ گواہی دے دے تو معلوم ہوگیا کہ گواہی کیلئے دیکھنا ضروری نہیں ۔

ہم کہتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ گواہی دیں گے ہر جگہ حاضر وناظر ہونے کے اعتبار سے نہیں بلکہ آپکی امت کے اعمال آپ کو پیش کیے جاتے ہیں جس وجہ سے آپ ﷺگواہی دیں گے ، جیسا کہ

🗘 بریلوی علامہ عبد الرزاق بہترالوی لکھتے ہیں:

تمام انبیاء کرام کو انکی امتوں کے اعمال پر مطلع کیا گیا ہے کہ فلاں آج اس طرح کر رہا ہے دوسرا شخص اس طرح کر رہا ہے انکو مطلع کر نیکی یہ وجہ ہے کہ وہ بھی قیامت کے دن گواھی دے سکیں ۔ (نجوم الفرقان ج4ص48)

تبریلوی علامہ علام رسول سعیدی صاحب لکھتے ہیں:

آبی ﷺ تمام امتوں کے احوال پر مطلع ہو نگے کیونکہ بغیر علم کے گواہی جائز نہیں نبی پاک ﷺ کو اللہ تعالی نے تمام امتوں کے احوال اور افعال پر مطلع فرمایا اور انکی دنیا و آخرت کا آپ کو علم عطا فرمایا ہے خصوصا آپکی امت کے اعمال قبر انور میں آپ پر پیش کیے جاتے ہیں ۔ علم عطا فرمایا ہے خصوصا آپکی امت کے اعمال قبر انور میں آپ پر پیش کیے جاتے ہیں ۔ (تبیان القرآن ج1ص572)

ت بریلوی علامہ ابو لبرکات قادری لکھتے ہیں:

کوئی دن ایسا نہیں مگر پیش آپکی امت کے اعمال کو صبح وشام کیا جاتا ہے پس آپ انکو نشانی اور ان کے اعمال کی وجہ سے آپ ان پر گواہی دیں گے ۔ (رسائل ومناظرے ابو البرکات ص104)

ت بریلوی علامہ شرف قادری صاحب لکھتے ہیں:

نبی پاک ﷺ اپنی امت کے گواہ ہیں آور اس کا تقاضا ہے کہ آپ کے سامنے امت کے اعمال پیش کیے جائیں ۔(اسلامی عقائد ص277)

آگر عرض اعمال کی بنیاد پر ہر جگہ حاضر وناظر کہا جائے تو پھر یہ اسی شرف قادری کی کتاب اسلامی عقائد کے ص230پر پورا باب عالم برزخ میں رشتہ داروں کے سامنے اعمال کا پیش کیا جانا بھی موجود ہے ۔ تو پھر سارے وفات شدہ حضرات کئی جگہوں پر حاضر وناظر ہو نگے القصہ بغیر ہر جگہ موجود ہوئے بھی گواہی دی جا سکتی ہے جیسے یو سف علیہ السلام کے گواہ کی گواہی حالانکہ وہ ہر جگہ یا اس جگہ موجود نہ تھا تو سرکار طیبہ ﷺ بھی گواہی دے سکتے ہیں وگر نہ بریلوی حضرات کو اذان چھوڑ نی پڑے گی کہ:

اشہد ان لا الم الااللہ (میں گو اہی دیتا ہوں کہ ایک کے علاوہ کوئی معبود نہیں)

اشهدان محمدا رسول اللہ (میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد اللہ کے رسول ہیں)

جیسے یہ گواہی علم کے اعتبار سے ہے نہ کہ رؤیت ومشاہد ے کی بناء پر ایسےہی سرکار طیبہ ﷺ بھی گواہ ہیں ۔

# جواب نمبر 4:

اگر یہی ترجمہ بالفرض مان بھی لیں تو ترجمہ حاضر وناظر کا ہے اور جو عقیدہ بنایا اس سے تو صرف ناظر ثابت ہو تے ہیں نہ کہ حاضر ،تو یہ آیتیں تمہیں مفید نہیں ۔

#### جواب نمبر 5:

اس لفظ "شاهد" كے كئى مطالب ومعانى بين:

- 1) کسی چیز کی خبر دینے والے اور
- 2) کسی چیز کے حال کو بیان کرنے والے کو بھی شاہد کہتے ہیں ۔ (نجوم الفرقان ج 4ص4)
- 3) امام سلمی کہتے ہیں: پہلا معنی یہ ہو گا اللہ فر مار ہا ہے شاہدًا لنا ہم نے تجھے اپنا گواہ بنایا ہے ۔ (مسئلہ حاضر وناظر از اشرف جلالی ص19)
- 4) اس وجہ سے حضرت کا نام شاہد ہے کہ وہ بارگاہ ایزدی میں حاضر ہونے والے ہیں ۔ (شرح

#### <del>كبريث احمر ص80از مولانا عبد المالك)</del>

یہ 4 عدد حوالے صرف بریلوی حضرات کی کتب کے ہیں شاہد کے معنی و مفہوم کو مختلف بیان کیا ہے معلوم ہوا کہ شاہد کا معنی حاضر و ناظر کرنا قطعی الدلالۃ نہیں جب قطعی الدلالۃ نہیں جو سکتا۔ تو اس عقیدے میں مفید نہیں ہو سکتا۔

#### جواب نمبر6:

اس حدیث کو دیکه کر معنی تیار کیجئے آپ علیہ السلام فرماتے ہیں:

اقول كما قال العبد الصالح الخ

یعنی قیامت کے دن میں بھی وہی کہوں گا جو میرے نیک بھائی عیسی بن مریم نے کہا کہ ''کنت علیهم شھیدا ما دمت فیهم'' میں ان کی نگرانی کرتا رہا جب تک ان میں رہا اور جب تو نے مجھے اس دنیا سے اٹھا لیا تو پھر تو ان ہی کا نگران ونگہبان تھا۔ (بخاری ج 2ص665)

معلوم ہوا کہ ''شاہد'' اور ''شہید'' کا معنی ہر جگہ حاضر وناظر لینا درست نہیں ورنہ آپ یوں نہ فرماتے کہ اے اللہ! میرے اس دنیا سے کوچ کے بعد نگران ونگہبان توآپ تھے، میں نہ تھا۔

المختصر شاہد اور شھید کا معنی گواہ ہی ہو گا اور یہی احادیث طیبہ سے بھی ثابت ہوتا ہے۔

# <u>دلیل نمبر 2:</u>

وكيف تكفرون وانتم تتلى عليكم آيت الله وفيكم رسوله (القرآن)

#### جواب نمبر 1:

یہ آیت بھی تمھیں مفید نہیں کیونکہ تمہارا عقیدہ ہر جگہ ناظر کا تو بن سکتا ہے حاضر کا تو نہیں بن سکتا ۔جو دعوی لکھا ہے اس کے مطابق۔ جبکہ اس آیت سے ہر جگہ موجود ہونا ثابت کر رہے ہوتو یہ آیت تمہارے بھی خلاف ہے ۔

#### <u> جواب نمبر 2:</u>

کسی ایک مفسر جو متفق علیہ ہو اس آیت کے تحت تمہارا عقیدہ لکھا ہو ؟ کیا پندر ہ صدیوں بعد قرآن تمہیں سمجہ آیا اور 15 صدیاں فہم قرآن سے خالی گئی ہیں ۔

# <u> جواب نمبر 3:</u>

اس آیت کا مفہوم سمجھنے کیلئے کسی بھی تفسیر کو اٹھایئے معلوم ہو جائے گا کہ اوس وخزرج کو لڑائی ختم کرنے اور صلح کا حکم دیا جا رہا ہے کہ اب تم میں نبی آخر الزمان موجود ہیں اب کیوں لڑتے ہو۔ جیسے کوئی بڑا آدمی موجود ہو لوگ لڑ پڑیں تو لوگ انہیں کہتے ہیں: یار نہ لڑو، کچه خیال کرو، فلاں صاحب تشریف فرما ہیں ان کا لحاظ کرو۔ اوس اور خزرج کو سمجھانے کے لیے یہی طرز اختیار کیا گیا۔

#### جواب نمبر4:

چونکہ یہ قطعی الدلالۃ نہیں اس لئے کہ تمہارے عقیدے کو ثابت نہیں کر رہی تو یہ تمہیں مفید نہیں ۔

# <u> جواب نمبر 5:</u>

احادیث میں موجود ہے کہ سیدہ عائشہ کے حجرہ میں پردے پر فوٹو ہونے کی وجہ سے آپ ﷺ داخل نہ ہوئے جب تک اسے پہاڑ کر پرزے پرزے نہیں کر دیا گیا ۔ (مشکوۃ ص385) اب تو جگہ جگہ فوٹو ہیں تو آپ کیسے یہاں موجود ہو سکتے ہیں ؟

نیز سیدنا ابن عمر سے مروی ہے جسکا خلاصہ یوں ہے کہ جب بندہ جھوٹ بولتا ہے تو اس کے جھوٹ کی بدبو کی وجہ سے فرشتہ ایک میل دور چلا جاتا ہے۔ (ترمذی ج1ص19)

جب فرشتہ ایسی جگہ پر رہنا پسند نہیں کرتا تو سرکار طیبہ ﷺ کو آج کل ایسی مجالس عالم میں کیوں موجود سمجھا جاتا ہے ؟!!

# دلیل نمبر 3:

الم تر • (القرآن)

ترجمہ: " کیا تو نے نہیں دیکھا؟"

اگر آپ پہلے ہر جگہ موجود نہ ہوتے تو اس طرح کیوں کہا جاتا ہے ؟

جواب نمبر 1:

اگر یہی معنی ہو اور اس کے علاوہ کوئی اور معنی نہ ہو تو پھر رضا خانی اس کو دلیل بنائیں ورنہ یہ قطعی الدلالۃ نہیں آپ کے دعوی کیلئے تو آپ کی دلیل کیسے ہوئی ؟

جواب نمبر 2:

\*قرآن مقدس میں ایک جگہ ہے:

الم تروا كيف خلق الله سبع سموت طباقا • [سورۃ نوح] (كيا تم نے نہيں ديكھا كه كس طرح اللہ تعالى نے سات آسمان ته به ته بنائے ؟)

كيا تمام انسان اس وقت موجود تھے جب سات آسمان تہ بہ تہ بنائے گئے؟

\* ایک جگہ یوں ارشاد ہے:

الم يرواكم اهلكنا من قبلهم من قرن • [سورة الانعام: 6] (كيا ان لوگوں نے نہ ديكها كم كتنى جماعتيں ہم نے ان سے پہلے ہلاك كر دى ہيں؟)

كياكافر ومشرك بهي اس وقت موجود تهے ؟

اب معنی ومطلب کے بیان کیلئے بریلوی اکابر کی طرف رخ کرتے ہیں تا کہ رضاخانی مان لیں۔

ت بریلوی علامہ غلام رسول سعیدی لکھتے ہیں:

''المتر کیا آپ نے نہیں دیکھا'کی تحقیق: رؤیت کے معنی دیکھنا ہے اور یہ رؤیت قلبی یعنی علم کے معنی میں بھی آتا ہے اس لیے کہا آپ نے نہیں دیکھا اسکا معنی ہے کیا آپ نے نہیں جانا؟ یہ جملہ ان چیزوں کیلئے کہا جاتا ہے جو پہلے مذکور ہو اور جن کا پہلے علم ہو اور ان کا استعمال ان چیزوں کو یاد دلانے ان کو مقرر اور ثابت کرنے اور ان پر تعجب ڈالنے کیلئے ہوتا ہے اور کہیں اس کے بغیر بھی اس جملہ کو استعمال کیا جاتا ہے اس وقت یہ کسی چیز کی خبر دینے اور خبر پر اس کے بغیر بھی اس جملہ کو استعمال کیا جاتا ہے اس وقت یہ کسی چیز کی خبر دینے اور خبر پر تعجب میں ڈالنے کیلئے ہوتا ہے اور کبھی مجازا استعمال کرتے ہیں اور جس نے کسی چیز کو نہیں دیکھا ہو ا ہوتا ہے تاکہ مخاطب اس پر متنبہ ہو کہ یہ چیزیں اس پر مخفی نہیں ہونی چاہئے تھی اور اسکو اس پر تعجب ہونا چاہئے تھا یا یہ بتلانا مقصود ہوتا ہے کہ یہ چیزیں شہرت کے اس درجہ میں ہے کہ کسی پر مخفی نہیں ہور اس سے مقصود یہ ہے کہ اس کے بعد جو واقعہ نہیں ہے حتی کہ مخاطب پر بھی مخفی نہیں اور اس سے عبرت حاصل کی جائے۔''
ذکر کیا جا رہا ہے اس پر غور وفکر کیا جائے اور اس سے عبرت حاصل کی جائے۔''

البريلوي علامه عبد الرزاق بهرتالوي لكهتے ہيں:

''الم تر الی الذین خرجوا من دیار ہم'' (سورۃ البقرۃ: 243) کیا آپ کو علم حاصل نہیں ہوا ان لوگوں کا جو نکلے اپنے گھروں سے۔ بے شک رؤیۃ کا معنی کبھی بصیرت یعنی دل سے دیکھنا ہوتا ہے اور اس کا مطلب علم ہو تا ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد گرامی ہے وارنا مناسکنا کا معنی یہ ہے کہ ہمیں ہماری عبادت کا علم عطا فرما اور ربّ اللہ تعالی نے فرمایا: ''فاحکم بین الناس سے جو بمااراک اللہ'' (سورۃ النساء: 105) کا معنی یہ ہے آپ فیصلہ فرمائیں لوگوں کے درمیان اس سے جو اللہ نے آپکو علم عطا کیا۔ رویت قلبی دل سے دیکھنا یعنی علم حاصل ہونے کی پھر دو قسمیں ہیں کبھی مخاطب کو پہلے علم حاصل نہیں ہو تا بلکہ کلام کا تعلق ابتداء سے ہوتا ہے جس طرح کوئی شخص دوسرے کو کہے الم تر الی ما جری علی فلاں کیا تمہیں فلاں شخص کے جاری رہنے والے کام کا علم نہیں اس کلام کا مقصد دوسرےکو بتانا ہوتا ہے جسے پہلے سے علم حاصل نہیں ہوتا۔ رویت قلبی کی دوسری قسم یہ ہے کہ جب کسی کو پہلے سے علم ہوتا ہے پھر بات کو پختہ کرنے کیلئے استفہام انکاری کے طور پر یہ کلام کیا جاتا ہے الم تر کیا تمہیں علم حاصل نہیں یعنی تمہیں علم حاصل نہیں یعنی تمہیں علم حاصل نہیں عنی تمہیں علم حاصل نہیں کہ نبی کریمہ میں یہ احتمال پایا گیا ہے کہ نبی کریم ﷺ کو پہلے اس واقعہ کا علم نہ ہو بلکہ اس آیت کریمہ کو نازل فرما کر آپکو علم عطا کیا گیا ہو دوسرے معنی کے لحاظ سے ہم یہ بہی کہہ سکتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ کو رآپکو علم عطا کیا گیا ہو دوسرے معنی کے لحاظ سے ہم یہ بہ یہ کہہ سکتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ کو

اس آیت کریمہ کے نازل ہونے سے پہلے اس واقعہ کا علم حاصل تھا آپ کے علم کے مطابق آیت کریمہ کو نازل کیا گیا اب مطلب واضح ہے کہ یہ کہا گیا ہے کیا آپ کو علم حاصل نہیں ؟ یعنی یقینا آپکو علم حاصل ہے الم تر کے خطاب سے ظاہر تو یہی ہے کہ یہ خطاب نبی کریم ﷺ کو کیا گیا لیکن یہ بھی احتمال ہے کہ یہ خطاب آپ کو بھی ہے اور آپ کے ساتہ آپ کی امت کو بھی ۔ لیکن یہ بھی احتمال ہے کہ یہ خطاب آپ کو بھی ہے اور آپ کے ساتہ آپ کی امت کو بھی ۔ (نجوم العرفان ج6ص28،29،30)

18

اب معلوم ہو گیا کہ خطاب امت کو بھی ہو سکتا ہے تو کیا یُہ بھی ہر جگّہ حاضر وناظر ہونگے ۔

دوسری بات ..... یہ بھی کہ اگر آپ علیہ السلام کو ان واقعات کے مشہور ومعروف ہونے کی وجہ سے یا خدا تعالی کے یہ معلومات دینے کی وجہ سے علم ہو تو پھر یہ لفظ الم تر متوجہ کرنے کیلئے آتا ہے ان واقعات کی طرف ورنہ آپ کو ان کا علم دینے کیلئے آیت آتی ہے ـ

## دلیل نمبر 4:

ان رحمت الله قريب من المحسنين • (سورة الاعراف: 56)

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ کی احمت نیک لوگوں کے قریب ہے اور دوسری آیت:

وماار سلنك الارحمة للعالمين • (سورة الانبياء:107)

سے معلوم ہوا کہ آپ ﷺ اللہ کی رحمت ہیں تو سرکار نیک لوگوں کے قریب ہوئے اور

ورحمتى وسعت كل شيء • (سورة الاعراف: 156)

سے معلوم ہوا کہ اللہ کی رحمت نے ہر شے کو گھیر ے ہوئے ہے تو حضور ہر شیء کو گھیرے ہوئے ہیں یعنی ہر جگہ حاضر وناظر ہیں ـ

#### <u>جواب نمبر 1:</u>

یہ تفسیر پندرہ صدیوں میں کسی متفق ومعتمد علیہ نے نہیں کی ـ

#### <u>جواب نمبر2:</u>

قرآن میں رحمت ،بارش ،تکلیف کے بعد راحت ،میاں بیوی کے مابین محبت،وغیرہ کو بھی کیا گیا ہے اور بریلوی ملاؤں نے تو اپنے بزرگوں کو رحمۃ للعالمین قرار دیا گیا ہے ، کیا یہ سب چیزیں ہر جگہ حاضر وناظر سمجھی جائیں ۔

#### <u>جواب نمبر 3:</u>

آپ ایک جگہ تشریف فرما ہیں اور آپ کا دیا ہو ادین جو رحمت ہے وہ ہر جگہ ہے دیا ہوا قرآن ہر جگہ ہے اللہ علیہ اور آپ کی برکات جو رحمت ہے وہ ہر جگہ لوگوں پر برس رہی ہے جیسے سورج ایک جگہ دھوپ ہر جگہ ایسے ہی سرکار طیبہ ایک جگہ آپکی برکات و رحمتیں ہر جگہ ۔ جو اب نمبر 4:

دلیل دعوی کے مطابق نہیں دعوی صرف ناظر ہونے کا دلیل حاضر وناظر کی۔

# جواب نمبر 5:

اس سے مراد خاص قسم کی رحمت ہے جو کہ مومنوں کے اوپر ہوتی ہے اور اس سے ہر جگہ کا دعوی بھی چھوڑ دینا چاہیئے کیونکہ ہر جگہ تو مومن نہیں ہیں ۔

# دليل نمبر 5:

ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاءوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحراليما (النساء: 64)

# <u> جواب:</u>

پہلی بات: یہ آیت بھی تمہیں مفید نہیں ہے۔ اس لیے کہ اس میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس جانے کا ذکر ہے، جب آپ صلی اللہ علیہ و سلم ہر جگہ تشریف فرما ہیں تو آپ کے پاس جانے کا کیا مطلب؟!! وہیں سے ہی جہاں آدمی سے گناہ ہو آپ صلی اللہ علیہ و سلم سے کہہ دیا جائے کہ میرے لیے دعا کریں مگر وہاں جانا تو ہماری دلیل ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم چونکہ ہر جگہ نہیں ہیں اور نہ ہی ہر جگہ کو دیکہ رہے ہیں اس لیے آپ کے جانا چاہیے۔

دوسری بات. بریلوی حضرات کا عمل تو اس کے خلاف ہے کہ یہ تو وہاں جاتے نہیں بلکہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم کو اپنے گھر بلاتے ہیں۔

19

دلیل نمبر6:

وماكان الله لرلي عذبهم وأنت فرليهم (الانفال: 33)

یعنی عذاب الّہی اس لیے نہیں آتا کہ آپ موجود ہیں اور عام عذاب تو قیامت تک کسی جگہ نہیں آئے گا۔ (جاء الحق: ص118)

جواب:

قرآن پاک میں ہے:

وإذا كنت فرالي هم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك وارالي أخذوا أسلحتهم (سورة النساء: 102)

کہ جب آپ لوگوں میں ہوں تو نماز ان کو خود پڑ ھائیں۔

پہلی بات: اگر آپ موجود ہیں تو بریلوی ملت نماز بجائے رضاخانی کے پیچھے پڑھنے کے آپ علیہ السلام کے پیچھے ادا کریں

روسری بات: روایت میں آتا ہے کہ اگر میں آپ میں ہوا تو جب دجال نکلے گا تو میں اس کے لیے کافی ہوں۔

تیسری بات: تو اگر آپ موجود ہیں تو پھر رضا خانی حضرات کو زکو ہسے بھی چھٹی کرنے کی گنجائش شائد نظر آ جائے کہ زکو اہ لینے کا حکم بھی قرآن مجید نے آپ علیہ السلام ہی کو دیا ہے تو جب آپ موجود ہیں تو زکو اُہ بھی خود ہی وصول کریں تو ادا کرو ورنہ فاضل بریلوی کی طرح چھٹی کرو کہ ساری زندگی ایک پیسہ زکو اُہ نہیں دی۔

# دلیل نمبر7:

النبي أولى بالمؤمنرلان من أنفسهم وأزواجه أمهاتهم (سورة الاحزاب: 6)

قاسم نانوتوی تحذیر الناس ص 10 پر لکھتے ہیں: اس آیت میں ''اولی'' کے معنی قریب تر ہیں۔ تو آیت کے معنی ہوئے؛ مسلمانوں سے ان کی جان سے بھی زیادہ قریب ہیں اور زیادہ قریب چیز نظر نہیں آتے۔ (جاء الحق: ص 120) جواب:

اس آیت کو رضاخانی حضرات سمجھے ہی نہیں ورنہ یاد رکھیں عرف عام میں قریبی کا معنی کیا ہے وہ ہم عرض کر دیتے ہیں۔ مثلاً آپ کسی دوست یا رشتہ دار کا تعارف کرواتے ہیں کہ یہ ہمارے بہت قریبی ہیں۔ اس کا کیا مطلب کہ وہ ہر وقت ہمارے پاس رہتے ہیں؟ ہرگز نہیں بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس سے ہمارا تعلق بہت قرب کا ہے، رشتہ بہت قریب کا ہے۔ تو جب نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم کو قریب تر مانا گیا تو اس کا مطلب بھی یہی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کا تعلق ہر امتی سے اس قدر زیادہ ہے کہ اتنا تعلق اس کا اپنی جان سے بھی نہیں، یعنی آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے حقوق اس امت پر اس قدر ہیں کہ آپ کی امت کے اپنے اوپر بھی نہیں۔ تو اس آیت میں سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ و سلم سے امت کے رشتہ اور تعلق کو بیان کیا گیا ہے مگر یہ لوگ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی عظمت و شان گھٹانے کے لیے ہر جگہ مانتے ہیں۔ (کما مر مفصلا واضحا)

# دليل نمبر8:

وسراياري الله عملكم ورسوله (سورة التوبة: 94)

معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم اعمال امت کا مشاہدہ کر تے ہیں۔

#### جواب:

اگر سرسری طور پر اس آیت کا شان نزول ہی دیکہ لیا جائے تو اس سے استدلال کی خامی واضح ہو جاتی ہے۔ غزوہ تبوک کے موقع پر ان منافقین نے حیلے بنا کر شریک نہ ہونے کی اجازت طلب کر لی اور آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے یہ سمجھتے ہوئے اجازت عنایت فرما دی کہ یہ لوگ واقعی معذور ہیں تو اللہ پاک نے ارشاد فرمایا؛ عفا الله عنك لم أذنت لهم حتی یتبرلیان لك الذین صدقوا

وتعلم الكاذبرليان (سورة التوبة: 43)

اور اگراس سے مراد رؤیت بصری ہے تو پھر اسی سورت میں آگے ہے کہ یہ بھی اور مومنین بھی دیکھتے ہیں تو پھر سارے مؤمنین بھی حاضر ناظر ٹھ<u>ھرے؟؟</u>

# دلیل نمبر 9:

ماكنت تقول في هذ االرجل (الحديث)

یعنی قبر میں فرشتے پوچھتے ہیں: اس آدمی (یعنی محمد صلی اللہ علیہ و سلم) کے بارے میں کیا کہتے ہو؟ معلوم ہوا کہ آپ ہر جگہ موجود ہیں ۔

#### <u>جواب نمبر 1:</u>

اس مسلّم میں دلیل قطعی لانی چاہیئے تھی اور یہ دلیل قطعی نہیں کیونکہ متواتر نہیں ـ

#### <u>جواب نمبر2:</u>

جوآدمی مشہور اور معروف ہو یا کوئی جگہ جس کا تصور ذھن میں ہو اس کے بارے میں ہذا کہہ دیا جاتا ہے

# <u> جواب نمبر 3:</u>

چاند کو سیدنا ابر اہیم علیہ السلام ہذا رہی کہہ رہے ہیں کیا چاند ہر جگہ موجود ہے۔

#### جواب نمبر 4:

سیدنا جبرئیل علیہ السلام ایک اعرابی کی شکل میں سوالات کرتے ہیں ان کے چلے جانے کے بعد آپ ﷺ نے فرمایا:

ہذا جبر ئیل • یہ جبر ئیل تھے - (بخاری ج2ص704،مسلم ج1ص29)

کیا جبرئیل امین ہر جگہ حاضر وناظر ہیں ؟معلوم ہو گیا کہ لفظ ''ھذا'' ہمیشہ محسوس اور دکھائی دی جانے والی چیز کیلئے استعمال نہیں ہوتا بلکہ جس چیز کا ذھن میں تصور ہواس کیلئے بھی ھذا بول دیتے ہیں۔

تو فرشتے اشارہ کر رھے ہیں جو سرکار طیبہ ﷺ کا تصور اس کے ذہن میں اس طرف ۔

# جواب نمبر 5:

فاضل بریلوی فرماتے ہیں:

''ما تقول فی ہذا الرجل'' ان کے بارے میں کیا کہتا ہے۔ اب نہ معلوم سرکار خود تشریف لاتے ہیں یا روضہ مقدسہ سے پردہ اٹھا دیا جاتا ہے ۔ (ملفوظات حصہ ص75)

تو جب احتمال آگیا تو استدلال باطل بو گیا ـ

#### <u> جواب نمبر 6:</u>

سرکار طیبہ ﷺ بقول تمہارے وہاں تشریف لے جاتے ہیں تو معلوم ہوا کہ پہلے وہاں نہ تھے ۔ جو اب نمبر 7:

سر کار طیبہ ﷺ بقول تمہارے اگر قبر میں تشریف لے جاتے ہیں تو پھر صبح کے وقت کیوں پوچہ رہے ہیں ''متی دفن ہذا؟'' اس آدمی کو کب دفن کیا گیا ہے ؟ (مشکوۃ شریف ج1ص145)

اور یوں کیوں فرما رہے ہیں مسجد کے خادم کے دفن ہو نے کا جب آپ کو علم ہوا کہ: افلا کنتم آذنتمونی بہ دلونی علی قبرہ•

(بخارى ج1ص65،مسلم ج1ص309)

تم نے مجھے اس کے جنازے کا کیو ں نہ بتایا اچھا مجھے اُسکی قبر بتاؤ ۔اگر آپ رات کو وہاں تشریف لے گئے تو پھر یوں کہنے کی کیا ضرورت ؟

# <u>جواب نمبر 8:</u>

پہلے یہ بات بتائی جائے کہ نبی پاکﷺ کو رجل (آدمی )کہا جارہا ہے کیا تم نبی پاکﷺ کو آدمی ،بشر ماننے کیلئے تیار ہو ؟

اگر ہو تو وہ تمام فتوے ہم حاضر کردیتے ہیں جو نبی پاک کو ''بشر ''کہنے پر بریلوی اکابر نے دیے ہیں تو یہ دلیل تو تمہارے لیے ایمان لیوا ثابت ہو گی ۔

#### <u>دلیل نمبر 10:</u>

وعن أم سلمة قالت: استرلياقظ رسول الله صلى الله عارلياله فرعا يقول: "سبحان الله ماذا أنزل اللرليالة من الخزائن؟ وماذا أنزل من الفتن؟ (مشكواة المصابيح: باب التحريص على قيام الليل)

اس سے معلوم ہوا کہ آئندہ ہونے والے فتنوں بچشم ملاحطہ فرما رہے ہیں۔ (جاء الحق: 122)

پہلی بات ....اس میں تو کہیں بھی یہ نہیں ہے کہ ہر ہر جگہ اور ہر ہر وقت رسول پاک صلی اللہ علیہ و سلم دیکہ رہے ہیں، اس حدیث سے تو یہ ثابت ہو رہا ہے کہ خزائن اور فتن اس رات میں کئی نازل ہوئے اور یہ حدیث آپ کے خلاف ہے کہ اس سے پہلے آپ علیہ السلام خزائن اور فتن کو نہیں دیکہ رہے تھے ورنہ گھبرانا چہ معنی دارد؟ تو اس سے تو حاضر ناظر کی نفی معلوم ہوتی ہے، چونکہ دعوی بریلوی حضرات کا تو یہ ہے کہ ہر ہر جگہ اور ہر ہر وقت آپ کے پیش نظر ہے مگر یہ تو چند ایک خزائن اور فتن کا ذکر ہے نہ کہ کلی خزائن اور فتن کا۔

دوسری بات..... ان کے علاوہ بے شمار کئی دیگر اشیاء، باتیں، انسان اور حیوانات ہیں ان کا کیا بنا؟ ان کا تو اس میں ذکر ہے ہی نہیں۔

تو یہ کہنا کہ تمام اشیاء کا علم ہو گیا ہو یہ غلط ہے۔

ہم مسئلہ علم غیب کی تردید میں بریلوی حضرات کے دلائل کے جوابات میں عرض کر آئے ہیں کہ سیدنا حذیفہ فرماتے ہیں کہ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے میں نے اس فتنہ کے بارے میں نہ پوچھا ہے اور نہ ہی آپ نے ارشاد فرمایا جو اہل مدینہ کو مدینہ سے نکال دے گا۔ تو تمام فتنوں کا علم میں آنا بھی مسلم نہیں باقی باتیں تو پیچھے رہ گئیں۔

## دلیل نمبر 11:

وعن أنس قال نعى النبي صلى الله علرايه وسلم زيدا وجعفرا وابن رواحة للناس قبل أن يأترايه خبر هم فقال أخذ الراية زيد فأصراياب ثم أخذ جعفر فأصراياب ثم أخذ ابن رواحة فأصراياب وعراياناه تذرفان حتى أخذ الراية سراياف من سراياوف الله حتى فتح الله علراياهم. (مشكولة: باب المعجزات)

#### جواب:

پہلی بات ....یا تو رسول پاک صلی اللہ علیہ و سلم کو یہ واقعہ منکشف کر دیا گیا یا پھر جبرئیل امین کے ذریعے وحی کر کے آپ کو اس واقعہ کے سارے احوال بتا دیے گئے۔ دعوی تو سارے عالم کے ذرے ذرے پر نظر مبارک کا ہے اور دلیل میں ایک جزئیہ پیش کرنا یہ عقل مندی اور دانش مندی نہیں بلکہ اپنے گھر سے جاہلیت کی دلیل پیش کرنا ہے۔

دوسری بات ..... یہ کشف ہونا انسانی طاقت اور بس میں نہیں ہوتا بلکہ خدا تعالیٰ کی طرف سے ہو جاتا ہے اور یہ دائمی بھی نہیں ہوتا۔ تو معلوم ہوا کہ یہ آپ کے مسئلہ کے لیے مفید نہیں۔ ترسدی دات کے مسئلہ کے ایک عقدہ میں مفید نہیں۔ ترسدی دات

تیسری بات ..... یہ دلیل قطعی نہیں بلکہ خبر واحد ہے جو کہ آپ کے عقیدہ میں مفید نہیں۔

# دلیل نمبر 12:

عن أبي الدرداء: قال كنا مع رسول الله صلى الله علراله و سلم فشخص ببصره إلى السماء ثم قال هذا

أوان يختلس العلم من الناس حتى لايقدروا منه على شيء (جامع الترمذي: باب العلم)

اس کی شرح میں ملا علی قاری لکھتے ہیں:

فكانه عليه السلام لما نظر الى السماء كوشف (جاء الحق: 122)

#### جواب:

- 1: یہ خبر واحد ہے جو عقیدہ کے باب میں مفید نہیں ہے۔
- 2: کشف کا ہونا امر اختیاری نہیں یہ امر غیر اختیاری ہے تو اگر یہ کسی امر جزئی میں ہوا تو اس سے آپ کا دعوی کیسے ثابت ہوا؟ کیونکہ آپ کا دعوی تو تمام عالم اور تمام جہان پر نظر مبارک ہونے کا ہے۔

22 <del>اس سے تو معلوم ہوا کہ اس سے پہلے آپ صلی اللہ علیہ و سلم حاضر و ناظر نہ تھے۔</del> دلیل نمبر 13:

حدیث قدسی ہے: کنت سمعہ الذی یسمع بہ و بصرہ الذی یبصر بہ و یدہ الذی یبطشہ بہا الخ ایک

اور روایت میں ہے: و لسانہ الذی یتکلم بہ اس عبارت میں صاف اقرار ہے کہ جب انسان فنا فی اللہ ہو جاتا ہے تو خدائی طاقت سے دیکھتا، سنتا، چھوتا اور بولتا ہے یعنی عالم کی ہر چیز کو دیکھتا ہے، ہر دور اور نزدیک کی چیزوں کو پکڑتا ہے۔ یہی حاضر ناظر کے معنی ہیں اور جب معمولی انسان فنا فی اللہ ہو کر اس درجے میں پہنچ جاویں تو سید الانس و الجان علیہ الصلاۃ والسلام سے برُ ه كركون فنا في الله بو سكتا بحج؟ تو آپ صلى الله عليه و سلم بدرجه اولى حاضر ناظر بوئے-(جاء الحق: ص149)

یہ تو خبر واحد ہے، یہ تو آپ کو مفید نہیں ہے۔ :1

شاہ صاحب نے تفسیر عزیزی میں(تحت تفسیر سورۃ مزمل)، حافظ ابن کثیر نے اپنی تفسیر :2 میں (ج5 ص77) اور امام بیہقی نے کتاب الاسماء و الصفات میں (ج1 ص345) میں اس کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ بندہ کثرت عبادت سے اللہ کا مقبول بن جاتا ہے، اس کے سب اعضاء کا اللہ تعالیٰ خود محافظ بن جاتا ہے اور اس کے ہاته، پاؤں، کان اور آنکه اللہ کی مرضی کے تابع بن جاتے ہیں۔

یہ بزرگوں کی اس حالت کا بیان ہے کہ جب ان سے کرامات صادر ہوتی ہیں تو اس وقت ان سے یہ افعال صادر ہوتے ہیں جو من جانب اللہ ہوتے ہیں۔ ہاں ظہور ان بزرگوں کے وجود سے ہوتا ہے اور طاقت و قدرت خدا تعالیٰ کی استعمال ہوتی ہے۔ تو یہ اُس حالت کا بیان ہے، اس سر تو آپ ہر ہر بزرگ کو حاضر ناظر ثابت کرنا چاہتے ہیں۔ العیاذ باللہ

# دلیل نمبر 14:

السلام عليك ايهاالنبي٠

صیغہ خطاب سے درود سلام کا عرض کرنا بتاتا ہے آپ ﷺ ہر جگہ موجود ہیں کیوں نمازی بھی تقریبا ہر جگہ ہوتے ہیں۔

## جواب نمبر 1:

جیسے خطوط میں خطاب کے الفاظ لکھے جاتے ہیں مثلاً السلام علیکم ورحمۃ اللہ وبر کاتہ، حالانکہ حاضر وناظر کوئی بھی نہیں سمجھتا۔

جیسے نبی پاکﷺ نے ''انی ادعوک بدعایۃ الاسلام'' خط میں ہرقل کو لکھا حالانکہ وہ کافر ہے اور ہر جگہ حاضر وناظر اسے ماننے کیلئے بریلوی بھی قطعا تیار نہیں تو یہ خطاب خطوط کی طرح کہ جب قاصد خط لے جا کر پہنچاد کا تو خطاب درست ہو جائے گا اسی طرح جب یہ درود سلام پڑھا جاتا ہے تو مقصود یہی ہوتا ہے کہ فرشتے یہ سلام آپ کی خدمت میں پہنچا دیں گے تو یہ درست ہے اور احادیث کے مطابق ہے۔

من صلى على عند قبرى سمعتم ومن صلى على نائيا ابلغتم٠

ان للم ملائكة سياحين في الربض ببلغوني عن امني السلام.

کچہ فرشتے اسی کام پر مقرر کیے گئے ہیں جو امت کا سلام آپ تک پہنچاتے ہیں تو معلوم ہو گیا دور سے سلام وصلوۃ فرشتے پہنچاتے ہیں چاہے صیغہ خطاب سے ہو یا نہ ہو ۔

# <u> جواب نمبر 2:</u>

مسئلہ عقیدے کا ہے یہ خبر واحد ہے جو اس سے ثابت نہیں ہوتا ۔

#### جواب نمبر 3:

مولوی فیض احمد اویسی ''فرشتوں کے ذریعے ندا پہنچایا جانا'' کا عنوان باندھ کر پہلی حدیث ان للمملائكة سياحين في الارض ،الحديث ، لائے اور لكها: حدیث التحیات میں سلام کا طریقہ اس طرح پر سکھایا گیا ہے۔التحیات للہ والصلوت الخہ (ندائے یارسول اللہ ص30)

معلوم ہوا کہ یہ بھی فرشتوں کے ذریعے پہنچایا جاتا ہے ۔ اگر کوئی یوں کہے کہ شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے نزدیک یہ تشہد کے الفاظ اس لیے ہیں کہ حقیقت محمدیہ ہر ذرہ میں موجود ہے تو جوابا عرض ہے کہ بریلوی علامہ پیر نصیر الدین گولڑوی لکھتے ہیں:

بعض کم علم حقیقت محمدیہ سے مراد رسالت مآب ﷺ کی معروف ذات لیتے ہیں جو غلط محض ہے - (راہ ورسم ومنزل ہا ص63)

اور دوسری بات یہ ہے کہ عقیدے کا مسللہ حدیث خبر واحد سے بھی ثابت نہیں ہوتا چہ جائیکہ کسی بزرگ کی بات سے ہو۔

ہماری اس تحریر سے یا رسول اللہ کہنے کا مسئلہ بھی حل ہو گیا ۔اگر کوئی درود شریف میں یہ لفظ استعمال کرے اور مقصود وہی ہے کہ فرشتے پہنچائیں گے تو درست ہیں مثل السلام علیک ایھاالنبی کے ،اور عبد السمیع رامپوری صاحب لکھتے ہیں جس نے یا رسول اللہ کہا تواس کے معنیٰ عربی قاعدہ سے یہ ہوئے کہ میں رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلّم کوپکارتاہوں یعنٰی اُن کو یادکرتاہوں اور انكا نام ليتابون- (انوارساطعه ص321)

یعنی ''یارسول اللہ'' کامعنی یہ ہے میں ان کا نام لیتاہوں اس میں حاضروناظرسمجھنا کہاں سے ہوا،ایک جگہ یوں لکھتے ہیں تمھارے نام پہ قربان یارسول االلہفداتم پہ میری جان یارسول االلہ ۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ میری جان حضرت پر قربان ہے ،اسکی مراد جملہ خبریہ ہے اگرچہ اس نے لفظ ندا یہ بولا کیا ضرور ی ہےکہ یوں کہو یہ شخص خداکی طرح حاضروناظر جان کر پکارتاہےالبتہ تم خود شرک وکفرکے معنی یہ کہہ کر لوگوں کے ذہن میں جماتے ہو کہ لفظ یا نہیں ہوتا مگر واسطے حاضر کے الخ۔ (انوار ساطعہ ص319)

معلوم ہوگیا خدا کی طرح ہر جگہ حاضروناظر مان کر یارسول االلہ کہنا شرک ہے،اوربریلویوں کے بہت بڑے سکالر پروفیسر مسعود لکھتے ہیں: ''یارسول اللہ ہمراہی درود شریف یا بوقت کسی موقع کے اوپر مزارشریف وغیرہ کے درست ہے اور ہر وقت مثل نشست وبرخاست کے کہنا ناجائز ہے۔" (تذکرہ مظہر مسعودص131)

اگر یہ ہر جگہ مانتے تو ناجائز نہ کہتے۔

# دليل نمبر 15:

نبی باک اللہ نے فرمایا:

ان الله زوى الى االرض حتى رايت مشارقها ومغاربها.

اللہ تعالی نے میرے لئے زمین کو سمیٹ دیا ہے یہاں تک کہ میں نے اس کے مشارق ومغارب کو دیکھا۔

اس سے معلوم ہوا کہ آپ ﷺ رشے دیکه رہے ہیں ہمارا دعوی ثابت ہو گیا۔

#### جواب نمبر 1:

یہ خبر واحد ہے اس سے عقیدہ ثابت نہیں ہو تا۔

#### جواب نمبر 2:

ایک دفعہ اللہ تعالی نےمشرق ومغرب کی سیر کرا دی اس سے ہر وقت ہر جگہ موجود ہونا کیسے لازم آتا ہے جب کہ آپ کا عقیدہ تو ہر وقت کا ہے ۔اور ایک <u>دفعہ</u> کا دیکھنا جو ہے اس سے بھی یہ ثابت نہیں ہوتا کہ آپ نے ہر ہر ذرے ہر ہر قطرے اور ہر ایک شے کو تفصیلا دیکھا ہو۔

آدمی اپنے سر کو روزانہ کئی بار دیکھتا ہے مگر کتنے بال ہیں لمبے کتنے ہیں یہ اسے معلوم نہیں ہوتًا نبی پاکﷺ نے بیت المقدس کو تو دیکھا تھا مگر اسکی کھڑ کیا ں ودروازے کتنے تھے یہ آپکو معلوم نہ تھا اسی لیے تو اللہ تعالیٰ نے مدینہ طیبہ میں وہ عمارت سامنے کر دی آپ دیکہ کر بتاتے رہے۔

## جواب نمبر 3:

یہ واقعہ معراج کا ہے جب آپ کا دعوی تو شروع سے ہے اس لیے دلیل آپ کی نہیں بن

<del>۔ سکتی حکونکہ آپ کو ماننا پڑیگا پہلے حاضر وناظر نہیں تھے۔اگر پہلے سے مانتے ہو تو یہ دلیل ۔</del> آپکو مفید نہیں۔

# جواب نمبر 4:

اگر آدمی لاکه دو لاکه کے مجمع کو دیکھے کیا ہر آدمی کے بال ،کپڑے ،اعضاء،داڑھی وغیرہ سب کو دیکھتا ہے جیسے یہ سب چیزیں آدمی نہیں دیکھتا ایسی صورت یہاں تصور کر لیں یا آدمی ایک باغ دیکھتا ہے کیا ہر ایک ٹہنی کو ہر ایک پتے کو ہر شاخ کو دیکھتا ہے ؟باغ تو دیکھتا ہے مگر ہر ہرشے کو نہیں دیکھتا قس علی ہذا

# <u>جواب نمبر 5:</u>

حافظ ابن حجر رحمة الله عليه لكهتے ہيں:

اگر یہ بات ثابت ہو جائے کہ معراج کی رات آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے روئے زمین کے تمام مومن آدمیوں کو دیکہ لیا تھا تو پھر سب کو صحابی ماننا پڑیگا الخ (شرح نحبۃ الفکر: ص85 ملخصاً)

# دليل نمبر 16:

کلمہ طیبہ سے حاضر ناظر کا ثبوت ملتا ہے۔ ''لا الم الا اللہ'' میں الا کے بعد الوہیت کا ثبوت ہے اور ''محمد رسول اللہ'' میں رسالت کا ثبوت ہے۔ جس طرح الوہیت ہر جگہ ہے اسی طرح رسالت بھی ہر جگہ ہے۔ الوہیت ایک وصف ہے تو موصوف بھی ہر جگہ ہو گا، اسی طرح رسالت بھی ایک وصف ہے تو موصوف بھی ہر جگہ ہو گا۔

#### <u>جواب:</u>

عقائد قیاس سے تو ثابت نہیں ہوتے۔ اگر یونہی قیاس ہے تو پھر آئیے! صدارت و وزارت ایک وصف ہے جب پورے پنجاب کا وزیر ہے تو کیا وہ ہر جگہ ہو گا؟ کیا پورے ملک کا صدر ہے تو کیا وہ پورے ملک موجود ہوا؟

آنحضرت صلى اللہ عليہ و سلم كى نبوت و رسالت كو الوہيت سے تشبيہ دينا يہ رضا خانى دجل ہے كہ بات كو الجهانے كے ليے خدا كى مثال ديتے ہيں۔ جب خدا جيسا كوئى ہے نہيں تو مثال كيوں لاتے ہو؟

رسول پاک صلی اللہ علیہ و سلم کی مثال قرآن پاک میں روشن چراغ سے دی گئی ہے، چراغ رکھا تو ایک جگہ جاتا ہے لیکن اس کی روشنی اطراف کو روشن کرتی ہے۔ تو بات اب واضح ہوئی کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی نبوت جو آپ کا وصف اور روشنی ہے وہ بھی آپ صلی اللہ علیہ و سلم تو ایک ہی جگہ تشریف فرما ہیں۔

#### دليل:

حضرت امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ ارشاد فرماتے ہیں:

واذا سمعت فعنك قولا طيبا

واذا نظرت فما ارى الاک

اے حنفی بننے کا دعوی کرنے والو! یہ ہے امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کا فرمان اور عقیدہ اب فرمائیے امام صاحب کو بھی مشرک!!

(جاء الحق: ص148، مقياس حنفيت: ص285)

#### جواب:

دوسری بات..... اگر مان بھی لیا جائے تو بھی اعتراض نہیں کہ اس کا مفہوم یہ ہے کہ میری نظر میں آپ جیسا کوئی نہیں، جس کو بھی دیکھیں آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی عظمت اور شان کے مقابلے میں کم ہے، تو ہر طرف آپ صلی اللہ علیہ و سلم کا ہی شان و مقام ومرتبہ مسلم ہے اور وہی ہماری نظر میں ہے چاہے ہم کہیں بھی ہوں۔

# مسئلہ حاضر ناظر کی عام تفہیم

اس مسئلہ کی عامی تفہیم یوں ہو سکتی ہے جیسا کہ رئیس المناظرین ، عمدۃ المحققین مولانا منظور احمد نعمانی نے فرمایا ہے ہم انہی کا مضمون نقل کرتے ہیں۔ مولانا لکھتے ہیں: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حاضر ناظر ہونے کا عقیدہ بالکل ہے اصل بلکہ

نصوص صریحہ شرعیہ کے خلاف اور مشرکانہ عقیدہ ہے ۔ ''علی کل شیئ شہید'' اور ''لکل شیئ محیط" صرف حق تعالیٰ کی صفت ہے۔ اس گمراہانہ عقیدہ کو اسلامی تعلیمات سے اسی قدر بعد ہے جس قدر بت پرستی اور عقیدہ تثلیث کو اسلام اور عقیدہ توحید سے۔ اگر اس عقیدہ کے خلاف نصوص ناطق نہ ہوتے جب بھی اصول اسلام میں اس کی کوئی گنجائش نہ تھی، لیکن صورت حال یہ ہے کہ کتاب وسنت میں اس کے خلاف بے حساب دلائل موجود ہیں جن کا احصاء اور استيعاب بهي نہيں کيا جا سکتا۔

آنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم كے لحاظ سے اس عالم كے تين حصے ہيں ايک وہ دور ہے جب کہ آپ کی روح پاک کی تخلیق ہو چکی تھی لیکن آپ اس عالم آب وگل میں تشریف نہیں لائے تھے اس دورمیں آپ کی روح پاک کو بہت سے روحانی کمالات حاصل تھے اور حسب تصریح علماء کرام واشارات نصوص آپ کی روح مبارک اس وقت بھی وصف نبوت کے ساته موصوف تھے۔

كنت نبيا وادم بين الروح والجسد٠

میں اس وقت نبی تھا جب کہ آدم روح اور جسم کے درمیان میں تھے۔

دوسرا دور آپ کا وہ ہی جب آپ اس عالم میں تشریف لے آئے آس دور کا آغاز ولادت طیبہ سے اور اختتام وفات شریف پر ہوتا ہے۔

تیسرا دور عالم برزخ کا ہے اس کا آغاز و اَات شریف سے ہوا ہے اور اب قیامت تک یہی دور ہے قرآن وحدیث میں ان تینوں زمانوں کے متعلق تصریحات ماتی ہیں کہ حضور سرور عالم صلَّى اللہ علیہ وسلم ہر جگہ حاضر وناظر نہیں ہیں ، دور اول کے متعلق (جس کو عالم روحی یا عالم نوری کہنا چاہیے) قرآن پاک میں جا بجا اس کی تصریحات موجود ہیں ۔ سورۃ ''آل عمران ''

وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم وما كنت لديهم إذ يختصمون٠

اس کا مطلب یہ ہے کہ "جس وقت "بیت المقدس" کے مجاورین حضرت مریم علیہ السلام کی کفالت کے معاملہ میں جھگڑا کررہے تھے اور قرعہ اندازی ہورہی تھی تو اے رسول تم اس وقت ان کے پاس موجود نہ تھے کہ ان باتوں کا تم کو علم ہوتا بلکہ اب ہم تم کو بذریعہ وحی کے یہ سب کچہ بتلا رہے ہیں۔

اور سورۃ ہود میں ارشاد ہے:

تلك من أنباء الغراليب نوحرالها إلراليك ما كنت تعلمها أنت و لا قومك من قبل •

(یعنی ہمارے پیغمبر نوح علیہ السلام) کا یہ واقعہ منجملہ اخبار غیب کے ہے جس کوہم وحی کے ذریعہ سے آپ کے پاس پہنچاتے ہیں پہلے سے نہ آپ اس کو جانتے تھے نہ آپ کو قوم جانتی تھی۔

اور سورۃ یوسف میں ہے:

ذلك من أنباء الغراليب نوحراليه إلراليك وماكنت لديهم إذ أجمعوا أمر هم و هم يمكرون٠

یعنی یہ قصہ غیب کی خبروں میں سے ہے ہم ہی آپ کو وحی کے ذریعہ سے یہ قصہ بتلاتے ہیں ۔اور آپ ان (برادران یوسف) کے پاس اس وقت موجود نہ تھے جب کہ آنہوں نے یوسف کو کنویں میں ڈالنے کا پختہ فیصلہ کیا آور جب کہ وہ خفیہ تدبیروں میں لگے ہوئے تھے۔ اور سورۃ قصص میں ارشاد ہے:

وما كنت بجانب الغربي إذ قضر إلى نا إلى موسى الأمر وما كنت من الشاهدين.

یعنی اے رسول جس وقت ہم نے موسی کی طرف یہ حکم بھیجا تھا تم اس مغربی جانب نہ تھے

اور یقیناً تم وہاں حاضر نہ تھے۔

پھر اسی سورت میں آگے ارشاد ہے:

وما كنت بجانب الطور إذ نادينا ولكن رحمة من ربك الآية ٠

اس کا خلاصہ یہی ہے کہ جب نے موسی کو پکارا تھا تو اے رسول اس وقت تم طور کے پاس موجود نہ تھے اور اب یہ جو کچہ حالات تم کو اس وقت کے تم کو معلوم ہو رہے ہیں سو یہ تم پر خدا کی رحمت ہے کہ وہ تم کو وحی کے ذریعہ سے ایسی ایسی عجیب وغریب باتیں بتلا رہا ہے۔

ان تمام آیات سے آفتابِ نیمروز کی طرح روشن ہے کہ حضور علیہ الصلولۃ والسلام اس عالم روح میں بھی ہر جگہ حاضر وناظر نہ تھے۔

نیز زمانہ نبوت کے متعلق بھی قرآن وحدیث میں اس کی تصریحات ملتی ہیں بطور نمونہ مشتے از خروارے چند آیات واحادیث پیش کی جاتی ہیں، بعض منافقین کے بارے میں سورہ بقرہ ہی میں ارشاد ہے۔

ومن الناس من يعجبك قوله في الحرالي الانالي الدنالي ويشهد الله على ما في قلبه و هو ألد الخصام،

مطلب یہ ہے کہ لوگوں میں بعض منافق وہ بھی ہیں جن کی بات اے رسول آپ کو اچھی معلوم ہوتی ہیں کیونکہ وہ بہت چکنی چیڑی باتیں کرتے ہیں اور بہت زیادہ اظہار محبت کرتے ہیں اور اس پر خدا کی قسمیں کھاتے ہیں اور فی الحقیت وہ دشمن اسلام ومسلمین اور نہایت جھگڑالو ہیں۔

(خلاصة مافي المعالم والخازن)

نیز منافقین ہی کی جماعت کے متعلق سورہ منافقین میں ارشاد ہے:

وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم وإن يقولوا تسمع لقولهم كأنهم

یعنی وہ ایسے ہیں کہ جب آپ ان کو دیکھیں تو ان کے قدوقامت آپ کو خوش نما معلوم ہوتے ہیں اور اگر وہ کچہ کہیں تو آپ اس کو سچ سمجہ لیں۔ (کذافی المعالم والخازن)

اور مدنیہ کی بعض نہایت گہرے منافقوں کے متعلق سورہ توبہ میں ارشاد ہے:

ومن أهل المدينة مردوا على النفاق التعلمهم نحن نعلمهم.

یعنی بعض اہل مدینہ سے منافقت میں بہت مشاق ہیں اے رسول آپ ان کو نہیں جانتے ہم خوب جانتے ہیں۔

ان آیتوں سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے زمانہ کے بعض منافقین کو نہیں جانتے تھے اور ان کی خفیہ ریشہ دوانیوں کی آپ کو خبر نہیں ہوتی تھی، حالانکہ اگر آپ ہر جگہ حاضر وناظر ہوتے تو کوئی بات آپ کے لیے راز نہ رہتی اور آپ پر سب کچه ظاہر ہوتا ۔ مزید توضیح کے لیے اس سلسلہ میں ایک واقعہ کا ذکر کر دینا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے جس کا اجمالی ذکر قرآن مجید میں بھی ہے۔ لیکن پوری تفصیل صحیح بخاری شریف اور دوسری کتب حدیث میں موجود ہے ،واقعہ یہ ہے کہ:

ایک غزوہ میں عبداللہ بن ابی منافق نے کسی موقع پر کہا:

لاتنفقوا على من عندرسول الله.

جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس رہنے والے ہیں ان پر کچہ خرچ مت کرو۔

نیز اسی مجلس میں اس نے یہ بھی کہا:

ولئن رجعنا إلى المدينة لرل خرجن الأعز منها الأذل.

اگر ہم مدینہ پہنچتے ہیں تو ہم میں سے جو زیادہ عزت والا ہوگا وہ ذلیلوں کو نکال دےگا یعنی اب ہم مدینہ پہنچ کر مہاجرین کو وہاں سے نکال باہر کریں گے۔

اس كى يہ بكواس حضرت زيد ابن ارقم رضى اللہ عنہ صحابى نے سنى اور بات رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم تك پہنچ گئى آپ نے عبداللہ بن ابى اور اس كے ساتھيوں كو بلايا اور

دریافت فرمایا کہ یہ کیا ماجرا ہے ؟ وہ صاف مکر گئے اور جھوٹی قسمیں کہا لیں کہ ہم نے ہر
گز ایسا نہیں کہا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی تصدیق فرمادی اور حضرت زید بن
ارقم رضی اللہ عنہ کو جھوٹا قرار دیا جس سے حضرت زید رضی اللہ عنہ کو بے حد صدمہ ہوا
یہاں تک کہ انہوں نے اس رنج میں گھر سے باہر نکلنا چھوڑ دیا، تاآنکہ سورہ منافقون کی ابتدائی
آیتیں نازل ہوئیں اور ان میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بتلایا گیا کہ عبداللہ بن ابی وغیرہ
جھوٹے ہیں۔ فی الحقیقت انہوں نے یہ کلمات شنیعہ کہے تھے۔ چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ
وسلم نے پھر حضرت زید رضی اللہ عنہ کو طلب فرمایا اور ان کو خوشخبری سنائی کہ اللہ
تعالیٰ نے تمہارے بیان کی تصدیق نازل فرما دی۔

(صحیح بخاری کتاب التفسیر ملحضاً)

یہ واقعہ بھی صاف بتا رہا ہے کہ ہر جگہ حاضر وناظر ہونا حضور کی شان نہیں تھی ورنہ اس معاملہ میں آپ پہلے زید بن ارقم رضی اللہ عنہ کی تکذیب اور منافقین کی تصدیق نہ فرماتہ۔

احادیث میں ایسے واقعات جن سے اس مسئلہ پر ایسی ہی صاف روشنی پڑتی ہے کہ بکثرت موجود ہیں اور ان اگر کو جمع کیا جائے تو ایک ضخیم دفتر تیار ہو سکتا ہے۔اس لیے صرف ایک ہی مختصر حدیث یہاں اور پیش کی جاتی ہے:

جامع ترمذی اور سنن ابی داود میں حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

لايبلغي احد عن احد من اصحابي شياء فاني احب ان اخرج اليكم وانا سليم الصدر

کوئی شخص میرے پاس کسی صحابی کی طرف سے کوئی چیز مجہ تک نہ پہنچائے۔ میں چاہتا ہوں کہ میں تمہارے پاس اس حال میں آؤں کہ میرا دل (سب کی طرف سے) صاف ہو۔

اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے صحابہ کے پرائیوٹ حالات کی اطلاع عام طور پر لوگوں کے ذکر کرنے سے ہوتی تھی اور اگر آپ ہر جگہ حاضروناظر ہوتے تو کسی کے بیان کرنے یانہ کرنے سے کوئی اثر نہ پڑتا۔

الغرض ان آیات واحادیث سے صاف معلوم ہو رہا ہے کہ حضور علیہ الصلولۃ والسلام کو اپنی حیات طیبہ میں بھی یہ بات حاصل نہ تھی کہ آپ ہر جگہ حاضر وناظر ہوں، اس طرح زمانہ بعد وفات کے متعلق بھی نصوص شرعیہ اس حقیت کو واضح کر رہے ہیں ، صحیحین ( بخاری ومسلم ) میں متعدد صحابہ کرام سے مروی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ حشر کے دن میں حوض کوثر پر ہوں گا اور ایک جماعت کو ملائکہ جہنم کی طرف لے چلیں گے میں کہوں گا کہ یہ تو میرے امتی ہیں مجہ کو جواب دیا جائے گا کہ:

إنك الاتدري ما أحدثوا بعدك.

تم کو معلوم نہیں کہ انہوں نے آپ کے بعد دین میں کیا رخنے پیدا کیے۔ حضور فرماتے ہیں کہ جب مجھے یہ معلوم ہو گا تو میں وہی کہوں گا جو خدا کے نیک بندے عیسی

حضور فرمائے ہیں کہ جب مجھے یہ معلوم ہو گا تو میں وہی کہوں گا جو خدا کے نیک بندے عیسی بن مریم نے کہا:

وكنت علركيهم شهركيدا ما دمت فركيهم فلما توفركي تني كنت أنت الرقركيب علركيهم وأنت على كل شيء شهرك د٠

میں آن سے خبر دار تھا جب تک ان میں رہا پھر جب تو نے مجھے اٹھالیا توتو ہی ان کا نگران حال تھا اور تو ہی ہر چیز کی نگرانی خبر رکھنے ولا ہے۔

اس متفق علیہ حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ اس عالم سے رحلت فرمانے کے بعد حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو امتیوں کے تفصیلی احوال کی خبر نہیں حالانکہ اگر آپ اس دور میں بھی ہر جگہ حاضر وناظر ہوتے تو قیامت میں یہ نہ فرماتے کہ: "کنت علیہم شہیدا مادمت فیہم"

اور بیہقی شعب الایمان میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں:

من صلى على عند قبرى سمعتم ومن صلى على نائيا ابلغتم٠

جو میری قبر کے پاس درود پڑھے گا میں اس کو خود سنوں گا اور جو دور سے درود پڑھے گا وہ (فرشتوں کے ذریعے) مجہ تک پہنچایا جائےگا۔

علامہ ابن حجر مکی رحمہ اللہ "جوہر منظم" میں لکھتے ہیں:

و من اعظم فوائد الزيارة ان زائره صلى الله عليه وسلم اذا صلى و سلم عليه عند قبره سمعه سماعا حقيقيا..... من غير واسطة و نابيك بذلك بخلاف من يصلى او يسلم من بعيد فان ذلك لا يبلغه و لا يسمعه الا بواسطة و الدليل على ذلك احاديث كثيرة ذكرتها في كتابي السابق ذكره منها ما جاء بسند جيد و ان قيل انه غريب: من صلى على عند قبرى سمعته و من صلى على من بعيد اعلمته

زیارت قبر اقد س کے بڑے فائدوں میں سے ایک یہ ہے کہ زائر جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر صلواۃ وسلام قبر شریف کے پاس جا کر پڑھتا ہے تو آپ خود سنتے اور اس کا جواب دیتے ہیں۔ یہ نعمت کیا کم ہے بخلاف اس شخص کے جو دور سے صلواۃ وسلام پڑھے ، کیونکہ وہ آپ کو نہیں پہنچتا نہ آپ اس کو سنتے ہیں مگر بواسطہ فرشہ کے ۔ اس کی دلیل میں بہت سی احادیث ہیں جن کو میں نے کتاب سابق الذکر "یعنی درمنضود" میں بیان کیا ہے از ان جملہ ایک حدیث وہ جو کھری سند کے ساتہ منقول ہے اگر چہ اس کو غریب کہا گیا ہے جوشخص میری قبر کے پاس درود پڑھتا ہے میں خود اس کو سنتا ہوں اور جو شخص دور سے پڑھتا ہے اس کی اطلاع مجھے دی جاتی ہے۔

اور علامہ علی قاری مکی اپنی کتاب '' الدرۃ المضیئۃ فی الزیارۃ المصطفویۃ'' میں فرماتے ہیں:

و من اعظم فوائد الزيارة ان الزائر اذا صلى و سلم عليه عند قبره سمعه سماعا حقيقيا و رد عليه من غير واسطة بخلاف من يصلى او يسلم عليه من بعيد فان ذلك لا يبلغه الا بو اسطة لما جاء عنه بسند جيد: من صلى على عند قبرى سمعته و من صلى على من بعيد اعلمته و

زیارت قبر اقدس کے بڑے فائدوں میں سے ایک یہ ہے کہ زائر جب آپ کی قبر شریف کے پاس صلواۃ وسلام پڑھتا ہے تو آپ خود سنتے اور جواب عطا فرماتے ہیں بخلاف اس شخص کے جو دور سے صلواۃ وسلام پڑھے وہ آپ کو نہیں پہنونچتا مگر بذریعہ فرشتے کے بوجہ اس کے کہ عمدہ سند سے منقول ہے کہ جو شخص میری قبر کے پاس درود پڑھتا ہے میں اس کو سنتا ہوں اور جو شخص دور سے پڑھتا ہے اس کی اطلاع مجھے دی جاتی ہے۔

بہر حال اس چیز پر بہت سی آیات اور احادیث شاہد ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہر جگہ حاضر وناظر نہیں ہیں ۔ بلکہ علمائے کرام نے اس عقیدے کے موجب کفر ہونے کی بھی تصریح فرمائی ہے۔

حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کاکی رحمہ اللہ کے استاد بزگوار سلطان العارفین حضرت قاضی حمید الدین ناگوری رحمہ اللہ توشیح میں فرماتے ہیں:

و منهم الذين يدعون الانبياء و الاولياء عند الحوائج و المصائب باعتقاد ان ارواحهم حاضرة تسمع النداء

و تعلم الحوائج و ذلك شرك قبيح و جهل صريح قال الله تعالى: و من اضل ممن يدعون من دون الله٠

اور بعض لوگ وہ ہیں جو اپنی حاجتوں اور مصیبتوں کے وقت انیباء واولیاء کو پکارتے ہیں اور اعتقاد رکھتے ہیں کہ ان کی ارواح حاضر ہیں ہماری پکار سنتی ہیں اور ہماری حاجتوں سے خبردار ہیں اور یہ نہایت قبیح شرک اور کھلی جہالت ہے حق تعالیٰ فرماتا ہے ان سے زیادہ گمراہ کون ہے جو اللہ کے سوا دوسروں کو ''اپنی حاجت روائی کے لیے'' پکارتے ہیں۔ اور حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمہ اللہ علیہ تفسیر فتح العزیز ص 52 پر

مشرکانہ عقائد کے ذیل میں ارقام فرماتے ہیں:

وانبياء ومرسلين عليهم السلام را الوازم الوبيت از علم غيب وشنيدن فرياد بركس در برجا

<u>، وقدرت برجميع مقدو رات ثابت كنند.</u>

اور ملا حسین خباز رحمہ اللہ مفتاح القلوب میں فرماتے ہیں: واز کلمات کفر است ندا کردن اموات غائبان راہگماں آنکہ حاضر اند مثل یارسول اللہ و یا عبدالقادر ومانند آن.

اور فقہ حنفی کی مشہور کتاب فتاوی بزازیہ میں ہے:

"من قال ان ارواح المشائخ حاضرہ تعلم یکفر" جو شخص کہے کہ مشائخ کی ارواح حاضر ہیں سب کچه جانتی ہیں وہ کافر ہیں۔

اس عبارت میں اگرچہ ''مشائخ'' کا لفظ ہے لیکن اہل علم سمجه سکتے ہیں کہ اس بارہ میں انبیاء واولیاء میں کو ئی فرق نہیں ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق جو شخص یہ عقیدہ رکھے اس کا بھی یہی حکم ہے ۔ کمالایخفی علی اولی الالباب،

ربنا لاتزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا و هب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب.

محمد منظور النعماني عفا

اللہ عنہ

[بحوالم مابنامم: مجلم الفرقان (بريلي) بابت ماه شعبان و رمضان المبارك 1356ه]

بسم اللہ الرحمل الرحيم (اجمالي كلام)

# صفت عالم الغيب خاصم خداوندى

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

الحمد للم رب العلمين والصلوة والسلام على سيد الانبياء والمرسلين وعلى آلم واصحابم اجمعين

امابعد!

#### مباديات علم غيب:

[1]: سب سے پہلے تو یہ بات ذہن نشین رہے کہ فریق مخالف اس عقیدہ اہل السنت کو گستاخی اور بے ادبی قرار دیتا ہے یعنی جو آدمی بھی صفتِ عالم الغیب کو خاصہ باری تعالیٰ سمجھے اور غیر خدا کے لئے اس کے اثبات سے روکے تویہ لوگ اسے نبی کا گستاخ اور نبی کے علم کا دشمن سمجھتے ہیں حالانکہ جیسے معبود ہونا خاصہ باری ہے اور غیر خدا سے اس کی نفی ان کی توہین نہیں، رب العالمین ہونا خدا کی صفت خاصہ ہے اور غیرخدا سے اس کا انکار اس کی توہین نہیں۔ اسی طرح صفتِ عالم الغیب کو خاصہ باری تعالیٰ سمجھنا اور غیر سے اس کی نفی کرنا توہین نہیں بلکہ ضروری اور لا زمی عقیدہ ہے ۔ چنانچہ حکیم الامت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

والانبياء عليهم السلام فضل اللم بعضهم على بعض فالفاضل لا محالة لم كمال يختص بم ليس في المفضول و ليس المفضول بناقص ثم ليعلم انم يجب ان ينفى عنهم صفات الواجب جل مجده من العلم بالغيب و

القدرة على خلق العالم الى غير ذلك و ليس ذلك بنقص. (تفهيمات الهيم: ج1 ص24 بحوالم ازالة الريب: ص97) ترجمم: اللم تعالى نے بعض حضرات انبياء كرام عليهم الصلوة والسلام كو بعض پر فضيلت دى ہے تو لامحالم فاضل اس كمال سے مختص ہوگا جو مفضول ميں نہيں ہے۔ لہذا اس ميں مفضول كى كچه توہين نہيں ہے۔ پھر يم بات بھى اچھى طرح جاننى چاہيے كم حضرات انبياء عليهم السلام سے ان صفات كى نفى كرنا واجب ہے جو اللم تعالى كى صفتيں ہيں؛ مثلاً علم غيب اور جهان كو پيدا كرنے پر قدرت وغيره اور اس ميں ان كى كوئى تنقيص بھى نہيں ہے۔

[7]: دوسری بات یہ دیکھتے ہیں کہ یہ عقیدہ کہ ''نبی ہر شے کو جانتا ہے اور تمام مغیبات کا نبی کو علم ہوتا ہے'' کن لوگوں کا عقیدہ ہے۔ چنانچہ سیرت ابن ہشام کا پہلا واقعہ دیکھیے کہ جب سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اونٹنی گم ہوگئی تھی تو زیدبن اللصیت نے کہا تھا:

يز عم محمد أنه يأترل م خبر السماء و هو لايدري أين ناقته. (سيرت ابن بشام: ج 2 ص 21)

کہ محمد (صلی الّلہ علیہ وسلم) کہتے ہیں کہ آسمانوں کی خبریں ان کے پاس آتی ہیں اور انہیں یہ پتا نہیں کہ ان کی اونٹنی کہاں ہے؟

یہی بات شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب اشعۃ اللمعات (ج 1 ص 392 کتاب الصلوۃ, باب صفۃ الصلوۃ) میں فصل ِ ثالث کی آخری روایت کے تحت لکھی ہے کہ:

در خبر آمده است کہ چوں ناقہ آنحضرت گم شد و درنیافت کہ کجا رفت منافقاں گفتند کہ محمد می گوید کہ خبر آسماں می رسانم ونمیداند کہ ناقہ او کجا است.

معلوم ہوا کہ یہ کافر کی سوچ تھی کہ جو نبی ہو اسے ہر ہر شے کا علم ہونا چاہیے۔ تو سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس (زید بن اللصیت) کا جواب "ہاں" میں نہیں دیا بلکہ فرمایا:

وإني والله ما أعلم إلا ما علمني الله وقد دلني الله علراليها ، فهي في هذا الشعب ، قد حبستها شجرة بزمامها.

کہ مجھے تو جو خدا بتاتا ہے بس میں وہی جانتا ہوں اور یہ مجھےخدا نے بتایا ہے کہ فلاں

<del>گھاٹی میں درخت سے اس اونٹنی کی نکیل پہنسی ہوئی ہے۔</del>

اس پر مزید دلیل سماعت فرمائیے:

امام بخاری نے صحیح البخاری میں عنوان باندھا ہے ''کتاب الرد علی الجہمیہ''۔آگے چل کر اس کے تحت ایک باب قائم کیا ہے؛ ''باب قول اللہ عز وجل عالم الغرابیب فلا یظھر علی غرابیه أحدا'' اور اس کے تحت سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کا ارشاد گرامی لائے ہیں:

من حدثك أنه يعلم الغرليب فقد كذب. (صحيح البخارى: ج 2 ص 1098)

کہ تمہیں جو شخص یہ کہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم غیب جانتے ہیں تو اس شخص نے جھوٹ بولا ۔

اس کے تحت امام قسطلانی "ارشاد الساری لشرح صحیح البخاری" میں لکھتے ہیں کہ امام داؤدی کا یہ کہنا ہے کہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کاقول غیر محفوظ ہے کیونکہ ایسا تو کوئی شخص کہہ بھی نہیں سکتا کہ نبی علم غیب رکھتے ہیں ، لہذا یہ قول سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا غیر محفوظ ہے۔ اس کے جواب میں امام قسطلانی فرماتے ہیں: یہ غلط ہےکیونکہ بعض وہ لوگ جو مؤمن نہیں تھے اور منافق تھے ان کی سوچ یہی تھی، دیکھیے زید بن اللصیت نے سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اونٹنی کے گم ہونے پر یہی تو کہا تھا کہ:

يز عم أنه نبى ويخبر كم عن خبر السماء و هو لايدري أين ناقته.

کہ کہتے تو یہ ہیں کہ وہ نبی ہیں اور تمہیں آسمان کی خبریں بھی بتاتے ہیں لیکن پتا ان کو اپنی اونٹنی کا بھی نہیں ۔

اور یہی بات بخاری شریف ج 2 ص1098 کے حاشیہ نمبر 1 میں بھی موجود ہے۔

اور تقریباً یہی بات حافظ الدنیا علامہ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری شرح بخاری میں اسی مقام پر لکھی ہے۔

آب آپ دیکھیں کہ یہ سوچ تو منافقین کی ہے کہ نبی ہیں تو انہیں یہ بھی معلوم ہونا چاہیے اور اگر معلوم نہیں تو نبی نہیں ۔ تو کافر کی سوچ یہ تھی کہ نبی ہونے کے لیے ضروری ہے کہ ہر شے ان سے پوشیدہ نہ ہو۔

ایک دلیل اور سنیئے!

امام راغب اصفہانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

نبى... هو من النبوة أي الرفعة، وسمى نبرايا الرفعة محله عن سائر الناس المدلول عارايه بقوله: (ورفعناه

مكانا علراليا) فالنبى بغرايار الهمز أبلغ من النبئ بالهمز، النه لراياس كل منبإر فراياع القدر والمحل.

(المفردات للراغب الاصفهاني: ص482)

پھر آگے حدیث پاک لائے ہیں:

قال علرايه الصلاة و السلام لمن قال: يا نبئ الله فقال: "لست بنبئ الله ولكن نبى الله "لما رأى أن الرجل خاطبه بالهمز لبغض منه.

یعنی لفظ ''نبی'' یہ ''نبوت'' سے مشتق ہے بمعنی بلندی، اور ''نبی'' کو نبی اس لیے کہتے ہیں کہ وہ ساری انسانیت سے بلند و بالا مقام والا ہوتا ہے اور یہی بات قرآن پاک کی آیت ''ورفعناہ

مكانا عالِيًا" بهى بتا ربى ہے كہ ہم نے ان كو باند بالا مقام عطا كيا۔ لفظ "نبى" [ہمزہ كے بغير] "نبئى" [ہمزہ كے ساته] سے زيادہ بليغ ہے كيونكہ ہر وہ جس كو خبر دى جائے رفيع القدر اور باند وبالا مقام پر نہيں ہوتا۔ اس پر دليل يہ ہے كہ ايك اعرابى نبى پاك صلى اللہ عليہ وسلم كى خدمت ميں آيا اور اس نے كہا: نبئى اللہ! [ہمزہ كے ساته] ( يعنى اللہ كى طرف سے خبر دينے والے يا خبر ديے گئے ) تو سركار طيبہ صلى اللہ عليہ وسلم نے فرمايا: ميں نبئ اللہ نہيں ہوں بلكہ نبى اللہ ہوں ايعنى ہمزہ كے ساته نہيں ہوں بلكہ ياء كے ساته ہوں] اور ياد رہے كہ اس آدمى نے "نبئى اللہ" آپ صلى اللہ عليہ و سلم كو بغض و عداوت كى وجہ سے كہا تھا۔

باقی رہی یہ بات کہ بعض اہل حق نے بھی لفظ ''نبی'' کو ''نبا'' سے مشتق مانا ہے۔ تو اس کا

جواب یہ ہے کہ قرآن پاک نے مکر ، کید، خدع، استہزا، نسیان وغیرہ کی نسبت خدا کی طرف بھی کی ہے اور کفار کی طرف بھی کی ہے لیکن یہاں دونوں کا معنی و مفہوم الگ الگ ہوگا۔ اسی طرح "هم" کا لفظ سید نا یوسف علیہ السلام اور "همت"کا لفظ بی بی زلیخا کے لیے استعمال ہوا۔ اسی طرح "میت" اور " میتون" ہے۔ اس طرح کی اور مثالیں بھی دی جاسکتی ہیں کہ لفظ تو ایک جیسا ہے مگر مفہوم جدا جدا ہے۔

اب اہل حق جب یہ بات کہتے ہیں تو ''نبئ عبادی أنی أنا الغفور الرحراليم'' (الحجر: 49) اور ''نبأنی العارلیم الخیرلیر'' (التحریم: 3) وغیرہ آیات کے پیش نظر کہتے ہیں کہ نبی وہ ہوتا ہے جسے وقتاً فوقتاً خدا تعالیٰ کی طرف سے غیب کی خبریں بتائی جاتی ہیں اور اہل باطل جب یہ بات کریں تو مقصود بغض و عناد ہوتا ہے۔

#### فائده:

1: باب مہموز اللام ''فعیل'' کی جمع ''فعلاء'' آتی ہے جیسے ''بریئی'' کی جمع ''برآء'' ہے۔ (کما فی سورۃ الممتحنة: 4)

ایسے ہی ''نبیئ'' کی جمع ''نبآء'' (نہ قرآن میں ہے) اور شاید کلام عرب میں بھی نہ ملے۔ 2: باب ناقص ''فعیل'' کی جمع ''افعلاء'' آتی ہے جیسے ''غنی'' کی جمع ''اغنیاء'' آتی ہے، ایسے ہی ''انبیاء''ہے۔ (کما فی سورۃ آل عمران:112)

[7]: مزید ایک بات عرض خدمت ہے کہ نبی کو بھی قرآن نے صاحبِ ایمان کہا ہے:

آمن الرسول بما أنزل إلراليه من ربه والمؤمنون. (سورة البقرة: 285)

اور ایمان کا اصل مرتبہ ایمان بالغیب ہے جیسے قرآن پاک میں ہے: "الذین یؤمنون بالغرال ہے" (سورۃ البقرۃ: 3) یہ متقین کی پہلی صفت بیان کی گئی ہے کہ غیب پر ایمان رکھتے ہیں اور حدیث شریف میں موجود ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے آپ کو "انا اتقاکم باللہ" (مسند احمد:ج5ص434 رقم 23732) یعنی ساری امت سے زیادہ متقی قرار دیا ہے۔

القصہ سرکار نے اپنے آپ کو متقی فرمایا اور متقی کی شرط اول بنص قرآن "ایمان بالغیب" ہے یعنی جو کچہ ان سے پوشیدہ ہے اس پر ایمان ہو۔ اگر نبی سے کچہ بھی پوشیدہ نہیں رہا تو ایمان بالغیب ختم اور اگر ایمان بالغیب کے ختم ہونے سے تقوی ختم تو یہ عقیدہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عظمت پر ڈاکہ زنی کے مترادف ہے۔ بلکہ یوں کہیں کہ معتبر ایمان تو ایمان بالغیب ہی ہے نہ کہ ایمان بالمشاہدہ ،فر عون نے مشاہدہ کرکے ایمان کا اظہار کیا جوکہ مقبول نہ ہوا۔ معلوم ہوا کہ معتبر ایمان؛ ایمان بالغیب ہے نہ کہ ایمان بالمشاہدہ۔

ہاں اتنی بات ضرور ہے کہ غیب کا دائرہ امت کی بہ نسبت نبی کے لیے کم ہوتا ہے مگر ہوتا ضرور ہے۔ اس پر تفصیل آگے آ جائے گی۔

الغرض یہ عقیدہ عظمت نبوت کے برخلاف ہے۔

[7]: غیب کی تعریف کی روشنی میں جائزہ لیتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے لیے علم غیب کا اثبات کیوں درست نہیں۔

مفتی احمد یا رخان نعیمی گجراتی لکھتے ہیں:

غیب وہ چھپی ہوئی چیز ہے جس کو آنسان نہ تو آنکہ، ناک، کان وغیرہ سے محسوس کر سکےاور نہ بلا دلیل بداہتِ عقل سے معلوم کر سکے۔

( جاء الحق: ص 38)

\* مفتى فيض احمد اويسى لكهتر بين:

وہ شے کہ جو نہ انسان کو آنکہ سے اور نہ کان سے اور نہ زبان سے اور نہ ہاتہ سے اور نہ دیگر اعضاء اور نہ دیگر اعضاء اور نہ ہی عقل سے معلوم ہوسکے وہ غیب ہے۔ ( علم الرسول ص12)

دیگر اہل بدعت کے علاوہ کئی اکابر نے بھی غیب کی یہی تعریف کی ہے کہ جو حواس ظاہرہ و باطنہ سے معلوم نہ ہوسکے۔

نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا سارا کا سارا علم مبارک حواس ظاہرہ اور حواس باطنہ سے آیا ہے اس لیے تو اسے غیب کا علم نہیں کہا جاسکتا کیونکہ ایسا علم جو حواس ظاہرہ و باطنہ سے معلوم نہ ہو وہ تو فقط خدا تعالیٰ کا علم ہے کیونکہ خدا حواس ظاہرہ و باطنہ سے بری ہے۔ لہذا خدا کا علم مبارک ہی علم غیب ہے جو حواس سے حاصل نہیں ہوا بلکہ از خود ہے۔

# قرآنى آيات مع التفسيرات

اب آئیے چند آیات ملاحظہ فرمائیے کہ مفسرین نے ان کے تحت کیا فرمایا ہے؟ آیت نمبر 1:

قل لا يعلم من في السماوات والأرض الغراليب إلا الله. (سورة النمل: 65)

\* اس کے تحت تفسیر کبیر میں ہے امام رازی فرماتے ہیں:

اعلم انه تعالى لما بين انه المختص بالقدرة فكذلك بين هو المختص بعلم الغيب.

\* تفسیر خازن میں اسی آیت کے تحت ہے:

ان اللم هو الذي يعلم الغيب وحده.

\* تاویلات اہل السنۃ میں ہے:

انما يعلم الغيب الااللم.

\* تفسير روح المعانى ميں ہے:

و بالجملة علم الغيب بلا واسطة كلا او بعضا مخصوص بالله جل و علا لا يعلمه احد من الخلق اصلا.

\* تفسیر بحر محیط میں ہے:

دلت الآية على انه تعالى هو المنفر د بعلم الغيب.

\* ملا على قارى رحمة الله عليه البارى لكهتے ہيں:

ذكر الحنفية تصريحا بالتكفير باعتقاد ان النبي صلى الله عليه و سلم يعلم الغيب لمعارضة قولم تعالى:

قل لا يعلم من في السماوات والرض الغراليب إلاالله. (شرح فقم اكبر ص 151 قديمي)

یہی بات مولانا عبدالحی لکھنوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے فتاوی ''مجموعہ فتاوی عبدالحی'' ( ج 1 ص46 ایچ ایم سعید) میں بھی نقل کی ہے۔

\* سيده عائشه رضى الله عنها فرماتي بين:

من حدثك أنه يعلم الغراييب فقد كذب و هو يقول لا يعلم الغرايب إلا الله. (صحيح البخارى: ج 2 ص 1098)

\* مسامره مع مسایره میں ہے:

ذكر الحنفية تصريحا بالتكفير باعتقاد ان النبي صلى اللم عليه و سلم يعلم الغيب لمعارضة قولم تعالى:

قل لا يعلم من في السماوات والرض الغراليب إلاالله. (مسامره على مسايره ص 198)

# آيت نمبر2:

أحطت بما لم تحطبه. (سورة النمل: 22)

\* اس کی تفسیر میں امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

في هذا رد على من قال ان الانبياء تعلم الغيب.

\* تفسیر مدارک میں ہے:

فيه دليل بطلان قول الرافضة ان الامام لايخفى عليه شئى.

## آيت نمبر <u>3:</u>

و لا يحرِل طون بشيء من علمه إلا بما شاء. (سورة البقرة: 255)

\* اس کی تفسیر میں قاضی ثناء اللہ پانی پتی رحمۃ اللہ علیہ تفسیر مظہری میں لکھتے ہیں:

العلم المختص بم و هو علم الغيب.

## آيت <u>نمبر 4:</u>

ولله غرلاب السماوات والأرض. (سورة هود: 123)

\* علامہ طاہر پُٹنی رحمۃ اللہ علیہ اس کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

غيب السماوات اى علم غيبها. (مجمع بحار الانوار: ج4 ص 84. ماده غيب)

## آیت نمبر 5:

و عنده مفاتح الغرليب لايعلمها إلا هو. (سورة الانعام:59)

\* اس کی تفسیر میں قاضی ثناء اللہ پانی پتی اپنی تفسیر مظہری میں لکھتے ہیں: تنصیص بما اشیر الیہ من حصر علم الغیب بہ الخ

\* تفسیر زاد المسیر میں ہے:

قال ابن مسعود: اوتى نبيكم علم كل شئى الامفاتيح الغيب.

### <u>آيت نمبر 6:</u>

ولِلا أعلم الغرالِيب. (سورة الانعام: 50)

\* تفسیر مدارک میں ہے:

أي لا أدعي ما يستبعد في العقول أن يكون لبشر من ملك خز ائن الله و علم الغرال ب.

\* تفسير النكت والعيون ميں ہے:

فنفى رسول الله صلى الله عارايه وسلم عن نفسه علم الغراياب، لأنه لا يعلمه غرايار الله تعالى.

## آيت نمبر 7:

ولو كنت أعلم الغرل ب الستكثرت من الخرلير وما مسني السوء. (سورة الاعراف: 188)

\* تفسیر مظہری میں اس کے تحت ہے:

أى جلب منفعة ولا دفع مضرة دينرلياة ولا دنرلياوية وهو اظهار للعبودية والتبري عن دعوى العلم بالغرلياب.

\* تفسیر نیشاپوری میں ہے:

ما شأني ان اعلم الغيب.

\* تفسیر بحر محیط میں اس کے تحت ہے:

و هذا منه عارايه السلام إظهار للعبودية وانتفاء عن ما يختص بالربوبراية من القدرة و علم الغراياب. آگے چل كر لكهتے ہيں:

إن أنا إلانذير وبشرل لقوم يؤمنون (لما نفى عن نفسه علم الغرل ب أخبر بما بعث به من النذارة)

\* تفسیر ثعلبی میں ہے:

هذا أمر بأن يبالغ في الاستسلام ويتجرد من المشاركة في قدرة الله و غرال به.

## آيت نم<u>بر8:</u>

له غرل ب السماوات والرض. (سورة الكهف:26)

\* اس کے تحت جلالین میں ہے:

انه لا يخفى عليم شيئي من احوال ابلها فانم العالم وحده بم.

# احادیث طیبات اور ان کی شروحات

إنما أنا بشر وإنه يأترِل ني الخصم فلعل بعضكم أن يكون أبلغ من بعض.

(صحيح البخارى: ج 1 ص 332 ، ج 2 ص 1030و ص 1065، صحيح مسلم: ج 2 ص 74)

\* صحیح البخاری کے حاشیہ میں ہے:

انما انا بشر لا اعلم الغيب و بواطن الامور كما بو مقتضى الحالة البشرية. (صحيح البخارى: ج1 ص233. حاشيہ نمبر 1)

اور صحیح البخاری ج 2 ص 1031 پر بین السطور یوں لکھا ہے :

يعنى كواحد منكم لا اعلم الغيب و بواطن الامور كما بو مقتضى الحالة البشرية انما احكم بالظابر.

\* علامہ خفاجی اس کی شرح میں لکھتے ہیں:

انما انا بشر لا اعلم الغيب. (ج 4 ص 261 اداره تاليفات اشرفيم)

\* حافظ ابن حجر عسقلانی لکھتے ہیں:

قولہ انما انا بشر مثلکم: ای کو احد من البشر فی عدم علم الغیب. (فتح الباری باب کذا حدیث نمبر 6967) دوسری جگہ پر فرماتے ہیں:

اتى بمردا على من زعم ان من كان رسو لإفانم يعلم الغيب. (فتح البارى باب اذا غصب جارية فزعم)

\* علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

انما انا بشر يعنى كواحد منكم لا اعلم الغيب و بواطن الامور كما بو مقتضى الحالة البشرية انما احكم بالظاهر.

(عمدة القارى كتاب النكاح باب شهادة الزور في النكاح حديث نمبر 6967)

\* علامہ قسطلانی فرماتے ہیں:

انما انا بشر مشارك لكم في البشرية بالنسبة لعلم الغيب الذي لم يطلعني اللم عليم.

(ارشاد السارى باب من قضى لم بحق اخيم فلا ياخذه حديث نمبر 7181)

دوسرے مقام پر فرماتے ہیں:

انما انا بشر و هو رد على من زعم ان من كان رسولافانه يعلم كل غيب حتى لا يخفى عليه المظلوم من الظالم.

(ارشاد السارى باب بيع الامام على الناس اموالهم حديث نمبر 7185)

\* امام نووى شافعى لكهتر بين:

(إنما أنا بشر) معناه التنبرليه على حالة البشرية وأن البشر لايعلمون من الغرليب وبواطن الأمور شرليائا إلا

أن يطلعهم الله تعالى على شيء من ذلك. (شرح مسلم ج 2 ص 74)

\* علامہ علی بن احمد العزیزی لکھتے ہیں:

قالم ردا على من زعم ان من كان رسو لإفانم يعلم كل غيب حتى لا يخفى عليم المظلوم. (السراج المنير ج 2 ص43 بحوالم الزالة الريب)

# بعض اسلاف کی تعبیرات کا مفہوم

اب رہی یہ بات کہ بعض کتب اسلاف میں غیر خدا کے لیے ''بعض علم غیب''، ''یاتیہ علم

الغیب" اور ''کان رجلا یعلم علم الغیب" وغیرہ جیسے الفاظ موجود ہیں تو ان کے متعلق گزارش ہے کہ یہ سب لغوی طور پر ہیں اور حقیقۃ اطلاع علی الغیب یا انباء غیب ہیں۔ جیسے سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے نماز تراویح کی جماعت پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو اکٹھا کیا تو اسے لغوی طور پر ''نعم البدعۃ"[اچھی بدعت] کہا ورنہ حقیقۃ تو یہ سنت ہے۔ اسی طرح ''صلولۃ" کا لغوی معنی 'تحریک الصلوین" ہے مگر حقیقت میں یہ ارکان مخصوصہ فی اوقات مخصوصہ کا نام ہے۔ چونکہ

کسی بھی ایک چھپی ہوئی بات کا جاننا بھی لغوی طور پر علم غیب ہے اس لیے بعض کتب اسلاف میں یہ تعبیرات وارد ہو گئی ہیں ورنہ حقیقت اور اصطلاح شریعت میں یہ درست نہیں کہ مخلوق کے لیے علم غیب کا اطلاق کیا جائے۔ اس عدم اطلاق کی دو وجہیں سمجہ میں آتی ہیں:

1: یہ ذاتی علم کا نام ہے جوکہ مخلوق کو نہیں ہوتا

2: یہ کامل علم کا نام ہے جو کہ صرف اور صرف خدا کا ہی علم ہے یعنی ہر شے کا تفصیلی اور علم محیط صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔ چونکہ اصول بھی یہی ہے کہ "المطلق اذا اطلق یر ادبہ الفر د الکامل"

اب اہل بدعت جو لفظ علم غیب بولتے ہیں تو اگر ذاتی اور مکمل و کلی مراد نہیں لیتے تو پھر بولنا ہی نہیں چاہیے۔ ہاں اگر اہل بدعت کہیں کہ ہم بھی لغوی طور پر بولتے ہیں تو یہ غلط ہے کیونکہ ان کے نزدیک آپ علیہ السلام کو ذرہ ذرہ کا تفصیلی علم ہے، کوئی ذرہ بھی کائنات کے علم سے آپ صلی اللہ علیہ و سلم سے پوشیدہ مانا گیا تو آدمی فتوی کفر وارتداد کی زد میں آجائے گا۔

اسلاف میں سے جن لوگوں نے بھی یہ الفاظ استعمال کیے ہیں ان کی مراد بعض علوم ہیں، تو علم غیب کیسے بن سکتا ہے؟ اور انہوں نے مختلف مقامات پر مختلف اشیاء کا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم مبارک سے انتفاء بھی کیا ہے کما سیاتی۔

#### خلاصة الدلائل

آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے متعلق تین ادوار قابلِ غور ہیں:

1: آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا دور مبارک ہے۔

2: آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دور مبارک سے پہلے کا زمانہ

3: آپ صلى اللہ عليہ وسلم كے دور مبارك كے بعد كا زمانہ ، يعنى قيامت وغيره

اب بر دور میں سے کئی اشیاء آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوشیدہ ہیں:

# بہلے دور کو دیکھیے...

ہُقرآن مقدس نے شعر گوئی کے فن کو آپ کے مناسب نہیں سمجھا اور آپ سے نفی کیا ہےاور آپ کو وفات تک یہ فن و علم عطاء نہ کیا گیا۔

اسی طرح قرآن مقدس نے یہ بھی بتایا کہ ہم نے بعض انبیاء علیہم السلام کے حالات آپ کو بتائے اور بعض کے حالات نہیں بتائے ۔

\* حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کے حوالے سے بات گزر چکی ہے وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اپنے شاگردوں کو بتا رہے ہیں کہ "اوتی نبیکم علم کل شیئی الاالخمس"

# دوسرے دورکو دیکھیے...

🚣 آپ سے فرمِایا گیا: آپ مغرب کی جانب نہ تھے جب ہم نے موسی علیہ السلام کو وحی کی

یوں فرمایا گیا: آپ جانب طور میں نہ تھے

♣ یوں فرمایا گیا: آپ ان کے پاس نہ تھے جب وہ اپنی قلمیں ڈال رہے تھے کہ کون مریم کی کفالت کرے گا

♣ اسی طرح یوسف علیہ السلام کے قصے کے متعلق ارشاد فرمایا کہ ہم نے آپ کو بتایا ورنہ آپ اس سے پہلے نہ جانتے تھے

یوں فرمایا گیا: آپ نہ جانتے تھے کہ کتاب کیا ہے اور نہ ایمان

بوں فرمایا گیا کہ آپ نہ پڑھتے تھے کتاب اور نہ دائیں ہاتہ سے لکھتے تھے

# تیسرے دور کو دیکھیے...

قیامت کا مقررہ وقت نہ بتایا جانا۔ آپ کا خود فرمانا کہ قیامت میں میں خدا کی ایسی تعریف
 کروں گا جو کسی نے نہ کی ہوگی، مگر اب وہ مجھے یاد نہیں۔

♣ قرآن پاک فرماتا ہے: جب اللہ تعالیٰ رسولوں کو اکھٹا کرے گا اور ان سے پوچھے گا کہ تمہیں کیا

جواب دیا گیا ہے؟ تو وہ کہیں گے ''لاعلم لنا'' کہ ہمیں معلوم نہیں۔

# نكتم اختلاف كي وضاحت:

بہر حال اس عقیدہ میں نکتہ اختلاف یہ ہے کہ "جمیع ماکان ومایکون" یعنی جو کچہ ہوچکا

اور جو كچه آئنده بوگا وه سارا كا سارا نبي پاك صلى الله عليه وسلم كو بتايا گيا يا نه؟ ابل السنه والجماعة كا نظريہ يہ ہے كہ يہ خدا تعالىٰ ہى كے ساته خاص ہے اور مخاصمين كا نظريہ يہ ہے كہ یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیا گیا ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ یہ کب دیا گیا؟ تو مخاصمین کہتے ہیں کہ جب نزول قرآن مکمل ہوا اس وقت یہ ملا ہے ۔ اب ہماری طرف سے جو بھی دلیل پیش کی جائے وہ کہتے ہیں کہ چونکہ ''جمیع ماکان ومایکوں '' نزول قرآن کے مکمل ہونے پر دیا گیاہے اس لیے یہ تو پہلے کی آیت ہے اور اس وقت تو ہم بھی یہ چیزیں جاننا نہیں مانتے۔ ہماری طرف سے پھر یہ کہا جاتا ہے کہ تم جو دلیلیں پڑھو گے وہ بھی تو پہلے کی ہیں؛ کوئی مکی ہے تو کوئی سن 6 ہجری وغیرہ کی اور ثابت آپ '' جمیع ماکان و مایکون'کر نا چاہتے ہیں اور آپ کے فاضل بریلوی نے لکھا ہے:

''نزولِ قرآن کے مکمل ہونے پر یہ ملنا ہم مانتے ہیں۔''

اب جب یہ آیات نازل ہوئی تھیں اس وقت تو ملا ہی نہ تھا تو تم ثابت اس وقت کیسے کرنا چاہتے ہو؟ تھک ہار کر پھر کہتے ہیں کہ قرآن کو ہر شے کا بیان اور تفصیل تو قرآن ہی میں بتایا گیا ہے، لہذا یہ جب مکمل ہوا تو "جمیع ماکان ومایکون" بھی مل گیا۔

اس سلسلے میں پہلی گزارش یہ ہے یہ بھی تو نزول قرآن کے مکمل ہونے کے وقت نہیں کہا گیا بلکہ پہلے ہی کہا گیا تو پہر تمہیں اسی وقت''جمیع ماکان ومایکون''ملنے کا عقیدہ رکھنا چاہیئے تھا، نہ کہ نزول قرآن مکمل ہونے کے بعد۔

دوسری بات یہ ہے کہ جن باتوں کو قرآن نے خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منفی کیا ہے کیا نزول قرآن کے مکمل ہونے پر ان کا اثبات ہوا ہے؟ مثلا، علم شعر گوئی ، بعض انبیاء علیہم السلام كے حالات كا علم، قيامت كا مقرره وقت اور غيوبات خمسہ كا تفصيلي علم محيط وغيره باقى رہا ایسی آیات کا مطلب تو وہ آگے آیا چاہتا ہے ۔ مگر یہ بات بھی تو ان مخاصمین کو سمجہ نہیں آتی کہ قرآن پاک کو ہر شے کا بیان قرار دیا گیا ہے سورہ نخل میں اور یہ سورت مکی ہے اور نزول کے اعتبار سے 70 ویں نمبر پر ہے اور اس کے بعد 44 سورتیں اتری ہیں، اگر بات یہی تھی کہ اس آیت سے "جمیع ماکان و مایکون"کا علم معلوم ہوتا ہے تو پھر یہ عقیدہ تو آپ کو نزول قرآن کے مکمل ہونے پر بنانے کے بجائے مکہ ہی سے بنا لینا چاہیے جب کہ ایسا نہیں ہے۔ اس کا مفہوم تو صرف اتنا ہے کہ قرآن مقدس میں امور دین ،کلیات دین ، اصول دین اور قواعد و ضوابط سب کے سب بیان کر دیے گئے ہیں اور یہی کچہ ہم سورہ یوسف کی آیت کہ ''قرآن ہر شے کی تفصیل ہے'' کے

بے ایک بات ان حضرات کے دعوے کے متعلق رہ گئی کہ:

\* کیا ''جمیع ماکان و مایکون''سب انبیاء کر ام علیہم السلام کے لئے ہے یا پھر نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم كر لئر ؟

\* كيا" جميع ماكان ومايكون" اولياء كے ليے بھى ہے يا پھر صرف انبياء كرام كے ليے ہے؟

\* کیا ''جمیع ماکان و مایکون''عام مسلمانوں کے لیے بھی ہے یا صرف اولیاء کر آم کے لیے ہے ؟

\* کیا ''جمیع ماکان و مایکون''کافروں کے لیے بھی ہے یا صرف مسلمانوں کے لیے ہے؟

\* کیا ''جمیع ماکان و مایکون''اہل اسلام کی خادم اشیاء کے لیے بھی ہے؟ پھر ان میں سے ہر ایک صورت کے منکر کا حکم بھی ارشاد فر مایا جائے!!

اب پیش خدمت ہے ہماری طرف سے ایسی دلیل کہ جو نزول قرآن کے مکمل ہونے <u>پر ہو!</u>

### دلیل نمبر 1:

سورۃ توبہ نزول میں آخری ہے اور اس میں یہ ارشادِ باری تعالیٰ ''لاتعلمهم نحن نعلمهم'' (آیت نمبر 101) منافقین کے بارے میں ہے۔ اس کی تفسیر میں مفسر قرآن مولانا عبدالحق حقانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

" بعض اہل مدینہ اور مدینہ طیبہ کے آس پاس کے گنوار جن کو کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وعظ و پند سننا بھی ممکن ہے اور اہل اسلام سے بیشتر میل جول رکھتے ہیں مردو اعلی النفاق نفاق پر اڑے ہوئے ہیں اور اس فن میں ایسے چالاک ہیں کہ باوجود فراستِ تامہ کے اے نبی! ان سے تم واتف بھی نہیں، ہاں ہم ان کو جانتے ہیں۔" (تفسیر حقانی ج 2 ص 199) عربی تفاسیر والے حضرات نے بھی تقریبا یہی کچه لکھا ہے:

♦ تفسیر روح المعانی میں ہے:

أي لا تعرفهم أنت بعنوان نفاقهم يعني أنهم بلغوا من المهارة في النفاق والتنوق في مراعاةالتقرلية والتحامي عن مواقع التهم إلى حرليات يخفى علرلياك مع كمال فطنتك وصدق فراستك حالهم.

♦ تفسیر محر محیط میں ہے:

يخفون علرايك مع فطنتك وشهامتك وصدق فراستك لفرط توقرايهم ما يشكك في أمرهم.

♦ تفسیر مظہری میں ہے:

لاتعرفهم يا محمد بصفة النفاق مع كمال فطنتك وصدق فراستك.

♦ تفسیر ِمدارک میں ہے:

أي يخفون علرال ك مع فطنتك وصدق فراستك لفرط تنوقهم في تحامي ما يشككك في أمر هم.

♦ تفسیر نیشاپوری میں ہے:

الاتعلمهم انت نفاقهم مع وفور حدسك و قوت ذكائك.

♦تفسیر خازن میں ہے:

يعني أنهم بلغوا في النفاق إلى حرايات أنك لا تعلمهم يا محمد مع صفاء خاطرك و اطلاعك على الأسرار. ♦ مزيد اس آيت كى تفسير ميں امام ابلسنت حضرت مولانا سرفراز خان صفدر صاحب رحمة اللہ عليہ لكهتے ہيں:

" مفتی صاحب کی یہ سب باتیں اس آیت کریمہ کا ہرگز جواب نہیں بن سکتیں۔

اولا: اس لئے کہ سورۃ تو بہ قرآن کریم کی آخری سورت ہے اور یہ ''لاتعلمهم'' اسی میں مذکور ہے اور تمام معتبر حضرات مفسرین کرام یہی فرماتے اور بتاتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ان منافق لوگوں کا علم نہ تھا کیونکہ یہ اس نص قطعی سے ثابت ہے اور سورۃ محمد جس میں''ولتعرفنهم'' الأیۃ ہے پہلے نازل ہوئی ہے۔ لہذا متقدم سے متاخر کا منسوخ ہونا کیونکر صحیح ہو سکتا ہے ؟ اور جمل ( جو الشیخ سلیمان الجمل رحمۃ اللہ علیہ نے سن 196ھ میں چارجلدوں میں لکھی ہے ) کا یہ مقام ہی نہیں کہ اسکی غیر معتبر تفسیر کو لے کر صحیح روایات اور معتبر حضرات مفسرین کرام کی مستند تفسیروں کو رد کیا جاسکے۔ اس لیے جمل کا حوالہ اور تفسیر سرے سے قابل التفات ہی نہیں ہے۔ مفتی صاحب ایک طرف تو یہ لکھتے ہیں کہ ''رہی تفسیر قرآن تابعین اور تبع تابعین کے قول سے یہ اگر روایت سے ہے تو معتبر ورنہ غیر معتبر ماخذ از اعلاء تابعین اور تبع تابعین کے قول سے یہ اگر روایت سے ہے تو معتبر ورنہ غیر معتبر ماخذ از اعلاء کلمۃاللہ للعلامہ گولڑوی قدس سرہ'' ( انتہی جاء الحق ص 9) اور دوسری طرف جمل کی تفسیر کو لے کر خیر سے قرآن کریم کی آیت کو منسوخ کرنے کے در پے ہیں۔ لاحول ولاقوۃ الابااللہ

وثانیا: ''لاتعلمهم'' خبر ہے اور خبر میں نسخ کا سرے سے سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

وثالثا: ان دونوں آیتوں کا محل ہی الگ الگ اور جدا جدا ہے نہ تو ان میں تعارض کا سوال پیدا ہوتا ہے اور نہ نسخ کا۔ چنانچہ حافظ ابن کثیر فرماتے ہیں کہ باری تعالیٰ کا یہ ارشاد ''لا تعلمهم نحن نعلمهم'' اُس کے اس ارشاد''ولو نشاء''الخ کے منافی نہیں ہے جس کے معنی یہ ہیں کہ اگر ہم چاہیں تو آپ کو وہ منافق دکھادیں، سو آپ ان کو ان کے چہرے بُشرے کی نشانیوں سے پہچان سکتے ہیں اور آپ ان کو بات کے ڈھب سے پہچان سکتے ہیں کیونکہ یہ تو ان علامات سے پہچاننا مراد ہے جو ان کے چہرے پر رونما ہوں جس سے وہ پہچانے جاسکتے ہیں۔ یہ مطلب نہیں کہ آپ تمام منافق اور مشکوک لوگوں کو علی التعیین جانتے تھے۔ (تفسیر ابن کثیر ج 2 ص 384)

اور یہی حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ ''ولو نشاء'' الخ کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ اے محمد!

اگر ہم چاہیں تو منافقین کو باشخاصہم معین کرکے آپکو دکھلادیں اور نام بنام مطلع کردیں لیکن اللہ تعالی نے تمام منافقوں کےبارے میں از روئے تستر اور امور کو ظاہری سلامت روی پر رکھتے ہوئے اور بھیدوں کو ان کے جاننے والے کے حوالے کرتے ہوئے ایسا نہیں کیا اور آپ ان کو ان کے ظاہری کلام سے جو ان کے مقاصد پر دال ہے اور متکلم کی حقیقت کو ظاہر کرتا ہے، پہچان سکتے ہیں کہ وہ کس گروہ سے تعلق رکھتے ہیں کیونکہ اس کی بات کے رنگ ڈھنگ سے اسکو پہچانا جاسکتا ہے اور لحن القول سے یہی مراد ہے۔ (ابن کثیر ج 4 ص 180)

اس سے معلوم ہو اکہ ''لاتعلمهم نحن نعلمهم'' میں حقیقی علم مراد ہے کہ اِن منافقوں کا حقیقی

علم آپ کو نہیں وہ صرف ہمیں کو ہے اور ''ولو نشاء'' الخ میں چہرے بُشرے اور طرز گفتگو سے پہچاننا مراد ہے جو صرف ظاہری قرآئن اور شواہد کے تحت ہے اور یہ ظن کے درجے سے اوپر نہیں جاتا کیونکہ منافق اور مخلص کی بات کا ڈھنگ الگ الگ ہوتا ہے جو زور شوکت ،پختگی اور خلوص کا رنگ مخلص کی باتوں میں جھلکتا ہے، منافق کتنی ہی کوشش اور تصنع سے کام لے وہ اپنے کلام میں رنگ پیدا نہیں کر سکتا۔

اور علامہ السید محمود الوسی الحنفی رحمۃ اللہ علیہ ارقام فرماتے ہیں کہ یہ علامت کتابت ہی میں منحصر نہیں ہے بلکہ اس کے بغیر بھی ہوسکتی ہے جس کے ذریعے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان منافقوں کو پہچان سکتے تھے جیسا کہ قیافہ دان کسی شخص کے ظاہری حالات اور علامات کو دیکہ کر اس کا حال معلوم کر لیتا ہے اور بسااوقات انسان اپنے دوست اور دشمن کو اس کی نظر ہی سے پہچان لیتا ہے اور نظر ہی اس کے دل کی ترجمانی کردیتی ہے اور ہم نے متعدد حضرات کو دیکھا ہے کہ وہ چہرے پر علامات دیکہ کر شیعہ اور سنی کو پہچان لیتے ہیں اور اگر یہ صحیح ہو (تو اس سے مزید تائید حاصل ہو جاتی ہے ) کہ بعض حضرات اولیاء کرام نیک اور بد، مومن اور کافر کو پہچان لیتے ہیں اور یہ فرماتے ہیں کہ فلاں سے مجھے طاعت کی اور فلاں سے معصیت کی ہو آتی ہے اور فلاں سے ایمان اور فلاں سے کفر کا رائحہ محسوس ہوتا ہے۔ ( روح المعانی ج 26 ص 70)

الغرض "لاتعلمهم نحن نعلمهم" کو "فلعرفتهم" سے منسوخ قرار دینا سراسر باطل اور مردود ہے کیونکہ اس کا محل جدا جدا ہے۔ رہی وہ حدیث جس میں یہ بیان ہوا ہے کہ منافقوں کو جمعہ کے دن خطبہ کے موقع پر مسجد سے باہر نکال دیا گیا تھا تو اس سے بھی استدلال صحیح نہیں۔ اولاً تو اس لئے کہ اگر یہ روایت صحیح بھی ہو تب بھی خبر واحد ہے اور بقول خان صاحب اس کوقرآن کریم کی قطعی آیت کے مقابلہ میں پیش کرنا محض ہرزہ بافی ہے۔ قرآن کریم کی نص قطعی کا جواب یہ کیسے بن سکتی ہے؟ خان صاحب کے اصل الفاظ یہ ہیں:

''کہ عموم آیات قطعیہ قرآنیہ کی مخالفت میں اخبار آحاد سے استناد محض ہرزہ بافی'' (انباء المصطفی ص 4)

نیز لکھتے ہیں کہ ''نہ حدیث احاد اگرچہ کیسی ہی اعلیٰ درجہ کی صحیح ہو عموم قرآن کی تخصیص کرسکے بلکہ اس کے حضور مضمحل ہوجائے گی بلکہ تخصیص متراخی نسخ ہے اور اخبار کا نسخ ناممکن اور تخصیص عقلی عام کو قطعیت سے نازل نہیں کرتی نہ اس کے اعتماد پر کسی ظنی سے تخصیص ہو سکے۔

(بلفظم انباء المصطفى: ص4)

اور مفتی صاحب کا حوالہ بھی پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ وہ دوسروں سے قطعی الدلالة دلیل کا مطالبہ کرتے ہیں اور یوں لکھتے ہیں کہ ''وہ آیت قطعی الدلالت ہو جس کے معنی میں چند احتمال نہ نکل سکتے ہوں اور حدیث ہوتو متواتر ہو۔'' ( بلفظہ جاء الحق ص 40)

اور نیز مفتی صاحب لکھتے ہیں کہ ''قرآن پاک کے عام کلمات کو احادیث آحاد سے بھی خاص نہیں بتا سکتے چہ جائیکہ محض اپنی رائے سے۔'' انتہی ( جاء الحق ص 40)

جب تک وہ اُس حدیث کاتواتر ثابت نہ کریں آن کو اپنے اس استدلال میں پیش کرنے کا کیا حق ہے ؟ ''

[ازالة الريب: ص310 تا 313]

حضرت الشيخ امام ابلسنت رحمة الله عليه مزيد لكهتے ہيں:

"الغرض اصول حدیث اور فن روایت کے تحت منافقوں کی تعداد اور ان کے صحیح علم کے متعلق کوئی روایت صحیح نہیں ہے اور اگر کوئی روایت صحیح ثابت ہوجائے تب بھی خبر واحد ہی رہے گی اور قرآ ن کریم کا وہ جواب ہرگز نہیں بن سکتی۔ علاوہ بریں روایتی حیثیت سے صرفِ نظر کرتے ہوئے بھی اگر محض روایت ہی سے سوچا جائے تب بھی ان روایات سے فریق مخالف کا مدعیٰ ہر گز ثابت نہیں ہوسکتا کیونکہ بصورتِ صحت ایں روایات ان سے صرف اتنا ہی ثابت ہوگا کہ چھتیس منافق تھے۔ اس سے یہ کیونکر ثابت ہوگا کہ ان کے علاوہ اور کوئی منافق نہ تھا ؟ مسجد سے خطبہ جمعہ کے موقع پر چھتیس آدمیوں کو نکال دینے سے یہ کیسے لازم آیا کہ مدینہ طیبہ میں منافق ہی صرف یہ تھے باقی اور کوئی نہ تھا ؟اور یہ کیا ضروری ہے کہ سب منافق مسجد میں حاضر ہی ہوئے ہوں ؟ یہ اور اسی قسم کے کئی احتمال اس میں پیدا ہوتے ہیں اور اگر صرف یہی منافق تھے تو حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی بے سند روایت کا فریق مخالف کیا جواب دے گا۔ ان کے نزدیک تو وہ بھی صحیح ہے جن میں تین سو مرد اور ایک سو ستر عورتیں شامل دے گا۔ ان کے نزدیک تو وہ بھی صحیح ہے جن میں تین سو مرد اور ایک سو ستر عورتیں شامل دے گا۔ ان کے نزدیک تو وہ بھی صحیح ہے جن میں تین سو مرد اور ایک سو ستر عورتیں شامل تھیں ؟ دیکھیے فریق مخالف کیا لب کشائی کرتا ہے ؟

کوئی یہ پیش کر نہ دے شاعر ہے نوا وعدے کا اعتبار کیا جب اس میں اک قول ''مگر'' بھی ہے

فائدہ: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر تبوک کے سفر میں ایک گھاٹی کے اندر بارہ ( اور ایک روایت میں چودہ اور ایک روایت میں پندرہ کا ذکر بھی آیا ہے) منافقوں نے اچانک حملہ کردیا تھا کہ آپ کو شہید کردیا جائے ( العیانباللہ تعالیٰ) مگر اللہ تعالی نے آپ کو محفوظ رکھا اور ان بارہ منافقوں کے نام آپ نے صرف حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کو بتادیے تھے، اور یہی وجہ ہے کہ وه صاحب سر رسول صلى اللم عليه وسلم مشهور تهے ديكهيے مسلم ج 2 ص 369 البدايه والنهايه ج 5 ص 19 وزاد المعادج 2 ص 9 و ابن كثيرج 2 ص 373 وخصائص الكبري ج 1 ص 279 وغيره اور یہی وہ سر اور راز ہے جس کا تذکرہ ملا علی قاری نے مرقات ج 5ص 618 میں کیاہےکہ أنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم نے حضرت حذيفہ كو منافقوں كے نام اور ان كا نسب نامہ بتا يا تھا۔ اس کا یہ مطلب ہر گز نہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام کے تمام منافقوں کا علم حاصل تھا اور آپ نے ان کے نام حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کو بتا دیے تھے۔ چنانچہ حافظ ابن کثیر رحمة الله عليه لكهتر بين: أنه علرليه السلام أعلم حذيفة بأعرابيان أربعة عشر أو خمسة عشر منافقا، وهذا تخصرل إص لا يقتضي أنه اطلع على أسمائهم وأعرال انهم كلهم. (تفسير ابن كثير ج 2 ص 384) آنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم نے حضرت حذيفہ رضى اللہ عنہ كو چودہ يا پندرہ منافقوں كے نام ( مع ان كى شخصیتوں کے ) بتا دیے تھے اور یہ صرف ان چودہ ، پندرہ کے ساته خاص تھا۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کو سب کے نام اور ذوات بهی بتلادی تهیں۔''

[ ازالۃ الریب: ص318 تا 320]

## دلیل نمبر<u>2:</u>

حدیث جبرئیل علیہ السلام جس میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ذات اور سب غیر اللہ سے وقت قیامت کے علم کی نفی فرمائی ہے۔ از الۃ الریب ص 329 میں باحوالہ یہ حدیث موجود ہے اور ص341 میں اس کی باحوالہ تصریح ہے کہ حضرت جبرئیل علیہ السلام کی یہ آمد تمام احکام کے نزول کے بعد تھی۔ اس کے بعد وہ کون سی صحیح حدیث وارد ہوئی ہے جس سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے قیامت کا علم ثابت ہے؟ وہ صحیح صریح حدیث مطلوب ہے جو اس کے بعد کی ہو۔

## دلیل نمبر 3:

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی وفات سے ایک ماہ قبل اپنی ذات سے قیامت کے علم کی نفی فرمائی ہے۔ یہ حدیث باحوالہ ازالۃ الریب ص 348 میں مذکور ہے۔ اس کے بعد کون سی صحیح حدیث اثباتِ علم وقتِ قیامت کے بارے میں آئی ہے ؟

### دلیل نمبر 4:

جب آپ شفاعت کبری کے سلسلہ میں اللہ تعالی کے سامنے سجدہ کریں گے تو فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مجھے تعریف اور حمد کے وہ کلمات القاء فرمائے گا جو مجھے اب مستحضر نہیں ہیں۔ یہ حدیث ازالۃ الریب ص 392 میں باحوالہ موجود ہے۔ اس کے بر عکس وہ کون سی صحیح و صریح حدیث موجود ہے جس سے ثابت ہے کہ وہ کلمات وفات سے پہلے ہی آپ کو بتلادیے گئے تھے ؟ دلیل نمبر 5:

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حوض کوثر پر تشریف فرما ہوں گے کہ فرشتے آپ کے نام لیوا بعض امتیوں کو آپ کے قریب نہیں آنے دیں گے۔ آپ فرمائیں گے کہ یہ تو میرے ساتھی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا: آپ نہیں جانتے کہ آپ کے بعد انہوں نے کیا کیا بدعتیں اختیار کی ہیں؟ یہ حدیث ازالۃ الریب ص 392 اور ص 397 میں مفصل مذکور ہے۔ اس کے بعد وہ کون سی صحیح حدیث آئی ہے جس سے ان اہل بدعت کی تفصیلی بدعات کا علم آپ کو ملا ہے ؟

# فریق مخالف کے استدلالات کا اجمالی جائزہ

ذیل میں ہم فریق مخالف کے مستدلات ذکر کرتے ہیں اور آخر میں ان کا اجمالی جائز پیش کریں گے۔

#### نمبر1: وعلم آدم الأسماء كلها (سورت البقرة: 31)

نوٹ : علامہ واحدی نیشاپوری نے لکھا ہے کہ عکرمہ نے بیان کیا کہ مدینہ میں جو سورت سب سے پہلے نازل ہوئی وہ بقرہ ہے۔

(تبیان القرآن از غلام رسول سعیدی: ج1 ص231)

نمبر2: وماكان الله لرِلِي طلعكم على الغرلِي ب ولكن الله يجتبي من رسله من يشاء. (سورة آل عمران: 179) نوت : سورت آل عمر أن نزول كي أعتبار سي سورت انفال كي بعد نازل بوئى جبكم سورت انفال غزوه بدر سے واپسى پر 2 ه ميں نازل بوئى تهى۔

( تبيان القرآن: ج6 ص29)

#### نمبر 3: وعلمك ما لم تكن تعلم (سورة النساء: 113)

نوٹ : سورۃ نساء کا زمانہ نزول 3ھ کے اواخر سے لے کر 4ھ کے اواخر یا 5 ھ کے اوائل تک ہے۔ (تبیان القرآن: ج2 ص541)

#### نمبر4: وتفصر لال كلشيء (سورة يوسف: 111)

نوٹ: امام ابن مردویہ نے حضرت ابن زبیر رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ سورت یوسف مکہ مکرمہ میں نازل ہوئی۔ (الدر المنثور: ج 4 ص 494)

# نمبر5: تبرل إنا لكل شيء (سورة النحل: 89)

نوٹ : یہ سورۃ مکہ کے آخری دور میں نازل ہوئی۔ (تبیان القرآن: ج6 ص347)

#### نمبر6: علمه البرالإن (سورة الرحمن:4)

نوٹ: ترتیب نزوّل کے اعتبار سے اس سورت کا نمبر 43 ہے اور یہ سورت فرقان کے بعد نازل ہوئی۔ (تبیان القرآن: ج11ص601)

#### نمبر7: إلامن ارتضى من رسول (سورة الجن:27)

نوٹ: یہ سورت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے ابتدائی عشرہ میں نازل ہوئی۔ (تبیان القرآن: ج12 ص267)

#### نمبر 8: وما هو على الغرل ببضنرل ( سورة التكوير: 24)

نوٹ: ترتیب نزول کے اعتبار سے اس کا نمبر ساتواں ہے۔ (تبیان القرآن: ج12 ص584)

فریق مخالف کے سارے استدلال ہم نے نقل کردیے ہیں اور یہ بھی ذکر کر دیا ہے کہ کون سی آیت کس دور کی ہے؟! لہذا ان سے استدلال درست نہیں کیونکہ فاضل بریلوی کا نظریہ یہ ہے کہ تکمیل قرآن پر ''جمیع ماکان ومایکون'' ملا۔ لہذا پہلے والی آیات سے یہ ثابت کرنا درست نہیں

(تفصيلي بسم اللہ الرحمٰن الرحيم

کلام)

# صفت عالم الغيب خاصم خداوندى

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

#### چند شر ائط:

چونکہ بریلوی حضرات اس مسئلہ کے منکر کو کافر کہتے ہیں اس لیے انہیں اس مسئلہ کو ثابت کرنے کے لیے دلیل قطعی یعنی جو قطعی الثبوت کے ساتہ ساتہ قطعی الدلالۃ ہو وہ پیش كرنا ہوں گی كيونكہ آيسا مسئلہ انہی دلائل سے ثابت ہوتا ہے۔

ان دلائل سے بریلوی مناظر یہ بھی تابت کرے گا کہ علم غیب ، عالم الغیب کی نسبت انبیا ء علیہم السلام کی طرف کی گئی ہے۔

ہم اللہ السنت و الجماعت دیوبند یہ دکھائیں گے قرآن نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے كہلوايا ہے ''ولا اعلم الغيب ''. اور يہ بھي كہلوايا ہے ''لايعلم من في السموت والارض الغيب الااللہ'' کہ میں علم غیب نہیں رکھتا اور زمینوں آسمانوں میں علم غیب خدا کے علاوہ کسی کے پاس نہیں ہے ۔ جب کہ بریلوی دکھائے گا '' ان محمدا یعلم الغیب'' یا آپ سے کہلوایا گیا ہو ''اعلم الغیب''۔ سنی مناظر یہ ثابت کرے گا کہ ہر ذرہ کا تفصیلی علم اور علم محیط ہر وقت خدا ہی کو ہے اور اس کے علم سے کچه بھی پوشیدہ نہیں ہے"لایعزب عنہ مثقال ذرق"(الآیہ) جب کہ بریلوی مناظر ثابت کرے گا اپنا عقیدہ کہ ہر ذرہ ہر حادثہ ، واقعہ اور ہر وقت کا علم محیط اور تفصیلی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہے اور زمین وآسمان کا کوئی ذرہ آپ سے پوشیدہ نہیں۔ دلیل دےگا '' لا يعزب عن محمد مثقال ذرة في السموات والفي الارض.

بریلوی مناظر علم غیب کے منکر کو کافر لکه کر دے گا بلکہ وہ اس کو بھی کافر لکه کر دے گا جس کا یہ عقیدہ ہو کہ فلاں بات کا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو علم نہیں جیسا کہ بریلویوں کی معتبر کتاب (تحفظ عقائد اہلسنت ص849،850) میں درج ہے۔

بریلوی مناظر وہ ُدلائل پڑھے گا جو ان کے مسلک کے مطابق ہوں مثلاً فاضل بریلوی

نے" الدولة المكية" ميں صاف طور پر لكها ہے كہ ہم علم غيب مكمل ہونا نزول قرآن كے مكمل ہونے پر تسليم كرتے ہيں۔ (الدولۃ المكيہ ص105)

تو اب نزول قرآن کے مکمل ہونے والی دلیل قطعی یا اس کے بعد والی کوئی خبرمتواتر پیش کرے یا ایسا اجماع جو قطعیت کا فائدہ دے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جمیع کان و ما یکون کا علم تھاورنہ آن کے اپنے عقیدے اور نظریئے کے خلاف دلائل مسموع نہ ہوں گے مثلاً اگر 6ھوالی کوئی آیت پڑھکر ثابت کرنا چاہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جمیع کان و ما یکون کا علم تھا تو یہ ان کے اپنے مسلک کے بھی خلاف ہے کیونکہ بقول فاضل بریلوی نزول قرآن کے مکمل ہونے پر جمیع کان و مایکون کا علم مکمل ہوا۔ لہذا ایسی کوئی دلیل قابل سماع نہ ہو گی۔

بریلوی مناظر اگر احناف کے مسلمہ اکابر کی کتب عقائد سے مسئلہ حل کرنا چاہے تو ہم اس پر بھی تیار ہیں کہ کسی مسلمہ بزرگ کی عقائد پر لکھی کتاب سے مسئلہ ثابت کر دے کہ نبی باک صلی اللہ علیہ وسلم کو خدا نے جمیع کان و ما یکون کا علم عطا فرمایا ہے ۔

علم غیب کا منکر اکابر بریلوی کی نظر میں کافرہے

اب آپ وہ حوالہ جات دیکھیے جن میں علم غیب کے منکر کو بریلوی اکابر نے کافر تک کہا ہے ۔

اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علم غیب سے منکر کو کافر فرمایا ہے -(فہارس فتاوی رضویہ ص874) علم غیب کا منکر نبوت کا منکر ہے۔ (مقالات شیر اہلسنت ص 237)

- 3: حضور صلى الله عليه وسلم كے علم غيب كے منكر پكے منافق ہيں (كلمه حق شماره نمبر 4ص7از ارشد القادرى)
- 4: آپ کے علم غیب کُلی کی صحیح حدیثیں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں تو ان سے انکار کرنا اور تاویلات فاسدہ کر کے لوگوں کو گمراہ کرنا یہ ایمان سے خارج ہونا ہے۔ ( مقیاس حنفیت ص 379)
- 5: جوآپ کی ذات سے علم غیب کی نفی کرتے ہیں وہ در حقیقت آپ کے محمد ہونے کے قائل نہیں۔ (مقیاس حنفیت ص 312)
- 6: اگر کسی بھی نبی علیہ السلام کے متعلق یہ عقیدہ قائم کر لیا جائے کہ اس کو فلاں چیز کا علم نہیں تو ایسا فاسد وباطل عقیدہ اس امر کو مستلزم ہوگا کہ اس نبی کا عقیدہ توحید ناقص ہے چہ جائیکہ افضل الانبیاء صلوات اللہ وسلامہ علیہ کے متعلق یہ کفریہ عقیدہ ہو کہ عالم ماکان وما یکون کو فلاں چیز کا علم نہیں۔ (تحفظ عقائد اہلسنت ص 849،850)
- 7: حضور علیہ الصلولۃ والسلام کے علم غیب شریف کا انکار قرآن پاک کے خلاف اور کفر ہے۔ (مسئلہ علم غیب ص 18)
- 8: جو شخص علم غیب عطائی کا بالکل منکر ہے وہ قرآن پاک کی ان آیات کاانکار کرتا ہے اور قرآن کے ایک لفظ کا انکار بھی کفر ہے لہذا وہ شخص کافر ہے ۔ (وقار الفتاوی ج1ص102)

# بريلوي دعوي جات

[1]: مولوی فیض احمد اویسی صاحب لکھتے ہیں:

''اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی نے علم غیب کلی کا دعویٰ یوں تحریر فرمایا ہے: بےشک حضرت عزت عزت نے اپنے حبیب اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کوتمام اولین وآخرین کا علم عطا فرمایا، شرق تا غرب، عرش تا فرش سب انہیں دکھایا،ملکوت السموات والارض کا شاہد بنایا۔ روز اول سے روز آخر تک سب ماکان ومایکون انہیں بتایا۔ اشیائے مذکورہ سے کوئی ذرہ حضور کے علم سے باہر نہ تھا۔ علم عظیم حبیب کریم علیہ افضل الصلوٰۃ والسلام ان سب کومحیط ہوا نہ صرف نہ اجمالا بلکہ صغیر وکبیر، ررطب ویابس جو پتہ گرتا ہے زمین کے اندھیروں میں جو دانہ کہیں پڑا سب کو جدا جدا تقصیلاً جان لیاللہ الحمد کثیراً بلکہ یہ جو کچه بیان ہوا ہر گز ہو محمد رسول اللہ کا پورا علم نہیں صلی اللہ علیہ وسلم بلکہ علم حضور سے ایک چھوٹا حصہ ہے بنوز احاطہ علم محمدی میں و ہ ہزار در ہزار ہے حد وکنار سمندر لہرا رہے ہیں جن کی حقیقت کو وہ خود جانیں یا ان کا عطا کرنےوالا ان کامالک ومولیٰ جل وعلا۔'' (امام احمد رضا اور فن تفسیر ص16)

معلوم ہو اکہ علم غیب کلی کا مطلب یہ ہے اب جو بھی علم غیب کلی کا دعوی کر ے توپھر اسے چاہیے یہ سب کچه دلائل قطعیہ سے ثابت کر ے۔

[۲]: مولوی عبد الرشید سمندری والے جو کہ بریلوی محدث اعظم کے شاگرد ہیں وہ لکھتے ہیں:

آپ کو اللہ نے کلی علم غیب عطا فرمایا ہے۔ (رشد الایمان ص99)

[۳]: فیض احمد اویسی صاحب لکھتے ہیں:

اللہ تعالیٰ نے کلی علم غیب عطا فرمایا۔ (علم المناظرہ: ص6)

اب معلوم ہوگیا دعوی جو بھی مقصود ہو اُن لوگوں کا یہ ہے ''جمیع ماکان ومایکون'' اسی کو یہ لوگ علم غیب کلی کہتے ہیں اور اگر تفصیلی طور پر اسے دیکھیں تو وہ فاضل بریلوی کی لکھی ہوئی تحریر بن جاتی ہے جو شروع میں گزر چکی ہے کہ شرق تاغرب، عرش تا فرش، سب انہیں دکھایا ملکوت السموات ولاارض کا شاہد بنایا اشیائے مذکورہ سے کوئی ذرہ حضور علیہ السلام کے علم سے باہر نہ تھا۔ اجمالی نہیں بلکہ تفصیلی علم آپ کو حاصل ہے۔

تنقيحاتِ دعوى ا

#### <u>تنقيح نمبر 1:</u>

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف علم غیب کی نسبت کرنا غلط ہے۔ کیونکہ:

الله فاضل بریلوی صاحب لکھتے ہیں:

علم جب کہ مطلق ہو خصوصاً جب کہ غیب کی طرف مضاف ہو تو اس سے مراد علم ذاتی ہوتا ہے۔

(ملفوظات اعلى حضرت ص 317 مشتاق بك كارنر)

معلوم ہو اکہ علم غیب کا لفظ اس ذات کے لیے بولیں گے جس کا علم ذاتی ہو اور وہ تو صرف اللہ کریم کا ہے۔

الله بریلوی مسلک کے "علامہ" غلام رسول سعیدی لکھتے ہیں:

علم غیب جب مطلقاً بولا جائے تو اس سے مراد ذاتی ہوتا ہے۔ (حاشیہ شرح مسلم ج5ص110)

ﷺ جو علم عطائی ہو وہ غیب ہی نہیں کہا جاتا، غیب صرف ذاتی کو کہتے ہیں۔ (جاء الحق ص 97 قدیم)

#### تنقيح نمبر2:

یہ قرآن پاک کے بھی خلاف ہے کیونکہ مولوی غلام رسول سعیدی صاحب لکھتے ہیں: اللہ تعالیٰ کے غیر کےلیے علم غیب کا اطلاق کرنا اس لیے جائز نہیں ہے کیونکہ اس سے متبادر یہ ہوتا ہے کہ اس کے ساته علم کا تعلق ابتداءً ہے تو یہ قرآن مجید کےخلاف ہوجائے گا۔ (نعمۃ الباری شرح بخاری ج1ص273)

ایک جگہ یوں لکھتے ہیں:

مطلقاً یہ کہنا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو غیب کا علم ہے دو وجہ سے درست نہیں ،اول اس لیے کہ یہ قول ظاہر قرآن کے خلاف ہے ۔ کیونکہ قرآن مجید نے اللہ تعالیٰ کے غیر سے مطلقاً علم غیب کی نفی کی ہے اور دوسرے اس وجہ سے کہ مطلقاً علم کا ذکر کیاجائے تو اس سے مراد علم بالذات ہوتا ہے ۔ (شرح مسلم ج5ص108)

#### تنقيح نمبر 3:

علم غیب کو نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کرنا یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ایذا اور تکلیف دینا ہے۔ کیونکہ جب بچیوں نے شعر پڑھا تھا ''وفینا نبی یعلم ماغد''اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے روک دیا ۔ اس روکنے کی وجہ کیا تھی وہ بریلوی مسلک کے معتبر مفتی احمد یار نعیمی گجراتی لکھتے ہیں کہ شارحین نے کہا ہے کہ حضور علیہ السلام کا اس کو منع فرمانا اس لیے ہے کہ اس میں علم غیب کی نسبت حضور کی طرف ہے لہذا آپ کو نا پسندآئی ۔ (جاء الحق ص 122)

مشكوة ج كتاب النكاح ميں باب النكاح كى يہ حديث ہے جس كى شرح ميں ملا على قارى رحمہ اللہ اور شيخ عبد الحق محدث دہلوى رحمہ اللہ نے بھى يہ وجہ لكھى ہے۔

تو معلوم ہوا نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو علم غیب کی نسبت اپنی طرف کرنا ناپسند ہے اور نہ کرنا پسند ہے۔

اب دیکھیے قاضی ثناء اللہ پانی پتی ''ان الذین یؤذون اللہ ورسولہ '' (سورۃ احزاب:57) کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

وہ لوگ جو بنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور خدا تعالیٰ کی پسندیدہ چیزوں کا ارتکاب کرتے ہیں وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ایذاء دیتے ہیں ان کے لیے دنیا آخرت میں لعنت ہے۔ (تفسیر مظہری ج7ص380)

اور آپ کے مفتی حنیف قریشی صاحب لکھتے ہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ایذاء دینے والا کافر ہے۔ (غازی ممتاز حسین قادری ص 201)

اور حنیف قریشی صاحب نے یہ بھی لکھا ہے:

حضور صلى اللہ علیہ وسلم کی پسند کو ناپسند کرنے والا کافر ہے ۔ (غازی ممتازحسین قادری ص(291)

اب آپ خود ہی دیکہ لیں کہ آپ کا کیا بنے گا ؟!!

#### <u>تتقيح نمبر 4:</u>

آپ نے علم غیب کلی سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم کےلیے تسلیم کیا ہے۔ حالانکہ علم کلی تو خدا کا خاصہ ہے اور کسی صفت خاصہ کو کسی دوسرے کےلیے ثابت کرنا شرک ہے۔ (فتاوی مظہریہ ص 537)

اس فتوی سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی کسی صفت خاصہ کو کسی دوسرے کے لیے ثابت کرنا شرک ہے۔ اور کئی بریلوی اکابر نے علم کلی کو خدا کا خاصہ ٹھہرایاہے۔ مثلاً:

ت مفتی احمدیار تعیمی گجراتی لکھتا ہے کلّی اختیارات اور مکمل علم غیب پر خدائی دارومدار ہے۔ (مواعظ نعیمیہ حصہ دوم ص 265)

بہتے ہو علم اللہ نے اپنی ذات کے آیے خاص کیا ہے وہ ہر ایک کے احوال کا تفصیلی علم ہے ۔ (اسلامی عقائد ص 120 از شرف قادری)

ﷺ علم غیب کلی کی چابیاں اللہ تعالیٰ کے ساته مختص ہیں۔ (عقائد ونظریات از شرف قادری ص

ﷺ رسل کرام سب غیوب پر مطلع نہیں ہوتے تاکہ خصوصیت الہٰی برقرار رہے ۔ (فتاوی مہریہ ص8)

ﷺ جہاں تک مطلقاً ذاتی علم اور کلی علم غیب کا سوال ہے وہ ہمارے نزدیک بھی غیر خدا کے لیے ثابت کرناشرک ہے۔

(زیر و زبر از ارشد القادری: ص 49)

الله مولوی پیر محمد چشتی صاحب لکھتے ہیں:

ان الغيب المختص به معنى المختص به علمه سبحانه وتعالى هو كل غيب (اصول تكفير ص 310)

یعنی کل غیب خاصہ خدا ہے۔ ۔

اب دیکھیے! آپ کے دعویٰ پر آپ کے گھر سے ہی شرک کا فتویٰ لگ گیا!!

ہ یہ ہیے۔ پہتے کو کے اور کے اور کے اور کے ایک کا علم بھی اللہ تعالیٰ کا خاصہ ہے۔ ان پانچ چیزوں کا علم بھی اللہ تعالیٰ کا خاصہ ہے۔ (معارف رضا ص 74 شمارہ مئی جون 2009ء)

الله عند المحديار خان نے ''قل لا يعلم من في السماوات والأرض الغرابي الوالله'' كے جواب ميں لكها الله عند الله ع

اس آیت کے بھی مفسرین نے دو مطلب بیان کیے ہیں۔

١: غيب ذاتى كوئى نہيں جانتا

٢: كلى غيب كوئى نهيل جانتا. (جاء الحق ص 96)

ان ساری باتوں سے معلوم ہوا کہ علم غیب کلی تو بقول تمہارے اکابرین کے خاصہ خدا ہے اب آپ نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کےلیے مانا تو اپنے اکابر کے فتاوی کی روسےکیا ٹھہرے؟ فیصلہ خود فرما لیجیے!

### تنقيح نمبر 5:

فاضل بریلوی نے فلاسفہ کا عقیدہ عقول عشرہ کے بارے میں نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں کوئی ذرہ ذرات عالم سے ان پر مخفی رہنا ممکن نہیں۔ پھر آگے اس پر یوں رد فرمایا کہ:

یہ خاص صفت عالم الغیب والشہادہ کی ہے۔جل وعلا ۔قال تعالی لایعزب عنہ مثقال ذرة فی الارض ولافی السماء •

نہیں چھپتی تیرے رب سے ذرہ برابر زمین اور نہ آسمان ۔

اس کا غیر خدا کے لیے تابت کرنا قطعاً کفر (ہے)۔ (فتاوی رضویہ: ج27 ص144)

اب آپ دیکھیں کہ فاضل بریلوی نے یہی بات رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے مانی ہے اور ادھر اسی کو کفر بھی کہہ رہے ہیں تو فاضل بریلوی اپنے پھندے میں خود ہی پھنس گئے ہیں۔

#### تتقيح نمبر 6:

بریلویوں کویہ ماننا پڑے گا کہ ہم نے یہ عقیدہ شیعوں سے چوری کیا ہے وہ اس طرح کہ:

- (1) غلام نصیر الدین لکھتا ہے: علم غیب حاضر وناظر مختار کل استمداد وغیرہ یہ تمام عقائد شیعہ کے اندر موجود ہیں۔
  - (عبارات الكابر كا تحقيقي وتنقيدي جائزه ج1ص41)
  - (2) مولانا كرم الدين دبير صاحب شيعون كا عقيده نقل كرتر بين:

"اصول کافی میں ص159 میں باب ہی یوں باندھا ہے " باب ان الائمة علیہم السلام یعلمون علم ماکان ومایکون وانہ لا یخفی علیہم شیئ"۔

آگے لکھتے ہیں:

''کتاب مذکور کے ص160 میں ہے '' سمعوا ابا عبداللہ علیہم السلام یقول انی لا علم مافی السموات ومافی الرض واعلم مافی النار واعلم ماکان ومایکون''۔ (آفتاب ہدایت ص 170)

(3) شیخ المشائخ محبوب سبحانی ظل رحمانی شیخ عبد القادر جیلانی رحمہ اللہ شیعوں کے عقائد لکھتے ہوئےفرماتے ہیں:

ومن ذلك قولهم ان الامام يعلم كل شيء ماكان ومايكون من الدنيا والدين حتى عد دالحصى وقطر الامطار وورق الاشجار • (غنية الطالبين ج1ص180 قديمي كتب خانه)

(4) نہج البلاغہ لاہور سے چھپی ہے ترجمہ وتشریح کے ساته، اس کے شروع میں ایک مضمون ہے؛ "حضرت امیر المؤمنین اور علم غیب"

اس میں ہے:

"آپ نے خود عالم الغیب ہونے کا اظہار فرمایا ہے۔"

آگے لکھتے ہیں:

" ہمارے ائمہ طاہرین علیہم السلام کو علم غیب حاصل تھا۔"

آگے لکھا ہے:

جہاں علم غیب کی نفی وارد ہوئی ہے اس سے مراد صرف یہ ہے کہ یہ حضرات بالذات عالم الغیب نہیں بلکہ من جانب اللہ ان کو علم غیب عطا ہوا ہے۔ (نہج البلاغہ ص 52) معلوم ہوگیا بریلوی حضرات نے مسئلہ شیعہ حضرات سے لیا ہے۔

### تنقيح نمبر7:

بریلوی حضرات اپنے اس دعوے کی وجہ سے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو عالم الغیب سمجھتے ہیں ، مثلاً:

الله مولوی فیض احمد اویسی صاحب لکھتے ہیں: مضمون طویل ہوجانے کا خیال نہ ہوتا تو اس کے برعکس یعنی حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو عالم الغیب نہ سمجھنے والوں پر نحوست کے نمونے پیش کرتا۔ (علم غیب کا ثبوت ص 17)

از الله الضلالة صلى الله عليه وسلم كا عالم الغيب بونا آيات قرآنيه اور احاديث نبويه سے ثابت ہے ۔ (از الله الضلالة ص4)

🜣 حضور عالم الغيب ـ (سعيد اسد كي تقريرين ص 235)

العقائد ص 28) علمائے کرام کے نزدیک حضور علیہ السلام عالم غیب تھے۔(تصحیح العقائد ص 28)

🗘 مولوی نظام الدین ملتانی لکھتا ہے:

اب مولوی صاحب اور اس کے معاونین بتائیں کہ یہ تمام حدیثیں ہیں یانہیں اور ان سے آپ کی ذات وصفات کا اول سے عالم الغیب ہونا ثابت ہوا یا نہیں ؟(کشف المغیبات مصدقہ پیر جماعت علی شاہ ص 23)

المولوى عبدالحق عتبق لكهتا ہے:

فوت قدسیہ والا ایک ہی جگہ مقیم رہ کرہ تمام عالم کو اپنے کف دست کی طرح دیکہ

سكتا ہے ـ يعنى كہ وہ عالم الغيب ہوتا ہے ـ

(شهود الشابد ص94،مصدقم سيد محمود احمد رضوى ، مفتى محمد اعجاز ، مفتى محمد فريد بزاروى فيض الحسن سجاه نشین آلو مهار و غیره هم)

تارک قیام پر ملامت کرے اس کی پیچھے نماز ناجائز سمجھے اور ہر مجلس میلاد میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حاضر وناظر جانے اور آپ کے عالم الغیب ہونے کا اعتقاد رکھے ایسے شخص کے لیے شرعاً کیا حکم ہے ؟

جواب: .... ایسا عقیده رکھنے والا پکا مسلمان اور پکا بایمان واتفاق سنی ، حنفی ، محبوب رسول اكرم صلى الله عليه وسلم بر ـ

(انوار آفتاب صداقت ص 500 مصدقم مولوی احمد رضا)

ہے

الله البو كليم محمد صديق فاني صاحب لكهتر بين:

عالم الغیب کا اطلاق اس پر ہوگا جس کو رب العزت جل جلالہ کی طرف سے انتہائی علوم غیبہ سے نوازا گیا ہو اور اس پر قرآن وحدیث کے شواہد موجود ہوں اور یہ فقط انبیاء کرام علیہم السلام کو حاصل ہے۔ (افتخار اہلسنت ص 46،45)

مسلمانو! گمراہوں کے آمتحان کے لیے ان کے سامنے یوہیں کہ دیکھو کہ اللہ پھر رسول عالم الغيب بين الخ. (الامن و العلى: ص183)

اب ہمارا سوال یہ ہے بریلوی اس طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کہتے ہیں اس اپنے عقیدہ علم غیب کی وجہ سے اگر نہیں کہتے تو پھر سن لو کہ تم نے خود ہی لکھا ہے کہ جو احمد رضا کا ہم عقیدہ نہ ہو وہ کافر ہے ۔ (انوار شریعت ج1ص140)

لہذا تم کیا ہوئے؟

اور اگر کہتے ہو تو پھر بھی ان فتاوی ٰجات کی زدمیں ہو:

یہی فلسفہ عالم الغیب کے لفظوں میں ہے اس میں ذاتی ،ازلی ، ابدی ، مطلق ، محیط ، تفصیلی کا بیان ہے جو کسی کے لیے ماننا اسے الم ماننا ہے۔

(علم النبي صلى الله عليه وسلم ص 20 از عبدالمجيد خان سعيدي)

بریلوی مناظر اعظم مولوی اللہ دتہ لکھتا ہے:

عالم الغیب اس ذات کو کہا جا سکتا ہے جو عالم الغیب بالذات ہو۔ یہ شان اللہ تعالیٰ کے ساته خاص ہے ۔ مخلوق کے بارے میں یہ عقیدہ رکھنا فقہاء نے کفر قرار دیا ہے ۔ (تنویر الخواطر ص 34)

بریلوی پیر محمد چشتی لکھتے ہیں:

علام الغيوب، عالم الغيب والشهادة جيسے مختص بااللہ لفظ كو غير اللہ كےليے استعمال كرنا ممنوع في الاسلام وناروا بر ـ

(اصول تكفير ص 284)

اور دوسری جگہ یوں لکھتے ہیں:

اذا اطلق على المخلوق من السماء المختصم بالخالق جل وعلا نحوالقدوس والقيوم والرحمن

وغير هايكفر ٠

(اصول تكفير ص 223)

اب اہل بدعت پر یہ شعر صادق آتا ہے؟ جائیں کدھر کہ آگے کنواں پیچھے خندق میں سب کی جان حَزین پر بن کھائی

# غیب کی تعریف

# غیب کا معنی کیا ہے؟

سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں:

ماغاب عن العباد ويقال مايكون. (ابن كثير ج1ص4)

یعنی جو بندوں سے غیب ہو ، اور اسے ان کاموں پر بھی بولا جاتا ہے جو ہونے والے ہوں۔

اس قسم کا مفہوم کئی حضرات نے لکھا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ "الذین یؤمنون بالغرالی بویقرالی مون "کامفہوم یہی ہے کہ آدمی غیب پر ایمان لائے اور چونکہ انبیاء کرام بھی ایمان رکھتے ہیں اس لیے ان کے لیے بھی غیب کا کچه کچه درجہ ہونا چاہیے ورنہ تو ایمان بالغیب ہی نہ رہے گا۔ "آمن الرسول بما أنزل إلراليه" سے معلوم ہوا کے انبیاء علیہم السلام بھی ایمان رکھتے ہیں "أولم تؤمن" سے معلوم ہوا کہ انبیاء کرام کے لیے بھی غیب پر ایمان رکھنا ضروری ہے بہاں انبیاءکرام کو کئی چیزیں دکھائی جاتی ہیں مگر اس کے باوجود بھی کئی چیزوں پر ایمان بالغیب ہی برقرار رہتا ہے۔

تفسیر ماجدی میں ہے:

پیغمبر چونکہ تمام دوسرے انسانوں سے دانا وعالم تر ہوتے ہیں اور ان کا دائرہ ادراک ومعرفت ساری مخلوق سے وسیع تر ہوتا ہے اس لیے قدرت سے انہیں بے شمار ایسی مخفیات کا علم ہوتا ہے جو غیر انبیاء کےلیے تمام تر مجہول ہوتی ہیں لیکن اس ساری وسعت کے باوجود کہیں نہ کہیں کسی منزل پر پہنچ کر ان کے علم کی بھی انتہاء ہوجاتی ہے اور دائرہ غیب ان کا بھی شروع ہوجاتا ہے۔

غیب پر ایمان لا نا تو آیت (یؤمنون بالغرالیب) میں متقین کی سب سے پہلی شرط بیان کی گئی ہے۔ اب اگرخدانخواستہ کسی کا غیب ہے ہی نہیں تو وہ ایمان کس چیز پر لائے گا۔ انبیاء کرام تو متقی ہی نہیں متقیوں کے سردار اور پیشوا ہوئے ہیں ان کاایمان بھی اگر مغیبات ومخفیات پر نہ ہوگا تو کس کا ہوگا۔ ہاں البتہ ان کا غیب انہیں کے ظرف اور مرتبہ وبساط کے موافق ہوتا ہے۔ ماوشما کا سا غیب ان کا نہیں ہے۔

لہذا آب اگر کہاجائے کہ نبی سے عیب کچہ بھی نہیں تو ان کو بندوں ، متقیوں کی صفوں سے نکالنا ہوگا اور ان کی بہت بڑی توہین ہے۔

مشہور مفسر قاضی بیضاوی غیب کی تعریف کی ہے:

والمرادبه الخفي الذي لايدركه الحس ولا تقتضرك بديهة العقل.

(تفسیر بیضاوی بقره آیت نمبر 3)

ترجمہ: غیب سے مراد وہ پوشیدہ باتیں ہیں جس سے حواس انسانی نہ پاسکیں اور نہ بداھت عقل اسے ثابت کرے۔

یہی تعریف بریلوی کتب جاء الحق، علم الرسول وغیرہ میں بھی کی گئی ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس علم کو علم غیب کہیں گے جو حواس ظاہرہ اور باطنہ سے نہ آ سکے۔ تو سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ و سلم کا علم تو حواس ظاہرہ و باطنہ سے ہوا ہے اسے علم غیب نہیں کہا جا سکتا۔

آپ دیکھیں انبیاء علیہم السلام کی طرف جو علم القاء کیا گیا ہے اسے قرآن یوں کہتا ہے: ثان داك من أنباء الغرال بنوحرال الرائيك (يوسف: 102)

- الناء الغرايب نوحرايه الرايك (آل عمر ان:24)
  - الغران، الغران، الغران، الغران، الغران، الغران، (هود: 49)
  - الله على الله على الماء الماء
- الغافارليان عارليك أحسن القصص بما أوحرلينا إلرليك هذا القرآن وإن كنت من قبله لمن الغافارليان (يوسف: 3)

🜣 وماكان الله لرِل طلعكم على الغرِل ب • (أل عمر ان:179)

وغیرہا آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ انبیاء علیہم السلام کو جو علم دیا گیا ہے وہ علم وحی ہے یااخبار غیب، اطلاع غیب اور انباء غیب۔ اس کو پورے قرآن میں علم غیب کہیں بھی نہیں کہاگیا اور قرآن مقدس نے جگہ جگہ خدا تعالیٰ کے لیے عالم الغیب کا لفظ استعمال کیا ہے:

- 1: عالم الغراليب والشهادة (الحشر:22)
- 2: عالم غراليب السموات والأرض (فاطر: 38)
- 3: قل لا يعلم من في السموات و الأرض الغرل ب إلا الله (النمل: 65)
  - 4: إن الله يعلم غرال ب السموات و الأرض (الحجرات: 18)

وغیرہا آیات دلالت کر رہی ہیں کہ علم غیب اور عالم الغیب کے الفاظ اللہ ہی کے لیے اداکیے جاسکتے ہیں۔ یہی بات کئی محققین کے قلم سے زیب قرطاس ہوتی ہے جیساکہ شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

الوجدان الصريح يحكم بان العبد عبد وان ترقى وان الرب رب وان تنزل وان العبد قط لا يتصف بالوجوب اوبا الصفات الازمة للوجوب ولا يعلم الغيب ينطبع شيئ فى لوح صدره وليس ذالك علماء بالغيب انما ذلك يكون من ذاته ( يعنى علم غيب از خود بوتاب نه كه كسى كا عطاكرده ) فالانبياء والاولياء يعلمون لامحالة بعض مايغيب عن العامة • (تفهيمات الهيه ج1ص245)

اور علامہ شامی فرماتے ہیں:

فعلم اللہ المذکور ہو الذی یمدح بہ و اخبر فی الآیتین المذکورتین بانہ لایشار کہ فیہ احد فلا یعلم الغیب الا ہو و ما سواہ ان علم جزئیات منہ فہو باعلامہ و اطلاعہ لہم و حینئذ لایطلق انہم یعلمون الغیب اذ لا صفۃ لہم یقتدرون بہا علی الاستقلال بعلمہ (یعنی یہ ان کی کوئی ایسی صفت نہیں ہے کہ جس سے وہ مستقل طور پر کسی چیز کو جان سکیں) ایضا ہم ما علموا و انما علموا و (رسائل ابن عابدین ج2ص 313)

علامہ عبدالعزیز پر ھاروی لکھتے ہیں:

و اما علم بحاست او ضرورة (بدابة عقل) او دليل فليس بغيب و لا كفر في دعواه و لا في تصديق على الجزم في اليقيني و الظن عند المحققين و بهذا التحقيق اندفع الاشكال في الامور التي يزعم انها الغيب و ليست منه لكونها مدرك بالسمع او البصر او الدليل فاحدهما اخبار الانبياء لانها مستفادة من الوحى و من خلق العلم الضروري فيهم او من انكشاف الكوائن على حواسهم (نبراس على شرح القائد ص 343)

اب معلوم ہو گیا کہ انبیاء علیہم السلام کی باتوں کو اور خبروں کو علم غیب نہیں کہاجائےگا۔ کیونکہ یہ علم خدا کی طرف سے ملتا ہے اور اگر ذاتی ، ازخود ہو تو اسے علم غیب کہتے ہیں۔

اس پر ہم تھوڑی سی روشنی ضرور ڈالیں گے کہ انبیاء علیہم السلام کے لیے کچہ پردہ غیب ہے یا نہیں؟

1: شیطان نے قسمیں کھا کرکہا؟

وقاسمهما إني لكما لمن الناصح إلىن ، فدالهما بغرور • (سوره اعراف آيت 21)

کہ میں تمہارا خیر خواہ ہوں اور ان کو تیار کر لیا ،دھوکا دے کر۔

کل اسماء کا علم تو آپ علیہ السلام کو دیا جاچکا تھا مگر اس کےباوجود بھی اس کی باتوں پر اعتبار کر لیا اور بھول گئے۔ معلوم ہوا کہ کل غیب سے واقف خدا ہی ہے۔

2: سیدنا نوح علیہ السلام سے فرمایا:

فلا تسألني ما لرلي س لك به علم إني أعظك أن تكون من الجاهلرليان قال رب إني أعوذ بك أن أسألك ما لرلي س لي به علم

(سوره بود آیت46، 47)

3: سیدنا ابراہم علیہ السلام کےپاس جب فرشتے آئے تو قرآن کہتا ہے:

نكر هم و أو جس منهم خرل فقه (سوره بود آيت70)

- 4: سیدنا یعقوب علیہ السلام کا مدت مدید تک رونا اور آنکھیں سفید ہونا یہ بھی دلیل ہے کہ ان سے بھی کچه نہ کچه تو غیب رہا ہے۔
- 5: موسى عليه السلام اور خضر عليه السلام كا قصه جس ميں سيدنا خصر عليه السلام نے فرمايا:

- 6: موسى عليہ السلام كا كوه طور سے واپس تشريف لانا او رسيدنا ہارون عليہ السلام كى داڑھى مبارك پكڑنا۔
- 7: وهل أتاك نبأ الخصم إذ تسوروا المحراب (21) إذ دخلوا على داوود ففزع منهم قالوا لا تخف (ص: 21)
  - 8: "مالي لاأرى الهدهد" (سورة النمل آيت20)
  - 9: سیدنا زکریا علیہ السلام نے فرمایا :أنی لك هذا (آل عمران:37)
  - 10: يوم يجمع الله الرسل فرل قول ماذا أجبتم قالوا لا علم لنا إنك أنت علام الغرل وب (المائده:109)

معلوم ہوا کہ انبیاء علیہم السلام کا بھی غیب پر ایمان ہے ، گئی مخفی اور پوشیدہ باتوں کا علم اللہ کریم کو تھا اور انہیں نہیں تھا تو یہی بات تو دلیل ہے کہ ان کے علوم مبارکہ کو علم غیب نہ کہا جائے بلکہ اخبار غیب ، انبا ، غیب ، اطلاع غیب کہنا چاہے ۔

اب ہم چند سطور اس پر بھی لکھنا چاہتے ہیں کہ فاضل بریلوی اور ان کے ماننے والے بات بات پر یہی فرق کرتے ہیں قرآن پاک میں جو نفی کی گئی ہے تو وہ ذاتی کی ہے اور ہم قائل عطائی کے ہیں لہذا اعتراض ہم پر نہیں ہو سکتا تو یاد رکھیں کہ امام اہلسنت مولانا سرفراز خان صفدر رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

كيا أنحضرت صلى الله عليه وسلم كا اپنا وجود مبارك ذاتى تها؟ اگر ذاتى نه تها بلكه عطائى تها

- (۱) تو آپ نے علم غیب کی طرح اپنے وجود کا کیوں انکار نہ فرمایا ؟ یہ کیوں ارشاد فرمایا کہ " لست بموجود" یعنی میں موجود نہیں ہوں۔
- (۲) اور كيا آنحضرت عليہ السلام كى نبوت اور رسالت ذاتى تھى يا خدا كى طرف سے عطا ہوئى تھى؟ اگر ذاتى نہ تھى اور يقيناً نہ تھى تو آپ نے اپنى نبوت اور رسالت كا انكار كيوں نہ كر ديا؟ (العياذ بااللہ تعالىٰ) كيونكہ بقول مولوى محمد عمر صاحب شے كا مدعى وہى ہو سكتا ہے جس كى ملكيت ذاتى ہو۔
- (٣) اور كيا قرآن كريم آپ كو ذاتى طوپر حاصل ہواتها يا خدا تعالى كا عطيہ تها؟ اگر ذاتى طور پر حاصل نہ ہوا تها اور حقيقت بهى يہى ہے تو آپ نے علم قرآن كى نفى كيوں نہ كى؟ اور كيوں نہ فرمايا كہ ميرے قرآن كريم نہيں؟ معاذ اللہ تعالى ٰ
- (۴) اور کیا آپ کو احادیث اور احکام شریعت کا علم ذاتی طور پر حاصل ہوا تھا ؟ اگر نہیں اور یقیناً نہیں توآپ نے اس کی نفی کیوں نہ کی۔ وجہ فرق بالکل بین ہونی چاہیے۔
- (۵)کیا جب موصوف خود عطائی ہوتو اس کی کسی صفت کے ذاتی ہونےکا احتمال ناشی عن دلیل ہو سکتا ہے جب اس کا احتمال ہی نہیں تو ذاتی اور عطائی کا فرق بے کار ہوا۔ کیونکہ علم ذاتی باجماع مسلمین اور باتفاق فریقین ایک ذرہ کا بھی کسی کو نہیں ہو سکتا تو پھر اس کا درمیان میں لانا کیونکر صحیح ہوا؟
- (۶) اور اگر ایک شخص یہ کہتے میں اللہ تعالیٰ کو ذاتی طور پر اللہ اور خالق کائنات تسلیم

کرتا ہوں مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو عطائی طور پر اللہ اور خالق کائنات مانتا ہوں تو کیا وہ مسلمان رہے گا ؟ اور اگر رہے گا توکس دلیل سے؟ اور اگر وہ مسلمان نہیں تو فرمائیے کہ اس بےچارے نے خداتعالی کا ذاتی خاصہ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے تو تسلیم نہیں کیا پھر وہ کافر کیسے ہوا؟

(۷) اگر ایک شخص کہتا ہے کہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تو مستقل اور تشریعی نبی مانتا ہوں مگر مرزا غلام احمد قادیانی کو (جو در حقیقت ثلاثون کذابون دجالوں کی مد میں ہے) بالتبع اور غیر تشریعی نبی مانتا ہوں اور یہ کہتا ہوں کہ اس کی نبوت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کا فیض اور ظل ہے کیا ایسا شخص مسلمان رہے گا یا نہیں ؟ اس کا جواب فریق مخالف کو سوچ کربتانا ہوگا کہ حق کا ساتہ دینا ہے یا صدائے باطل ہی بلند کرنی ہے۔

اس چمن میں پیرو بلبل ہو یا تلمیز گل یا سراپا نالہ بن جایا نوا پیدانہ

باقی جن بعض اکابر کی عبارات میں ذاتی اور عطائی وغیرہ کے الفاظ آئے ہیں تو ان کا مقصد ہر گز ہر گز یہ نہیں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ذاتی طورپر بالاستقلال کل غیوب کو نہیں جانتے مگر عطائی اور غیر مستقل طور پر جانتے تھے بہرحال انہوں نے تطبیق کی یہ صورت پیدا کی کہ نفی جو تمام کلیات اور محیط تفصیلی کے ساته متعلق ہے ، ذاتی علم کی ہے اور اثبات جو صرف اخبار غیب اور جزئیات سے متعلق ہے وہ عطائی علم کے ساته وابستہ ہے ، حالانکہ اس مقام پر ذاتی اور عطائی سے صرف نظر کرتے ہوئے بھی صرف کلی اور جزئی علم یا علم غیب اور انباء غیب یامحیط تفصیلی اور بعض خبروں کے علم کا فرق ملحوظ رکه کر بھی تطبیق دی جاسکتی ہے اور محققین علماء نے اس طرح تطبیق دی ہے۔ اور محققین علماء نے اس طرح تطبیق دی ہے۔ اور جس میں ذاتی اور عطائی کا تو جھگڑا ہی نہیں ۔

اس پر مزید ایک آیت ملاحظم فرمائین:

ولو كنت أعلم الغرل ب الستكثرت من الخرال وما مسنى السوء • (اعراف: 188)

اگر میں علم غیب رکھتا ہوتا تو ہر طرح کے فائدے رکہ کر لیتا اور کوئی (دنیاوی) تکلیف مجھے نہ پہنچتی ، اس میں بھی ذاتی اور عطائی کا فرق نہیں ہو سکتا ، کیونکہ جس کو عطائی طور پر بھی پتہ ہو وہ بھی تکالیف ومصائب سے بچنے کی کوشش کر ےگا ، اگر کسی کو ذاتی طور پر پتہ نہ ہوعطائی پور پر اسے بتا دیا جائے کہ فلاں علاقے میں فلاں راستے پر وہ آدمی نہ جائےگا تو اگر آپ علیہ السلام کو عطائی طور پر بقول تمہارے علم غیب مل گیا تو بھی تو مصائب وتکالیف سے آپ کو بچ جانا چاہیے طور پر مصائب وتکالیف سے آپ کو بچ جانا چاہیے تھا ۔ مگر آپ علیہ السلام پر مصائب وتکالیف آئے جس سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔

# أيات قرآنيم أور نفى علم غيب

### آيت <u>نمبر 1:</u>

وما علمناه الشعر وما ينبغي له إن هو إلا ذكر وقر آن ميرايان "• (سورة ياسين: 69) ترجمه:

🛱 علامہ علی بن محمد الخازن (م701هـ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

أي ما يسهل له ذلك وما يصلح منه بحرايات لو أراد نظم شعر لم يتأت له ذلك كما جعلناه أمرايا الايكتب والا يحسب لتكون الحجة أثبت والشبهة أدحض قال العلماء ما كان يتزن له برايات شعر وإن تمثل ببرايات شعر جرى على لسانه منكسر ا٠

(تفسير خازن ج4ص12)

ث علامہ عبداللہ بن احمد النسفی (م710ه) فرماتے ہیں:

وُوما علمناه الشعروُ اى و ما علمنا النبى صلى الله عليه و سلم قول الشعراء او و ماعلمنا بتعليم القرآن الشعر على معنى ان القرآن ليس بشعر • (تفسير مدارك ج2ص404)

الشعر على معنى ان القرآن ليس بشعر • (تفسير مدارك ج2ص404)

الشعر على معنى ان القرآن ليس بشعر • (تفسير لكهتے بوئے فرماتے ہيں:

وقوله: { وما علمناه الشعر وما ينبغي له } : يقول تعالى مخبر ا عن نبرايه محمد صلى الله عارايه وسلم: أنه ما علمه الشعر، {وما ينبغي له } أي: وما هو في طبعه، فلا يحسنه ولا يحبه، ولا تقتضرانيه جبلته؛ ولهذا ورد أنه، عارايه الصلاة والسلام، كان لا يحفظ براياتا على وزن منتظم، بل إن أنشده زحفه أو لم يتمه. (تفسير ابن كثير جدس 757)

ت محى السنہ ابى محمد الحسين بن مسعود البقوى (م514هـ) اس آيت كى تفسير ميں حضرت ابو بكر وعمر رضى اللہ عنہما كا قول نقل كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

فقال ابوبكر وعمر اشهد انكرسول الله يقول الله تعالى: وما علمناه الشعر وما ينبغي له منها ماه جلال الدى سيوطى (م911ه) اس آيت كى تفسير مين فرماتے ہيں:

عن قتادة رضي الله عنه قال: بلغني أنه قرايل لعائشة رضي الله عنها هل كان رسول الله صلى الله على عارايله وسلم يتمثل بشيء من الشعر قالت: كان أبغض الحديث إلرايله غرايار أنه كان يتمثل ببرايات أخي بني قراياس عكرا يجعل أخره أوله وأوله آخره ويقول: ويأترايك من لم تزودبالأخبار فقال له أبو بكر رضي الله عنه: لراياس هكذا فقال رسول الله صلى الله علراله وسلم: إنى والله ما أنا بشاعر و لا ينبغي لي (تفسير در منثور ص 505)

اب دیکھیے دعوی تو علم کلی اور جمیع ما کان و ما یکون کا ہے، تو جب یہ منتفی ہو گیا یعنی علم شعر گوئی کی آپ سے نفی ہو گئی تو پھر کلی کا دعوی ٹوٹ گیا۔ رضا خانی حضرات کی طرف سے جواب میں یہ کہا جاتا ہے کہ جناب! علم شعر کی نفی نہیں بلکہ یہاں تو ملکہ شعر گوئی کی نفی ہے یعنی شعر و شاعری کا علم تو تھا مگر ملکہ شعر گوئی نہ تھا۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ پھر بھی علم کلی اور جمیع ما کان و ما یکون کا دعوی باطل ہو گیا۔ دوسرا جواب یہ ہے کہ امام نووی رحمۃ اللہ علیہ کی تحقیق یہ ہے کہ جو آپ علیہ السلام کی زبان پر جاری ہوا تھا وہ رجز تھا، شعر نہ تھا اور شعر کہنا آپ صلی اللہ علیہ و سلم پر حرام تھا۔

#### اشكال نمبر 1:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں آپ علیہ السلام نے ساری زندگی میں ایک شعر بنایا ہے۔ (السنن الکبری للبیہقی)

# الجواب:

یہ حدیث منکر ہے اور اس میں دوراوی مجہول ہیں۔(تفسیر ابن کثیر ج3ص579)

بعض حضرات نے شعر سے کچہ اور باتیں مراد لی ہیں مگر اتنا تو ضرور ہے کہ "جمیع ماکان ومایکون" کا دعوی تو ٹوٹ جاتا ہے چاہے جو بھی مراد لو آپ ،ہم نے تفاسیر سے اس کا آیت کامعنی بتادیا کہ شعر گوئی کو آپ علیہ السلام کےلیے مناسب نہیں سمجھا گیا لہذا آپ شاعر نہ تھے۔ اشکال نمبر 2:

بریلوی حضرات کی طرف سے ایک اشکال عام طور پر ہرجگہ ہی اٹھایا جائے گا جس کا قلع قمع ضروری ہے وہ یہ ہے کہ دیکھیے جی ہمارا علم کلی کہنا مخلوق کے اعتبار سے ہے ورنہ آپ علیہ السلام کا علم خدا کے اعتبار سے جزئی ہے اور خالق کا علم کلی ہے۔ جواب:

پہلی بات ... بریلوی حضرات نے جس دعوی کو علم کلی کہا ہے وہ ہم دعولی جات کے عنوان میں لکہ آئے اور مزید یہ بھی یاد رکھیں کہ ان کا دعوی ابتدائے آفرینش سے لے کر دخول جنت یا جہنم تک تفصیلی کا ہے اور ہم جو دلائل پیش کر رہے ہیں وہ سب اس دعوے کے بھی توڑنے والے ہیں ۔

دوسری بات ..... یہ ہے کہ بریلوی علماء نے لکھا ہے کہ پھر وہ کون بد قسمت انسان ہے جو قرآن کے خلاف کہے کہ فلاں شئے کا حضور علیہ السلام کو علم نہیں تھا اور فلاں بات نہیں جانتے تھے۔ (علم غیب کا ثبوت ص5)

اور یہ کہنا کہ عالم ماکان ومایکون فلاں بات نہیں جانتے تھے یہ کفریہ عقیدہ ہے۔ (ملخصاً تحفط عقائد ابلسنت ص 850،849)

تیسری بات..... یہ ہے کہ آپ کے اکابر تو خدا کے علم کو کلیات سے منسوب کرنا جرم سمجھتے ہیں، جیسا کہ خواجہ قمر الدین سیالوی نے لکھا ہے کہ کلیات کی نسبت خالق کی طرف کرنا کتنی بڑی جہالت ۔ (انوار قمریہ ص 104)

آپ کے مولوی منظور احمد بصیر پوری لکھتے ہیں:

کلی چیز مخلوق ہے اور مخلوق حادث ہوتا ہے اللہ تعالیٰ قدیم ہے اس کے علم کو کلی سے متصف قرار دینا ہےدینی ہے۔

(بفت روزه رسالم رضوان بابت ماه 28 مارج 1952ء ص11 بحوالم اظهار العيب ص 226،227)

چوتھی بات ..... یہ ہے وہ کون کون سی چیزیں ہیں جو خدا تعالیٰ تو جانتا ہے اور نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نہیں جانتے اس کی ذرہ فہرست پیش کریں تاکہ ہمیں بھی یقین آجائے کہ خدا کا علم کلی ہے اور رسول پاک علیہ السلام کا اس کے مقابلے میں جزئی ہے اگر آپ نہیں پیش کر سکتے تو پھر یہ ماننا پڑےگا کہ جو آپ نے فرق کیا ہے وہ غلط ہے۔

آیت نمبر2:

اللہ پاک آپ علیہ السلام کو مخاطب کرکے فرماتے ہیں:

ولقد أرسلنا رسلامن قبلك منهم من قصصنا عارليك ومنهم من لم نقصص عارليك (سورة غافر: 78) دوسرى جگم ارشاد ربانى بے:

ورسلاقد قصصناهم علرايك من قبل ورسلالم نقصصهم علرايك (سورة النسا: آيت164)

خ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے :قال رسول الله صلی الله علرایه و سلم: ما أدري تبع أنبرایا كان أم U و ما أدري ذا القر نرایان أنبرایا كان أم U و ما أدري الحدود كفار ات U (مستدرك حاكم حدیث نمبر 111)

تبع اور ذوالقرنین کے نام قرآن مجید میں موجود ہیں مگر آپ علیہ السلام فرما رہے ہیں مجھے نہیں معلوم کہ یہ نبی تھے یا نہیں؟

''وتفصر للل لكل شيء'' اور ''تبرل إنا لكل شيء'' وغيره آيات سے استدلال كرنے والو ں سے دريافت كيجيے كہ ''تبع'' اور ''ذو القرنين'' كى زندگى كى مفصل حالات تو الگ رہے ان كى نبوت ورسالت كاعلم بهى آپ صلى اللہ عليہ وسلم كو نہيں تھا۔

الله (م774هـ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں: الله (م744هـ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

أي: منهم من أوحراليانا إلرلياك خبرهم وقصصهم مع قومهم كرلياف كذبوهم ثم كانت للرسل العاقبة

والنصرة، { ومنهم من لم نقصص علراليك } وهم أكثر ممن ذكر بأضعاف أضعاف.

(ابن کثیر ج5ص462)

🛱 علامہ علی بن محمد الخازن (م701ھ) پہلی آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

اى ولم نذكر حال الباقين. (تفسير خازن ج4ص84)

اور دوسری آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں ؟

اى لم يمسهم لك و لم نعر فك اخبار بم انفسير خازن ج14ص 451)

۞ فخر الدین رازی (م604ه) پہلی آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

اى ولم نذكر حال الباقين • (تفسير كبير امام رازى ج27 ص 77)

اس کی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: اللہ الدین سیوطی (م911ه) اس کی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه في قوله ! < ومنهم من لم نقصص عارلياك > ! قال : بعث الله عبدا

حبشرانيا نبرانيا فهو ممن لم يقصص على محمد صلى الله علرانيه وسلم • (تفسير در منثور ج5ص670)

اس آیت پاک سے بھی ثابت ہوا کہ جمیع ماکان ومایکون اور علم کلی کا دعوی غلط ہے۔ اس پر بریلوی حضرات کا چند وجوہ سے کلام ہے۔

## اشكال نمبر 1:

آیت مبارکہ ''وکلا نقص عارایا که من أنباء الرسل ما نثبت به فؤ ادك '' سے معلوم ہوا کہ تمام انبیاء علیہم السلام کے تفصیلی حالات بتادئیے گئے تھے۔

# <u>جواب:</u>

یہ آیت سورہ ہود کی ہے جو مکی ہے اور وہ آیت جو ہم نے پیش کی ہے وہ مدینہ طیبہ میں نازل ہوئی ۔ دوسر اجواب یہ ہے کہ اس آیت کی معنی ہے ہر وہ خبر جس کی حاجت پڑتی ہے ہم پیغمبروں کی خبروں میں آپ کو سناتے ہیں۔ معلوم ہو گیا کہ کل کے افظ کا الرسل سے تعلق نہیں نہ ہی یہ اس پر داخل ہے ۔ اور احادیث سے بھی اس معنی کی تائید ہوتی ہے جیسا کہ آپ تفاسیر کے حوالہ جات سے پڑھ آئے ہیں۔

## اشكال نمبر2:

حدیث میں ہے کہ انبیاء علیہم السلام کی کل تعداد بتا دی گئی ہے ،124،000 ہے

## <u>جواب:</u>

پہلی بات ..... یہ حدیث قابل احتجاج نہیں۔ (دیکھیے تفسیر ابن کثیر ج1ص586، لسان المیزان ج1ص79،78)

دوسری بات..... یہ ہے کہ تعداد کا بیان کیا جانا تفصیلی حالات کا بیان تو نہیں لہذا یہ احادیث ہمیں مضر نہیں۔

### اشكال نمبر 3:

صاوی شریف میں ہے آپ علیہ السلام اس وقت تک دنیا سے تشریف نہ لے گئے جب تک تمام انبیاء علیہم السلام کے تفصیلی حالات نہ بتا دئیے گئے۔

#### <u>جواب:</u>

قرآن پاک کی قطعی دلیل ہم نے پیش کی ہے اور احادیث مبارکہ اور امت کے اقوال سب کچہ کو ایک صاوی شریف پر تو قربان نہیں کریں گے ۔ معتبر ومستند ومعتمد تفاسیر سے ہم نے اپنا مدعی صاف کر دیا ہے آپ اپنی بات غیر معتبر تفاسیر سے نہ لے آئیں۔

#### <u>ایت نمبر 3:</u>

يسألك الناس عن الساعة قل إنما علمها عند الله وما يدريك لعل الساعة تكون قريبا • (الاحزاب: 63) للمن عمادالدين ابن كثير رحم اللم (م774هـ) اس آيت كي تفسير ميں فرماتــ بين :

يقول تعالى مخبر الرسول صلى الله عارايه وسلم: أنه لا علم له بالساعة، وإن سأله الناس عن ذلك. وأرشده أن يرد علمها إلى الله، عز وجل، كما قال له في سورة "الأعراف"، وهي مكراية وهذه مدنراية، فاستمر الحال في رد علمها إلى الذي يقرايهمها، لكن أخبره أنها قريبة بقوله: { وما يدريك لعل الساعة تكون قريبا } • (تفسير ابن كثير ج5ص232)

المام فخر الدین رازی رحمہ اللہ (م604هـ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

{قل إنما علمها عند الله} لا يتبرل ن لكم، فإن الله أخفاها لحكمة • (تفسير كبير ج2ص200)

🛱 امام بیضاوی رحمہ اللہ (م856ه) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

{قل إنما علمها عند الله } لم يطلع علرل مماكا والانبرال ا • ( تفسير بيضاوى ج2ص 253)

الله على الدين سيوطى رحمه الله (م119هـ) اس آيت كى تفسير ميں لكهتے بين :

{قل إنما علمها عند الله وما يدريك} يعلمك بها اى انت لا تعلمها٠

(تفسير جلالين ص 358)

أثامام على بن محمد الخازن (م701ه) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

إن المشركرايان كانوا يسألون رسول الله (صلى الله علرايه وسلم), عن وقت قرايام الساعة استعجالا على سبرايال الهزء وكان الرايه ود يسألونه عن الساعة امتحانا, لأن الله تعالى عمى علرايهم علم وقتها في التوراة فأمر الله تعالى نبرايه (صلى الله علرايه وسلم) أن يجراي بهم بقوله (قل إنما علمها عند الله) يعني إن الله تعالى قد استأثر به ولم يطلع علرايه نبرايا و لا ملكا و

(تفسير خازن ج3ص512)

## آيت نمبر 4:

ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقراليان (25) قل إنما العلم عند الله وإنما أنا نذير ميرايان (سورة الملك 25-26)

اس آیت کی تفسیر میں کثیر رحمہ اللہ (م774ھ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

{ قل إنما العلم عند الله } أي: لا يعلم وقت ذلك على التعرافي إلى الله، عز وجل، لكنه أمرني أن أخبركم أن هذا كائن وواقع لا محالة فاحذر و ٥٠ (تفسير ابن كثير ج6ص 272)

ے ہیں: (a310a) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

إنما علم الساعة، ومتى تقوم القراليامة عند الله لا يعلم ذلك غراليره (جامع البيان عن تاويل القرآن:ج14ص12حصد دوم)

الله (م85هه) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

{قل إنما العلم} اي علم وقته { عند الله} لا يطلع علرانيه غراني ره • (تفسير بيضاوى ج2ص512) ئامام فخر الدين رازى رحمہ اللہ (م604) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

والمراد أن العلم بالوقوع غرلير العلم بوقت الوقوع ، فالعلم الأول حاصل عندي ، و هو كاف في الإنذار

والتحذير.

(تفسير كبير ج30ص66)

اللہ پانی پتی رحمہ اللہ (م 1225ھ) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

إنما العلم أي العلم بوقته عند الله لا يعلم غراي ره • (تفسير مظهري ج10 ص28)

أيت نمبر 5:

قل إنما يوحى إلي أنما إلهكم إله واحد فهل أنتم مسلمون ، فإن تولوا فقل آذنتكم على سواء وإن أدري

أقريب أم بعرل دما تو عدون (سورة الانبياء: 108، 109)

اس آیت کی تفسیر میں البغدادی المعروف بہ خازن (م701ھ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

وإن أدري (أي وما أعلم) أقريب أم بعر*ليا*د ما توعدون (يعني يوم القر*ليا*امة لا يعلمه إلا الله)• ( ج3ص297)

ت علامه عبدالله بن احمد النسفى الحنفى (م 710هـ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

اى لا ادرى متى يكون يوم القيامة لان الله تعالى لم يطلعنى عليه او لا ادرى متى يحل بكم العذاب ان لم تؤمنوا٠

(تفسیر مدارک ج2ص103)

الله (م911هـ) الدين السيوطى رحمه الله (م911هـ) اس آيت كى تفسير ميں فرماتے ہيں:

{ وإن } ما { أدري أقريب أم بعرايد ما تو عدون } من العذاب أو القرايامة المشتملة علرايه و إنما يعلمه الله • (تفسير جلالين ص 278)

کے علامہ خطیب شربینی اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

{وإن} أي : وما {أدري أقريب} جدا بحرايات يكون قربه على ما يتعارفونه {أم بعراياد ما تو عدون} من غلب المسلمرايان علراياكم أو عذاب الله أو القرايامة المشتملة علراياه ، وإن ذلك كائن لا محالة و لابد أن يلحقكم بذلك الذلة والصغار ، وإن كنت لا أدري متى يكون ذلك ، لأن الله تعالى لم يعلمني علمه ، ولم يطلعني علراياه ، وإنما يعلمه الله تعالى • (تفسير سراج منير ج2ص53)

# آيت نمبر 6:

يسألونك عن الساعة أيان مرساها م فرايم أنت من ذكراها م إلى ربك منتهاها م إنما أنت منذر من بخشاها ٠

(سورۃ النازعاتآيت42 تا44)

الله السلام قیامت کے وقت کے متعلق دریافت فرماتے تھے اس پر آیت نازل ہوئی دولیم أنت من ذکر اہا " آپ کو اس کے ذکر سے کیا تعلق ؟ (تفسیر الدر المنثور: ج6ص 515) کے علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ (م744ھ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

أي: لرايس علمها إلرايك ولا إلى أحد من الخلق، بل مردها ومرجعها إلى الله عز وجل، فهو الذي يعلم وقتها على التعراي ريان محمه { إلى ربك منتهاها } ولهذا لما سأل جبريل رسول الله صلى الله علرايه وسلم عن وقت الساعة قال: ما المسئول عنها بأعلم من السائل. (تفسير ابن كثير ج6ص386)

اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: اخازن (م701ھ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

(يسألونك (أي يا محمد) عن الساعة أيان مرساها (أي متى ظهورها وقرليامها) فرليم أنت من ذكراها (أي لست في شيء من علمها وذكراها حتى تهتم لها وتذكر وقتها) إلى ربك منتهاها (أي منتهى علمها لا يعلم متى تقوم الساعة إلا هو٠

(خازن ج4ص378)

المام حسين بن مسعود البغوى (م516هـ) اپنى تفسير معالم التنزيل ميں فرماتے ہيں:

{یسألونك عن الساعة أیان مرساها} متى ظهورها و ثبوتها {فرالهم أنت من ذكراها} لیست فى شئى من علمها و ذكرها اى لا تعلمها و (معالم التنزیل المعروف به تفسیر بغوى ج4ص 445)

تظعلامہ عبیداللہ بن احمد النسفی الحنفی (م710ھ) اپنی تفسیر مدارک میں فرماتے ہیں۔

(الی ربك منتهاها ) منتهی علمها متی تكون لایعلمها غیره (تفسیر مدراک ج2 $\sim$  775) خرالدین الرازی (م $\sim$  604) تفسیر کبیر میں فرماتے ہیں:

{إلى ربك منتها هآ} أي منتهى علمها لم يؤته أحدا من خلقه • (تفسير كبير ج11 ص48) آيت نمبر 7:

يسألونك عن الساعة أيان مرساها قل إنما علمها عند ربي لا يجلوليها لوقتها إلا هو ثقلت في السموات والأرض لا تأتوليكم إلا بغتة يسألونك كأنك حفي عنها قل إنما علمها عند الله ولكن أكثر الناس لا يعلمون (سورة الاعراف 187)

الله علیہ وسلم سے مشرکین مکہ نے سوال کیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مشرکین مکہ نے سوال کیا کہ قیامت کب قائم ہوگی تو اس وقت یہ آیت مبارکہ نازل ہوئی کہ اس کا علم صرف اللہ کے پاس ہے۔ (در منثور: ص 275)

ہے امام ابن جریر طبری (م310ھ) اپنی کتاب تفسیر طبری میں اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

قال ابن عباس: لما سأل الناس محمدا صلى الله علران و سلم عن الساعة، سألوه سؤال قوم كأنهم يرون أن محمدا حفي بهم، فأوحى الله إلراني ه: إنما علمها عنده، استأثر بعلمها، فلم يطلع علران ها ملكا و لا رسولا. (تفسير طبرى ج6ص16)

ت امام فخر الدین رازی رحمہ اللہ (م604ه) اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

{قل إنما علمها عند ربي } أي لا يعلم الوقت الذي فراليه يحصل قراليام القراليامة إلا الله سبحانه و نظرالي ره قوله سبحانه: {إن الله عنده علم الساعة} (سوره لقمان 34)

وقوله: {وأن الساعة لاريب فراليها } (سوره الحج آيت7)

وقوله: {إن الساعة ءاترلية أكاد أخفرالها} (سوره طم آيت15)

ولما سأل جبريل رسول الله صلى الله علرانه و سلم وقال: متى الساعة فقال علرانيه السلام: "لرانيس المسؤول عنها بأعلم من السائل (تفسير كبير ج15ص66)

الله على بن محمد ابراہيم الخازن (م701هـ) اس آيت كى تفسير ميں لكهتے ہيں:

{يسألونك عن الساعة} يعني عن خبر القراليامة. {أيان مرساها} اى متى وقو عها {قل} أي قل لهم يا محمد {إنما علمها عند ربي} أي لا يعلم الوقت الذي تقوم فراليه إلا الله استأثر الله بعلمها فلم يطلع علراليه أحدا {لا يجلراليها لوقتها إلا هو ثقلت في السموات والأرض فكل شيء لوقتها إلا هو ثقلت في السموات والأرض فكل شيء خفي فهو ثقرايال شديد {لا تأتراياكم إلا بغتة} يعني فجأة على حرايان غفلة من الخلق {يسألونك كانك حفي عنها قل} يعنى يا محمد {إنما علمها عند الله} يعني استأثر الله بعلمها فلا يعلم متى الساعة إلا الله عز وجل {ولكن أكثر الناس لا يعلمون} يعني لا يعملون أن علمها عند الله وأنه استأثر بعلم ذلك حتى لا يسألوا عنه. (تفسير خازن عصم 145،144)

ت علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ (م774ھ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

فهذا النبي الأمي سراياد الرسل وخاتمهم صلوات الله عارايه وسلامه نبي الرحمة، ونبي التوبة، ونبي الملحمة، والعاقب والمقفي، والحاشر الذي تحشر الناس على قدمراياه، مع قوله فراياما ثبت عنه في الصحراياح من حديث أنس وسهل بن سعد، رضي الله عنهما: "بعثت أنا والساعة كهاترايان" وقرن برايان إصبعراياه السبابة والتي تلرايها. ومع هذا كله، قد أمره الله تعالى أن يرد علم وقت الساعة إلرايه إذا سئل عنها، فقال: { قل إنما علمها عند

الله ولكن أكثر الناس لا يعلمون }٠

(تفسیر ابن کثیر ج3ص249)

المام جلال الدين السيوطى رحمہ اللہ (م911هـ) اس آيت كى تفسير ميں فرماتے ہيں:

{لا يجارك ها لوقتها إلا هو } يقول: لا يرسلها لوقتها إلا هو {ثقلت في السماوات و الأرض} يقول: خفران في السموات و الأرض فلم يعلم قران الها متى تقوم ملك مقرب و لا نبي مرسل! (در منثور: ص 275)

آيت نمبر 8:

إن الساعة آترِكِية أكاد أخفرِكِ ها لتجزى كل نفس بما تسعى • (سورة طه 15) الساعة آترِكِية أكاد أخفرِكِ ها لتجزى كل نفس بما تسعى • (سورة طه 15) الله علامه ابن جريرى طبرى رحمه الله (م310هـ) اس آيت كى تفسير ميں لكهتے ہيں:

یقول تعالی ذکرہ: إن الساعة التی یبعث الله فرایها الخلائق من قبور هم لموقف القرایامة جائرایاة ( أكاد أخفرایها ) فعلی ضم الألف من أخفرایها قراءة جمرایاع قراء أمصار الإسلام، بمعنی: أكاد أخفرایها من نفسی، لئلا يطلع عارایها أحد، وبذلك جاء تأويل أكثر أهل العلم. (تفسير طبری ج9ص164) پهر آخرمیں اس تفسیر كی مزید تائید كرتے ہوئے فرماتے ہیں:

وإنما اخترنا هذا القول على غراياره من الأقوال لموافقة أقوال أهل العلم من الصحابة والتابعرايان، إذ كنا لا نستجرايان الخلاف علرايا هم، فراياما استفاض القول به منهم، وجاء عنهم مجرايا با يقطع العذر • (ج9ص167) الله المام جلال الدين سيوطى رحمه الله (م911هـ) اس آيت كى تفسير ميں لكهتے ہيں:

قال ليس من ابل السماوات و الارض احد الاقد اخفى الله عنه علم الساعة • (در منثور ج4ص525) الله علم ابن كثير رحمه الله (م774هـ) اس آيت كي تفسير ميں لكهتے ہيں:

هذا كقوله تعالى: { قل لا يعلم من في السماوات والأرض الغرابيب إلا الله وما يشعرون أيان يبعثون } وقال: { ثقلت في السماوات والأرض لا تأترابيكم إلا بغتة } أي: ثقل علمها على أهل السموات والأرض. ( تفسير ابن كثير ج4ص312)

اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں: ﴿ مَا 516 هُ اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

وأكثر المفسرين قالوا: معناه: أكاد أخفرليها من نفسي، وكذلك في مصحف أبي بن كعب، وعبد الله بن مسعود: أكاد أخفرليها من نفسي فكرلياف يعلمها مخلوق. وفي بعض القراءات: فكرلياف أظهر ها لكم. وذكر ذلك على عادة العرب إذا بالغوا في كتمان الشيء يقولون: كتمت سرك من نفسي، أي: أخفرلياته غاية الإخفاء، والله عز السمه لا يخفى علرليه شيء. (تفسير بغوى ج3ص214)

اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں: اللہ علی بن محمد الخازن رحمہ اللہ (م701ھ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

إن الساعة آترانية أكاد أخفرانيها (قال أكثر المفسرين: معناه أكاد أخفرانيها من نفسي فكرانيف يعلمها مخلوق وكرانيف أظهر ها لكم, ذكر ذلك على عادة العرب إذا بالغوا في الكتمان للشيء يقولون كتمت سرك في نفسي, أي أخفرانياته غاية الإخفاء, والله تعالى لايخفى عارانيه شيء. (تفسير خازن ج3ص 251)

# آيت <u>نمبر 9:</u>

الرالي» يرد علم الساعة وما تخرج من ثمرات من أكمامها وما تحمل من أنثى ولا تضع الابعلمه (فصلت: 47)

المام فخر الدین رحمہ اللہ(م604هـ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

وكأن سائلا قال ومتى يكون ذلك الراياوم؟ فقال تعالى إنه لا سبرايال للخلق إلى معرفة ذلك الراياوم و لا يعلمه إلا الله فقال: { الرايابه يرد علم الساعة } و هذه الكلمة تفراياد الحصر أي لا يعلم وقت الساعة بعرايانه إلا الله ، وكما أن

هذا العلم لرليس إلا عند الله فكذلك العلم بحدوث الحوادث المستقبلة في أوقاتها المعرليانة لرليس إلا عند الله سبحانه وتعالى ، ثم ذكر من أمثلة هذا الباب مثالرليان أحدهما : قوله {وما تخرج من ثمرات من أكمامها} والثاني : قوله {وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه } (تفسير كبير ج27ص11)

كُ عُلامہ على بن محمد الخازن (م701هـ) اس آیت كى تفسیر میں لكھتے ہیں:

( الرايه يرد علم الساعة (يعني إذا سأل عنها سائل قرايل له لا يعلم وقت قرايام الساعة إلا الله تعالى • رُقْتُ على الساعة إلا الله تعالى • رُقْتُ على الساعة إلا الله تعالى • رُقْتُ على خازن ج 4 ص 94)

الله (م 710هـ) اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

ای علم قیامها یر د الیه ای یجب علی المسئول ان یقول: الله یعلم ذلک (تفسیر مدارک ج2ص501) الله علامه ابن کثیر رحمه الله اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

{ إلرائيه يرد علم الساعة } أي: لا يعلم ذلك أحد سواه, كما قال صلى الله عارائيه وسلم، وهو سرائيد البشر لجبريل وهو من سادات الملائكة حرائين سأله عن الساعة، فقال: "ما المسئول عنها بأعلم من السائل"، وكما قال تعالى: { إلى ربك منتهاها } ، وقال { لا يجارائيها لوقتها إلا هو } • (تفسير ابن كثير ج5ص 485)

🛱 قاضى بيضاوى رحمہ اللہ (م886هـ) اس آيت كى تفسير ميں لكھتے ہيں:

{ إلراله يرد علم الساعة } يعنى اذا سال عنها اذ لا يعلمها الابو • (تفسير بيضاوى ج2ص356 بيروت)

# اہل بدعت کے چند اشکالات کے جوابات:

# اشكال نمبر1:

ذاتی اور عطائی کا فرق

#### <u>جواب:</u>

حالانکہ ذمہ دار مفسرین سے یہ بات نقل ہو کر آتی ہے کہ ''لمیطلعنی علیہ'' اور '' لمیطلع علیہ ملکامقربا ولانیبامرسلا''، تو یہ عطائی کا بھی انکار ہے۔

پیر مہر علی شاہ صاحب لکھتے ہیں: یہ جو لکھا ہے کہ قیامت سات ہزار سال سے پیر مہر علی شاہ صاحب لکھتے ہیں: یہ جو لکھا ہے کہ قیامت سات ہزار کی تحدید جو ایک نے (مرزا صاحب) لگائی ہے یہ منافی ہے ۔'' لایجارلی ھالوقتھا الاھو'' کے اور ان احادیث کے جن میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے لاعلمی بیان فرمائی ہے۔ (شمس الہدایہ ص 66)

معلوم ہوا کہ یہ ڈھکو سلم نہیں چلے گا کہ ذاتی اور عطائی کا فرق ہے۔

# اشكال نمبر2:

بعض لوگ یہ اشکال کرتے ہیں کہ یہ تو معلوم ہوگیا کہ خدا کو معلوم ہے مگر یہ تو کہیں نہیں آیا کہ علم قیامت کو خدا کے علاوہ کوئی نہیں جانتا؟

#### <u>جواب:</u>

حضرت سلمہ بن اکوع رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک سرخ رنگ کے خیمہ میں تشریف فرماتھے ایک شخص گھوڑی پر سوار ہو کر آیا اور دریافت کیا کہ آپ کون ہیں؟ آپ نے فرمایا میں خدا تعالیٰ کا رسول ہوں اس نے دریافت کیا قیامت کب آئےگی؟ آپ نے فرمایا یہ غیب کی بات ہے اور اللہ کے بغیر اسے کوئی نہیں جانتا۔ (درمنثور ج5ص170)

تو اب بتائیے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم جب خود ہی ارشاد فرمائیں پھر کیا ماننے کے لیے آپ تیار ہیں؟

## اشكال نمبر 3:

نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم قیامت کا ذکر فرمارہے تھے تو آپ نے صحابہ سے پوچھا یہ

کون سادن ہے تو انہوں نے عرض کی کہ اللہ اور اس کا رسول بہتر جانتا ہے - تو اس معلوم ہوا کہ صحابہ کو پتہ تھا کہ قیامت کے وقت مقررہ کا آپ کو پتا ہے -

#### <u>جواب:</u>

یہ واقعات آپ نے قیام ساعت مقررہ کے بعد کے بیان کیے ہیں ، مقررہ وقت کی بات نہیں کی صرف یہ ہی پوچھا کہ کون سا دن ہو گا صحابہ کرام نے ادب سے کہا باقی آپ نے خود ہی بتاررکھا ہے کہ جمعہ کا دن ہوگا۔ مگر یہ تو کسی کو معلوم نہیں وہ جمعہ کس سال کا ہوگا یہ کب آئے گا وغیرہا۔ اس روایت سے یہ مسئلہ نکلتا ہے کہ آپ کو مقررہ وقت کا پتہ ہے یہ بالکل غلط ہے۔

### اشكال نمبر 4:

سب نشانیاں تو بتادیں پھر وقت مقررہ کیوں نہیں پتہ ہوگا؟

#### <u>جواب:</u>

سب نشانیاں تو ارشاد فر دیں مگر وقت مقررہ ان نشانیوں کا آپ کو بھی معلوم نہیں کیونکہ مشکو تر ج2ص472پر روایت ہے کہ آپ علیہ السلام نے فرمایا: ایہما ما کنت قبل صاحبتیہا فالاخری علی اثرہا • یعنی طلوع آفتاب اور دابۃ الارض ان میں سے پہلی جو ظاہر ہوگی تو دوسری اس کے بعد ظاہر ہوجائیگی۔ باقی قیامت کا مقررہ وقت مقررہ لمحہ وہ کسی کے علم میں نہیں سوائے خدا تعالی کے۔

#### آيت نمبر 10:

إن الله عنده علم الساعة وينزل الغرالية ويعلم ما في الأرحام وما تدري نفس ماذا تكسب غدا وما تدري نفس بأي أرض تموت إن الله عاراليم خيرالير • (سورة لقمان: 34)

اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: ایراہیم الخازن (م 701ھ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

قال ابن عباس: هذه الخمسة لا يعلمها ملك مقرب ولا نبي مصطفى فمن ادعى أنه يعلم شرايانا من هذه الأمور فإنه كفر بالقرآن لأنه خالفه (تفسير خازن ج3ص475)

🖈 امام عبداللہ بن احمد النسفى رحمہ اللہ (م710هـ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

وعن ابن عباس رضي الله عنهما: من ادعى علم هذه الخمسة فقد كذب. ورأى المنصور في منامه صورة ملك الموت وسأله عن مدة عمره فأشار بأصابعه الخمس فعبر ها المعبرون بخمس سنوات وبخمسة أشهر وبخمسة أيام فقال أبو حنرليافة رضي الله عنه: هو إشارة إلى هذه الآية، فإن هذه العلوم الخمسة لا يعلمها إلا الله علرليام} بالغرلياوب {خيرليار} بماكان ويكون.

(تفسیر مدارک ج2ص324)

المام جلال الدين السيوطي رحمه الله (م 911هـ) اس آيت كي تفسير مين فرُماتي بين:

عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال لم يعم على نبرليكم صلى الله علرليه وسلم إلا الخمس من سر ائر الغرليب هذه الآية في آخر لقمان إلى آخر السورة • (تفسير درمنثور ج5ص326)

الله (م911هـ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: الله (م911هـ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

{ إن الله عنده علم الساعة } متى تقوم { وينزل } بالتخفرليف و التشديد { الغرليث } بوقت يعلمه { ويعلم ما في الأرحام } أذكر أم أنثى و لا يعلم و احدا من الثلاثة غرليار الله تعالى { وما تدري نفس ماذا تكسب غدا } من خرليار أو شر و يعلمه الله تعالى { إن الله علرليم } بكل شيء { خبرليار } بباطنه كظاهره • (تفسير جلالين ص348)

ث علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ (م774ھ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

قال قتادة: أشرائياء استأثر الله بهن، فلم يطلع عارائيهن ملكا مقربا، ولا نبرائيا مرسلا { إن الله عنده علم الساعة } ، فلا يدري أحد من الناس متى تقوم الساعة، في أي سنة أو في أي شهر، أو لرائيال أو نهار، { وينزل الغرائيث } ، فلا يعلم أحد متى ينزل الغرائيث، لرائيلا أو نهارا، { ويعلم ما في الأرحام } ، فلا يعلم أحد ما في الأرحام، أذكر أم أنثى، أحمر أو أسود، وما هو، { وما تدري نفس ماذا تكسب غدا } ، أخرائير أم شر، ولا تدري يا ابن آدم متى تموت؟ لعلك المرائيت غدا، لعلك المصاب غدا، { وما تدري نفس بأي أرض تموت } لرائيس أحد من الناس يدري أين مضجعه من الأرض، أفي بحر أم بر، أو سهل أو جبل؟ ( تفسير ابن كثير ص124)

# اشكال نمبر 1:

تفاسیر میں ہے: من ادعی انہ یعلم شیامن هذه فقد کفره بالقرآن العظیم لانہ خالفہ (تفسیر خازن ج5ص183)

حالانکہ بعض روایات دال ہیں ان جزئیات کو مخلوق جانتی ہیں۔

### جواب:

''شیئا من ہذہ '' کا مطلب یہ ہے کہ ان پانچ چیزوں میں سے کسی ایک چیز کا دعویٰ کرے کہ کہ مجھے یا کسی اور کو بجز خدا تعالیٰ کے اس کا کلی طور پر علم ہے تو وہ کافر بالقرآن ہے۔

### اشكال نمبر 2:

بعض صلحاء کی باتوں اور آثار سے معلوم ہوتا ہے کہ اولیاء کرام وغیرہم کو بھی بعض ان میں سے جزئیات کا علم ہے مگر روایات میں یوں بھی ہے ان پانچ باتوں کو خدا کے علاوہ کوئی نہیں جانتا

#### جواب:

علامه آلوسى رحمه الله لكهت بين: وفي شرح المناوي الكبرليار للجامع الصغرليار في الكلام على حديث بريدة السابق خمس لا يعلمهن إلا الله على وجه الإحاطة والشمول كلرليا وجزئرليا فلا ينافرليه إطلاع الله تعالى بعض خواصه على بعض المغرليات حتى من هذه الخمس لأنها جزئرليات معدودة (تفسير روح المعانى ج12ص100)

ملا على قارى رحمة الله عليه لكهتے ہيں:

فإن قلت قد أخبر الأنبرلياء والأولرلياء بشيء كثرليار من ذلك فكرلياف الحصر قلت الحصر باعتبار كلرلياتها دون جزئرلياتها.

(مرقات: ج1ص66)

### آیت نمبر 11:

وما يعلم جنو دربك إلا هو • (سورة مدثر آيت 31)

اللہ اس آیت کی تفصیل میں فرماتے ہیں:

(وما يعلم جنود ربك إلا هو) قال مقاتل: هذا جواب أبي جهل حرايان قال: أما لمحمد أعوان إلا تسعة عشر؟ قال عطاء: { وما يعلم جنود ربك إلا هو } يعني من الملائكة الذين خلقهم لتعذيب أهل النار، لا يعلم عدتهم إلا الله، والمعنى إن تسعة عشر هم خزنة النار، ولهم من الأعوان والجنود من الملائكة ما لا يعلم إلا الله عز وجل (تفسير بغوى ج40 417)

اسی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: اللہ (م774هـ) اسی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

(وما يعلم جنود ربك إلا هو ) اى ما يعلم عددهم و كثرتهم الابو تعالى و (تفسير ابن كثير ج6ص345)

تہ علامہ عبداللہ احمد النسفی رحمہ اللہ (م710ھ) اسی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں۔

(وما يعلم جنود ربك إلا هو) لفرط كثرتها (إلا هو) فلا يعز عليه تتميم الخزنة عشرين و لكن في بذا العدد

الخاص حكمة لا تعلمونها • (تفسير المدارك: ج2ص749)

اس آیت کی تفسیر میں چند وجوہ لکھی ہیں جن میں سے پہلی وجہ جوان کے نزدیک راجح ہے وہ یہ ہے کہ:

أن القوم استقبلوا ذلك العدد ، فقال تعالى : {وما يعلم جنود ربك إلا هو } فهب أن هؤلاء تسعة عشر إلا أن لكل واحد منهم من الأعوان والجنود مالا يعلم عددهم إلا الله (تفسير كبير ج30 س183)

## گھر کی گواہ<u>ی:</u>

مدعیان علم جمیع ماکان ومایکون کے راس ورئیس مولوی احمد رضا خان فاضل بریلوی کی زبانی:

زمین سے سدرۃ المنتہیٰ تک پچاس ہزار برس کی راہ ہے اس سے آگے مستوی اس کے بعد اللہ جانے ۔اس سے آگے عرش کے ستر ہزار حجاب ہیں ہرحجاب سے دوسرے حجاب تک پانچ سو برس کا فاصلہ اور اس سے آگے عرش اور ان تمام وسعتوں میں فرشتے بھرے ہیں حدیث پاک میں ہے آسمان چار انگل جگہ نہیں جہاں فرشتے نے سجدے میں پیشانی نہ رکھی ہو فرمائیے کس قدر فرشتے ہیں ''وما یعلم جنود ربک الا ہو'' اور تیرے رب کے لشکروں کو اس کے سوا کوئی نہیں جانتا۔ (ملفوظات حصہ چہارم ص 340)

# آيت نمبر <u>12:</u>

فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعران جزاء بما كانوا يعملون (الم سجده آيت17) الله عنم كي الله عنم كي الله عنم كي حضرت ابو بريره رضى الله عنم كي حديث مباركم نقل كي به:

يقول الله تعالى أعددت لعبادي الصالحرايان ما لاعرايان رأت و لاأذن سمعت و لاخطر على قلب بشر ذخرا من بله ما أطلعتم عارايه ثم قرأ { فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعرايان جزاء بما كانوا يعملون } • (صحيح البخارى: كتاب التفسير ج2ص704)

الله كتاب مسند الله (متوفى 1774هـ) نے حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ الله كتاب مسند الحمد سے نقل كياہے:

حضرت سہل بن سعد ساعدی رضی اللہ عنہ سے منقول ہے:

شهدت من رسول الله صلى الله عارايه وسلم مجلسا وصف فرايه الجنة، حتى انتهى، ثم قال في آخر حديثه: "فرايها ما لا عرايان رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر"، ثم قرأ هذه الآية: { تتجافى جنوبهم عن المضاجع، إلى قوله: { يعملون } .

(تفسیر ابن کثیر ج5ص134)

الله عنه الله عنه سے نقل کیا ہے: معداللہ عنہ سے نقل کیا ہے:

انه لمكتوب في التوراة (لقد أعد الله للذين تتجافى جنوبهم عن المضاجع ما لم تر عرايان ولم تسمع أذن ولم يخطر على قلب بشر ولا يعلم ملك مقرب ولا نبي مرسل وانه لفي القرآن! < فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعرايان >

(تفسير الدرالمنثور: ج5ص339)

الله بن عباس كى تفسير نقل الدين سيوطى رحمه الله (متوفى 119هـ) نے حضرت عبد الله بن عباس كى تفسير نقل كى ہے:

قال كان عرش الله على الماء فاتخذ جنة لنفسه ثم اتخذ دونها أخرى ثم أطبقهما لؤلؤة واحدة ثم قال : ومن دونهما جنتان لم يعلم الخلق ما فرليهما و هي التي قال الله ! {فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعرلين جزاء بما كانوا يعملون}٠٠

(در منثور ج5ص338)

اللہ متوفی 685ھ نے اس کی تفسیر یوں فرمائی ہے:

{فلا تعلم نفس} لاملك مقرب و لا نبى مرسل ( تفسير انوار التنزيل ص 235)

# آیت نمبر 13:

يوم يجمع الله الرسل فرلي قول ماذا أجبتم قالوا لا علم لنا إنك أنت علام الغرلي وب (سوره مائده آيت 109) سوال:

حضرات انبیاء کرام کو اپنی امتوں کے جواب کا فی الجملہ علم ضرور ہے تو پھر اللہ پاک کے سامنے انہوں مطلقاً علم کی نفی کیوں کر دی۔

#### جواب:

س کی چند توجیہیں ہیں اور چونکہ ان میں سے اکثر میں تعارض نہیں ہے اس لیے ہو سکتا ہے سب اپنی جگہ درست ہوں ایک قول جس کو امام خازن رحمہ اللہ اور امام رازی رحمہ اللہ نے نقل کیا ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے:

معناه لا علم لنا كعلمك فرليهم لأنك تعلم ما أضمروا وما أظهروا ونحن لا نعلم إلا ما أظهروا فعلمك فرليهم أنفذ من علمنا وأبلغ. (تفسير خازن ج1ص537)

امام رازی رحمہ اللہ اس قول کے نقل کرکے فرماتے ہیں: ہو الاصحو ہو الذی اختارہ ابن عباس و نفسیر کبیر ج11 00

🛱 علامہ ابن جریر طبری رحمہ اللہ (م310ھ) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

يقولون للرب عز وجل: لا علم لنا، إلا علم أنت أعلم به منا (تفسير طبرى ج5ص154)

اور علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ نے اس آیت کی تفسیر فرماتے ہیں:

رواه ابن جرير. ثم اختاره على هذه الأقوال الثلاثة (1) ولا شك أنه قول حسن، وهو من باب التأدب مع الرب، عز وجل، أي: لا علم لنا بالنسبة إلى علمك المحرالي طبكل شيء، فنحن وإن كنا قد أجبنا وعرفنا من أجابنا، ولكن منهم من كنا إنما نطلع على ظاهره، لا علم لنا بباطنه، وأنت العارلي مبكل شيء، المطلع على كل شيء. فعلمنا بالنسبة إلى علمك كلا علم، فإنك { أنت علام الغراليوب } • ( تفسير ابن كثير ج2ص64)

حضرت ابن عباس رضى اللم عنم كرور مين اقوال مين صرف اجمال وتفصيل كا فرق

ہے۔ ﷺ علامہ خطیب شربینی رحمہ اللہ نے اس آیت کی تفسیر میں نقل کیا ہے:

{قالوا لا علم لنا} أي: لا علم لنا بما أنت تعلمه {إنك أنت علام الغراي وب} فتعلم ما أجابونا وأظهر والنا وما لم نعلم مما أضمر وافي قلوبهم • (تفسير سراج منير ج1ص402)

الله نسر الله نسر الله نسر مين فرمايا:

{قالوا لا علم لنا} باخلاص قولنا و دليلم { إنك أنت علام الغرايل وب } • (مدارك التنزيل ج 1 ص 350) آيت نمبر 14:

ولله غراليب السموات والأرض وما أمر الساعة إلا كلمح البصر أو هو أقرب إن الله على كل شيء قدير ٠ (سورة نمل:77)

🛣 امام فخر الدین رازی رحمہ اللہ (م604ھ) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں۔

{ولله غراييب السموات والأرض} يفيد الحصر معناه ان العلم بهذه الغيوب ليس الاللم تعالى. (تفسير كبير جوك 71ص

ت علامه نسفی حنفی رحمه الله مدارک التنزیل میں فرماتے ہیں:

{ ولله غرايب السموات والأرض } اى يختص به علم ما غاب فيهما عن العباد و خفى عليهم علمه او اراد بغيب السماوات و الارض لم يطلع عليه احد منهم (تفسير مدارى ج1ص690)

🜣 علامہ علی بن محمد الخازن رحمہ اللہ نے اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

(أخبر الله عز وجل في الآية عن كمال علمه, وأنه عالم بجمراليع الغراليوب, فلا تخفى عارايه خافرالية ولا يخفى عارايه خافراية ولا يخفى عارايه شيء منها, وقرايال الغراياب هنا هو علم قرايام الساعة (تفسير خازن ج3 ص136)

ث قاضى بيضاوى رحمه الله اس آيت كے تحت فرماتے ہيں:

{ ولله غرابيب السموات والأرض } يختص به علمه لا بعلمه غرابيره و هو ما غاب فرابيهما عن العباد بأن لم يكن محسوسا ولم يدل عارايه محسوس و قرابيل يوم القرابيامة فإن علمه غائب عن أهل السموات والأرض (تفسير بيضاوى ص 685)

{ولله} أي: لا لغراياره {غراياب السموات و الأرض} و هو ما غاب فرايا هما عن العباد بأن لم يكن محسوسا و لم يدل عارايه محسوس ، وقرايال : الغراياب هنا هو قرايام الساعة فإن علمه غائب عن أهل السموات و الأرض و تفسير سراج منير ج2ص250)

### <u>ايت نمبر 15:</u>

قل لا أملك لنفسي نفعا ولا ضرا إلا ما شاء الله ولو كنت أعلم الغرليب لاستكثرت من الخرلير وما مسني السوء إن أنا إلانذير وبشرل لقوم يؤمنون (سورة الاعراف:188)

اللہ بغوی رحمہ اللہ نے آیت مذکورہ کا شان نزول حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے نقل فرمایا ہے:

إن أهل مكة قالوا: يا محمد، ألا يخبرك ربك بالسعر الرخراياص قبل أن يغلو فتشتريه وتربح فرايه عند الغلاء؟ وبالأرض التي يريد أن تجذب فترتحل منها إلى ما قد أخصبت؟ فأنزل الله تعالى "قل لا أملك لنفسي نفعا (تفسير بغوى ج2ص22)

الله عمادالدين ابن كثير رحمہ اللہ نے اس آيت كى تفسير ميں فرماتے ہيں:

(ولو كنت أعلم الغراليب الستكثرت من الخرالير) أي: من المال. وفي رواية: لعلمت إذا اشتريت شراليئا ما أربح فراليه، فلا أبراليع شراليئا إلا ربحت فراليه، وما مسني السوء، قال: ولا يصرالي بني الفقر. (تفسير ابن كثير ج3ص249)

اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: ﴿ 510 مَل اللَّم ال

أي: لو كنت أعلم الخصب و الجدب الستكثرت من الخرايار، أي: من المال لسنة القحط { و ما مسني السوء } أي: الضر و الفقر و الجوع. (تفسير بغوى ج2ص220)

الله اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

ولو كنت أعلمه لخالفت حالي ما هو علرايه من استكثار المنافع و اجتناب المضار حتى لا يمسني سوء • (تفسير بيضاوى: ج1ص370)

البیان میں آیت کا مطلب یہ بیان فرماتے ہیں: البیان میں آیت کا مطلب یہ بیان فرماتے ہیں:

{ولو كنت أعلم الغرليب الستكثرت من الخرلير وما مسني السوء} اى لكانت حالى من استكثار الخير و استغرار المنافع و اجتناب السوء على خلاف ما بى عليه فلم اكن غالبا مرة و مغلوبا باخرى و رابحا و خاسرا فى التجارة • ( جامع البيان ص 144)

# اہل بدعت کے چند اشکالات کے جوابات:

### اشكال نمبر 1:

چونکہ قرآن نے کہا کہ ''اگر علم غیب دان ہوتا تو میں خیریں حاصل کر لیتا''، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ''خیر کثیر'' عطا کی گئی کیونکہ بقول قرآن کریم''ومن یؤت الحکمة فقد اوتی خیرا کثیرا'' جس کو حکمت عطا کی گئی تو اسے بہت ساری خیریں دی گئیں ہیں۔

اور مصیبت سے بھی رب نے بچایا ''واللہ یعصمک من الناس ''معلوم ہوا کہ علم غیب تھا جبھی یہ سب کچہ ملا۔

### <u>جواب:</u>

آس آیت میں ''خیر'' سے مراد تجارت کا نفع ، مال وغیرہ ہے اور سوء سے مراد فقر، تجارت میں نقصان کا ہونا ہے یہ مراد ہے اور آپ کی پیش کردہ آیات میں خیر سے مراد علم وحکمت اور عصمت من الناس سے مراد جان سے مارنا ہے۔

### اشكال نمبر2:

آپ تو رحمۃ اللعالمین ہیں پھر آپ کو تکلیف ہو تو یہ زحمت ورحمت کا اجتماع کیسے ممکن ہوا ؟

### <u>جواب:</u>

آپ علیہ السلام چہرہ مبارک زخمی ہونا ، دانت مبارک کا شہید ہونا ، زہر خورانی کا واقعہ پیش آنا ، آپ علیہ السلام کا سواری سے گر پڑنا ٹانگ مبارک کا زخمی ہوجانا حتی کہ آپ نے نماز بھی بیٹه کر پڑھائی۔ (صحیح البخاری جلد1ص96)

کا انکار کرنا ایک کھلی ہوئی جہالت ہے۔ ''رحمۃ للعلمین '' یہ ''ارسلناک '' کامفعول لہ جس کا معنی یہ ہے آپ کو اس لیے بھیجا کہ آپ کے ذریعے سے تمام جہانوں پر رحمت فرمائے ۔ یہ رحمت خدا کی صفت ہے اور تکالیف ومصائب تو آپ کی ذات پر آئے تو اجتماع نقیضین کیسے ہوا؟!!

# اشكال نمبر 3:

''الخیر'' سے مراد اطاعت خداوندی ، سخاوت ، عمل صالح مراد ہیں اور السوء سے مراد بدکاری برے کام مراد ہیں۔ تو خیر پر آپ کا عمل تھا اور سوء سے آپ محفوظ ومعصوم تھے تو جب یہ چیزیں آپ کےپاس نہیں تھیں یعنی خیر پر عمل اور شر سے بچنا تو لامحالہ علم غیب تو ہوا۔

### <u>جواب:</u>

اس آیت میں ''الخیر '' سے مراد اور ''السوء ''سے مراد دینی طور پر خیر اور سوی ہر گز نہیں بلکہ الخیر سے یہاں مال فتح اور نفع وغیرہ ہے اور السوء سے فقر وشکست اور خسارہ وغیرہ ہے۔

### <u>آيت نمبر 16:</u>

ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي وما أوتراياتم من العلم إلا قلرايالا. (پاره نمبر 15بنى اسرائيل آيت85)

🛱 علامہ عمادالدین بن کثیر رحمہ اللہ (م744ھ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

وقوله: { قل الروح من أمر ربي } أي: من شأنه، ومما استأثر بعلمه دونكم؛ ولهذا قال: { وما أو تركياتم من

العلم إلا قلرِليالا} أي: وما أطلعكم من علمه إلا على القلرليال، فإنه لا يحرلياط أحد بشيء من علمه إلا بما شاء تبارك و تعالى.

(تفسیر ابن کثیر ج4ص179)

ت علامہ علی بن محمد ابراہیم الخازن رحمہ اللہ (م701ھ) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

وأولى الأقاويل أن يوكل علمه إلى الله عز وجل هو قول أهل السنة قال عبد الله بن بريدة: إن الله لم يطلع على الروح ملكا مقربا و لا نبراليا مرسلا بدلرايال قوله: قل الروح من أمر ربي أي من علم ربي الذي استؤثر به) • ( تفسير خازن ج3 ص190)

الله م710ه اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

{ويسئلونك عن الروح قل الروح من أمر ربى} أي من أمر يعلمه ربي، الجمهور على أنه الروح الذي في الحرايا وان، سألوه عن حقرايا قته فأخبر أنه من أمر الله أي مما استأثر بعلمه. وعن أبي هريرة: لقد مضى النبي صلى الله علرايا ه وسلم وما يعلم الروح، وقد عجزت الأوائل عن إدر اك ما هراياته بعد إنفاق الأعمار الطويلة على الخوض فرايا ه. والحكمة في ذلك تعجرايان العقل عن إدر اك معرفة مخلوق مجاور له لرايادل على أنه عن إدر اك خالقه أعجز و (تفسير مدارك ج1ص726)

اللہ تعالیٰ کا یہی مسلک ہے چنانچہ علامہ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ عوارف المعارف کے حوالہ سے نقل کیا ہے:

أنه قال الروح استأثر الله تعالى بعلمه ولم يطلع عاراله أحدا من خلقه (فتح البارى ج8ص531)

اللہ اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: اللہ اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

{قل الروح من أمر ربي} مما استاثر به • (تفسير جامع البيان ص 235)

#### <u>ايت نمبر 17:</u>

ومن أهل المدينة مردوا على النفاق لاتعلمهم نحن نعلمهم. (سورة التوبة: 101)

اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: اللہ (م201ھ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

لا تعلمهم (يعني أنهم بلغوا في النفاق إلى حرايات أنك لا تعلمهم يا محمد مع صفاء خاطرك و اطلاعك على سرار)

(تفسير خازن ج2ص276)

یں: میں فرماتے ہیں: (4010) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

{لا تعلمهم} أي يخفون عاراياك مع فطنتك وصدق فر استك لفرط تنوقهم في تحامي ما يشككك في أمر هم. ثم قال (نحن نعلمهم) أي لا يعلمهم إلا الله ولا يطلع على سر هم غراياره، لأنهم يبطنون الكفر في سويداء قلوبهم ويبرزون لك ظاهر ا كظاهر المخلصرايان من المؤمنرايان • (تفسير مدارك ج2 ص 516)

الله (م85هه) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: اللہ (م85هه) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

{ لا تعلمهم } لا تعرفهم بأعرابيانهم { نحن نعلمهم } ونطلع على أسرار هم إن قدروا أن يلبسوا علرابيك لم يقدروا أن يلبسوا علرابينا • (تفسير بيضاوى ج1ص419)

ﷺ قریب قریب یہی مطلب علامہ معین بن حنفی رحمہ اللہ نے لکھا ہے۔ (دیکھیے:تفسیر جامع البیان ص 164)

الله عبدالقادر محدث دہلوی رحمہ اللہ (م1230هـ) اس آیت کی تحت فرماتے ہیں:

"(ترجمہ) اور بعضے مدینہ والے الررہے بیں نفاق پر آپ ان کو نہیں جانتے ہم کو معلوم

(تشریح) اس آیت میں مدینہ کے بعض نہایت گہرے منافقین کے متعلق فرمایا گیاہے کہ ان کی منافقت اتنی گہری ہے کہ اے رسول صلی اللہ علیہ وسلم آپ کو ان کا پتہ نہیں بس ہم ہی ان کو جانتے ہیں۔" (موضح القرآن: ص 262)

معلوم ہوا کہ جمیع ماکان ومایکون کا دعوی اور علم غیب کلی کا دعوی ٹوٹ گیا۔

ابل بدعت کے چند اشکالات کے جو اِبات:

### اشكال نمبر 1:

جیسے کوئی دوست کے مقابلے میں اس کے دشمن کو ضروری سزا دینی ہوتو دوست کی طرف مخاطّب ہوکر اور دشمن کی طرف تہدیدی نظراٹھا کر کہاجاتا ہے کہ تو نہیں جانتا یہ منکر بڑا ہے ایمان ہے میں جانتا ہوں۔۔الخ

یہ قرآن پاک کی تحریف ہے تفسیر نہیں کیونکہ ذمہ دار مفسرین نے بات ہمارے حق میں لکھی ہے بریلوی حضرات کے حق میں بات نہی کی ۔ مفسیرین تو لکه رہے ہیں کہ نبی پاک صلى الله عليه وسلم كو منافقين كانفاق اور ان كاباطن معلوم نه تها جب كه رضا خانى تفسيربي جدا ہے۔

### اشكال نمبر 2:

منافقین کے متعلق قرآن کہتا ہے "فتری الذین في قلوبهم مرض" کہ آپ ان کے دلوں کو نہیں دیکھتے ۔

### جواب:

"الذین" یہ "فتری" کا مفعول ہے "فی قلوبہم" مفعول نہیں ۔ اب معنی یہ ہیں کہ آپ ان لوگوں کو دیکھتے ہیں جن کے دلوں میں مرض ہے ۔ دلوں میں دیکھنے والی تو بات ہی نہیں

### . اشكال نم<u>بر 3:</u>

"ولتعرفنهم في لحن القول" سے يہ آيت منسوخ ہے يعنى كہ آپ صلى اللہ عليہ وسلم تو ان كى باتوں کو پہچان لیتے ہیں۔ اس آیت نے آکر تمہاری دلیل کو منسوخ کر دیا ۔

ہماری پیش کردہ آیت آخر میں نازل ہوئی اور آپ کی پیش کردہ آیت پہلے نازل ہوئی او لأ . . . . .

تو یہ مقدم ناسخ کیسے بن سکتی ہے۔ ثانیاً ..... تفسیر ابن کثیر میں لکھا ہے کہ ان میں منافات نہیں ہے، اس لیے کہ سورت محمد کی آیت میں پہچان سے مراد ان کے چہروں، علامات اور بات کے انداز سے پہچاننا ہے یہ مطلب نہیں کہ آپ تمام منافقین آور مشکوک لوگوں کو علی وجہ التعیین جانتے ہیں۔

### اشكال نمبر 4:

سیدنا عبد اللہ بن عباس اور سیدنا ابن مسعود رضی اللہ عنہما سے روایتیں ہیں کہ آپ علیہ السلام نے منافقوں کا نام لے کر مسجد نبوی سے نکال دیا تھا۔

### جواب:

پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ بات عقائد کی ہے اس میں خبر واحد نہیں چل سکتیں بلکہ متواتر روایت چاہیے۔

دوسری بات یہ ہے کہ اگر ان روایات کو صحیح بھی مان لیا جائے تو مدعا فریق مخالف کا ثابت نہیں ہوتا کیونکہ ان سے تو صرف اتنا ثابت ہو رہا ہے کہ 36 منافقین تھے، اس سے یہ تو ثابت نہیں ہو رہا کہ اس کے علاوہ کوئی اور منافق نہ تھے۔ خطبہ جمعہ کے موقع پر مسجد سے 36 آدمیوں کو نکال دینے سے یہ کیسے لازم آگیا کہ مدینہ طیبہ میں اور منافق تھا ہی نہیں، کیا یہ بھی ضروری ہے کہ سارے منافق مسجد میں تھے؟!

تیسری بات یہ ہے کہ یہ روایات جرح سے خالی نہیں جیسا کہ عاقل پر مخفی نہیں، یہ دونوں روایتیں متکلم فیہا ہیں۔ تفصیل کے لیے ازالۃ الریب لامام اہل السنۃ والجماعۃ شیخ الحدیث مولانا سرفراز خان صفر رحمه الله (ص313 تا ص320) كا مطالعه فرمائين-

ایت نمبر 18:

عفا الله عنك لم أذنت لهم حتى يتيرلين لك الذين صدقوا وتعلم الكاذيرليان. (سورة التوبة: 43) الله علامه جلال الدين سيوطى رحمه الله (م911ه) اس آيت كى تفسير مين فرماتے ہيں:

وكان صلى الله علرك و سلم أذن لجماعة في التخلف باجتهاد منه فنزل عتابا له وقدم العفو تطمرك القلبه { عفا الله عنك لم أذنت لهم } في التخلف و هلا تركتهم { حتى يتبرك الذين صدقوا } في العذر { وتعلم الكاذبرك } فرك ه (تفسير جلالين ص160)

السعود رحمه الله فرماتے ہیں:

قرايال لم سار عت إلى الإذن لهم و هلا تأنرايات حتى ينجلي الأمر كما هو قضرايا له الحزم و (تفسير ابو السعود ج5ص133)

ت علامہ نسفی رحمہ اللہ 710ھ اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

و معناه مالك أذنت لهم في القعود عن الغزو حرايان استأذنوك و اعتلو الك بعللهم و هلا استأنرايات بالإذن! ٠ (تفسير مدارك ج 1 ص 499)

الله (م516هـ) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

قال ابن عباس رضي الله عنه: لم يكن رسول الله صلى الله علراني ه وسلم يعرف المنافقرانين يومئذ. (تفسير بغوى ج2ص297)

یہ آیت سن 9ھکی ہے کیونکہ غزوہ تبوک اسی سن9ھ میں پیش آیا۔

غزوہ تبوک پر آپ جب جانے لگے تو منافقین نے دیکھا کہ فصل کی کٹائی کا وقت بھی آگیا اور موسم بھی بڑا گرم ہے اور لڑائی مسلح فوجوں سے ہوگئی تو انہوں نے بہانے بنانے اور اجازت مانگنے گئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں ان کے بہانوں میں صادق تصور فرمانے لگے اور اجازت عطا فرمادی تو یہ ایک گونہ عتاب تھا مگر نہایت پیارے الفاظ میں کہ آپ نے ان کے اعذار کے سچ یاجھوٹ واضح ہونے سے پہلے رخصت کیوں دی۔ اشکال اسکال ا

آپ علیہ السلام نے تو ان کی پردہ پوشی فرمائی تھی ان کو رسوا نہ کیا عتاب تو غلطی پر ہوتا ہے یہاں غلطی کیا تھی؟

### جواب:

" حتى يتبرليان لك الذين صدقوا وتعلم الكاذبرليان " سے معلوم ہورہا ہے كہ پردہ پوشى والا قول غلط بر ـ

جلالین میں صراحۃ عتاب کا لفظ موجود ہے اور ابن کثیر رحمہ اللہ نے بھی اس جگہ لکھا ہے کیا تم نے اس سے بہتر عتاب سنا ہے کہ عتاب سے عفو کا پروانہ دیاجائے۔ عتاب تو لغزش اور خطاء اجتہادی پر بھی ہوتا ہے جیسا کہ مفسرین کرام سے یہ بات ثابت ہوئی۔

### آیت نمبر 19:

ألم يأتكم نبأ الذين من قبلكم قوم نوح و عاد و ثمو دو الذين من بعدهم لا يعلمهم إلا الله • (سورۃ ابر اہيم: 9) للہ = 0.00 اللہ اللہ علی بن محمد الخازن رحمہ اللہ (م 701هـ) فرماتے ہيں:

وعن عبد الله بن عباس أنه قال: برليان إبر اهرايام وعدنان ثلاثون قرنا لا يعلمهم إلا الله ( تفسير خازن ج6س76)

اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: ﴿علامہ بغوی رحمہ اللہ (م516هـ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: برايان إبر اهرايام وبرايان عدنان ثلاثون قرنا لا يعلمهم إلا الله

تعالى٠

(تفسير بغوى ج3ص27)

امام جلال الدین سیوطی رحمہ اللہ(م911هـ) اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

قال رجل لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه: أنا أنسب الناس قال: إنك لا تنسب الناس قال: بلى فقال له على رضي الله عنه أرأيت قوله تعالى: (وعادا وثمودا وأصحاب الرس وقرونا برليان ذلك كثرليارا) قال: أنا أنسب ذلك الكثرليار قال: أرأيت قوله: ! { ألم يأتكم نبأ الذين من قبلكم قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم لا يعلمهم إلا الله}! فسكت٠

(تفسیر درمنثور ج4ص134)

الله (604هـ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں: اللہ (604هـ) اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

وعن ابن عباس: برايان عدنان وبرايان إسماعرايال ثلاثون أبا لا يعرفون • (تفسير كبير ص70)

### آيت نمبر 20:

ومن الناس من يعجبك قوله في الحرالياة الدنراليا ويشهد الله على ما في قلبه و هو ألد الخصام (سورة البقرة:204)

اللہ اس آیت کے ذیل میں فرماتے ہیں: اللہ اس آیت کے ذیل میں فرماتے ہیں:

نزلت في الأخنس بن شريق..... وكان يأتي رسول الله (صلى الله على وسلم) ويجالسه ويظهر الإسلام ويقول: إني لأحبك ويحلف بالله على ذلك وكان رسول الله (صلى الله على الله على يدني مجلسه وكان الأخنس منافقا فنزل فرايه, ومن الناس من يعجبك قوله, أي يروقك وتستحسنه ويعظم في قلبك في الحراياة الدنرالياه (تفسير خازن ص 144)

اس آیت کی تفسیر میں بالکل یہی الفاظ ارشاد فرماتے ہیں۔ (516) اس آیت کی تفسیر میں بالکل یہی الفاظ ارشاد فرماتے ہیں۔ (دیکھیے: تفسیر بغوی ص 179)

المام جلال الدین سیوطی رحمہ اللہ اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

و هو الأخنس بن شريق كان منافقا حلو الكلام للنبي صلى الله علرايه و سلم يحلف أنه مؤمن به ومحب له فرايدني مجلسه فأكذبه الله في ذلك ( تفسير جلالين ص30)

تعلامہ نسفی رحمہ اللہ اس آیت کے تفسیر میں لکھتے ہیں:

{ومن الناس من يعجبك قوله في الحرالياة الدنرليا} يروقك ويعظم في قلبك (تفسير نفسى ص 115)

### احادیث مبارکہ اور نفی علم غیب

### حدیث نمبر 1:

عن جابر قال سمعت النبي صلى الله علراليه وسلم يقول قبل أن يموت بشهر تسألوني عن الساعة ؟ وإنما علمها عند الله.

(مشكاة المصابيح: باب قرب الساعة)

1: ملا على القارى (م1014) اس حديث كے تحت لكھتے ہيں:

و همزة الإنكار مقدرة أي أتسألوني (عن الساعة) أي القراليامة وهي النفخة الأولى أو الثانرالية (وإنما علمها

عند الله) أي لا يعلمها إلا هو • (مرقاة المفاتيح: باب قرب الساعة)

2: شیخ عبد الحق محدث دہلوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

گفت جابر شنیدم آنحضرت را فرمود پیش از رحلت خود بیک ماه (تسألوني عن الساعة؟) می پرسید مرا از وقت قیام قیامت (وإنما علمها عند الله) و نیست علم به تعیین وقت آن مگر ترو خداوند

- يعنى از وقوع قيامت كبرى پرسيد آن خود معلوم من نيست و آنر جز خدائے تعالى نداند. (اشعہ اللمعات: ج4 ص377)

### حدیث نمبر2:

### حدیث نمبر 3:

عن حذيفة قال سئل رسول الله صلى الله عارايه وسلم عن الساعة فقال { علمها عند ربي لايجارايها لوقتها الاهو } ولكن أخبر كم بمشاريطها و ما يكون برايان يديها إن برايان يديها فتنة و هرجا.

(مسند احمد: ج5 ص389، تفسير ابن كثير: ص248)

### حدیث نمبر 4:

عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عارايه وسلم قال: لقرايات لرايالة أسري بي إبر اهرايام وموسى و عراياسى عارايا هم السلام فتذاكروا أمر الساعة فردوا أمر هم إلى إبر اهرايام فقال لا علم لي بها فردوا أمر هم إلى موسى فقال: لا علم لي بها فردوا أمر هم إلى عراياسى فقال: أما وجبتها فلا يعلم بها أحد إلا الله تعالى و رنفسير الدر المنثور: ج4 ص 280)

اور امام حاکم کی روایت میں یوں ہے:

فقال عرابسى: عهد الله إلي فراياما دون وجبتها فلا نعلمها • (مستدرك الحاكم: ج4 ص488) علامہ ابن كثير رحمہ اللہ اس حديث كو امام احمد كى سند سے نقل كرنے كے بعد فرماتے ہيں:

فهؤلاء أكابر أولي العزم من المرسلرليان، لرلياس عندهم علم بوقت الساعة على التعرايارليان • (تفسير ابن كثير: ج4 ص115)

### اُشكال:

\_\_\_\_\_ بے جو انبیاء علیہم السلام نے ایک دوسرے پر ڈالا وہ اس لیے تھا کہ راز فاش نہ ہو۔

### جواب:

روایات میں صاف آ رہا ہے کہ ہم نہیں جانتے، ان کے پاس وقت مقررہ کا علم نہیں تو یہ بات کیسے نکل آئی کہ وہ راز فاش نہیں کرنا چاہتے۔ یہ تحریف فی معنی الحدیث ہے۔

### حدیث نمبر6:

عن الشعبي قال: لقي عراياسي جبريل فقال: السلام عارايك يا روح الله قال: وعارايك يا روح الله قال: يا يا روح الله قال: يا جبريل متى السائل ثقلت في السموات والأرض لا تأترايكم إلا بغتة (تفسير الدر المنثور: ج3 ص274)

### حدیث نمبر 7:

عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله علركيه وسلم قال مفاتح الغرليب خمس لا يعلمها إلا الله لا يعلم ما في غد إلا الله ولا يعلم ما تغربي ض الأرحام إلا الله ولا يعلم متى يأتي المطر أحد إلا الله ولا تدري نفس بأي

أرض تموت ولايعلم متى تقوم الساعة إلاالله (صحيح البخاري: تفسير سورة الرعد)

### حدیث نمبر8:

عن سلمة بن الأكوع رضي الله تعالى عنه قال: كان رسول الله صلى الله عاراليه وسلم في قبة حمراء اذ جاء رجل على فرس فقال: من أنت قال أنا رسول الله قال: متى الساعة قال: غراياب وما يعلم الغراياب إلا الله قال: ما في بطن فرسي قال: غراياب وما يعلم الغراياب إلا الله: فمتى تمطر قال: غراياب وما يعلم الغراياب إلا اللم (الدر المنثور: ج5 ص326)

### حديث نمبر 9:

عن الربراليع بنت معوذ رضي الله تعالى عنها قالت: دخل علي رسول الله صلى الله عارايه وسلم صبرلياحة عرسي و عندي جاريتان تغزرليان وتقولان: وفرليانا نبي يعلم ما في غد فقال: أما هذا فلا تقولاه لا يعلم ما في غد إلا الله.

(الدر المنثور: ج5 ص326)

### حدیث نمبر 10:

عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله علرايه وسلم أتى المقبرة فقال \* السلام عارايكم دار قوم مؤمنرايان وإنا إن شاء الله بكم الحقون وددت أنا قد رأينا إخواننا قالوا أو لسنا إخوانك يا رسول الله قال أنتم أصحابي وإخواننا الذين لم يأتوا بعد فقالوا كرلياف تعرف من لم يأت بعد من أمتك يا رسول الله فقال أرأيت لو أن رجلا له خرليال غر محجلة برليان ظهري خرليال دهم بهم ألا يعرف خرلياله قالوا بلى يا رسول الله قال فإنهم يأتون غرا محجلرايان من الوضوء وأنا فرطهم على الحوض ألا لرايذادن رجال عن حوضي كما يذاد البعرايار الضال أناديهم ألا هلم فرل قال إنهم قد بدلو ا بعدك فأقول سحقا سحقا (صحيح مسلم: باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل في الوضوء) حدیث نمبر <u>11:</u>

عن حذيفة رضي الله عنه قال: كنا جلوسا عند النبي صلى الله عارايه و سلم فقال إني لا أدري ما بقائي فرل كم فاقتدوا باللذين من بعدي وأشار إلى أبي بكر و عمر • (جامع الترمذي: ج2 ص207، مشكاة: ج2 ص560، ابن ماجة: ص60)

### حدیث نمبر 12:

(حدیث میں ہے)قیامت کے دن اللہ مجھے ایسی تعریفیں الہام کرے گا جو مجھے معلوم نہیں۔ (صحيح البخاري: ج2 ص118)

### حدیث نمبر 13:

فتح خیبر کے موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے ساتھیوں کو دعوت میں ایک یہودیہ عورت نے زہر دیا۔ کچہ اثرات آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اندر چلے گئے۔ بہرحال کھانے نے بول کر بتا دیا کہ مجہ میں زہر ہے۔ آپ نے ساتھیوں کو روک دیا۔ ایک صحابی بشر بن براء نے كچه كها ليا تو ان كي وفات واقع هو گئي. (مشكاة: ج2 ص542)

دوسری روایت میں ہے کہ آپ صُلی اللہ علیہ وسلم نے وفات کے وقت فرمایا: میں زہر کے علاوہ کوئی اور سبب نہیں سمجھتا، اس وقت میری رگ جان کٹتی معلوم ہوتی ہے۔ (مستدرک الحاکم: ج3 ص219)

### حدیث نمبر 14:

ایک آدمی نے آپ کے گھر میں سوراخ سے اندر جھانکا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اگر مجھے معلوم ہوتا کہ تو دیکہ رہا ہے تو میں ضرور تیری آنکہ میں چونکا مارتا۔ (صحیح البخارى: ج2 ص922، صحيح مسلم: ج2 ص213)

### حدیث نمبر 15:

آپ صلى اللہ عليہ و سلم سر قيامت كر دن كما جائر گا:

انك لا تدرى ما احدثوا بعدك (صحيح البخارى: ج2 ص966)

### حدیث نمبر 16:

آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: میں گھر کی طرف جاتا ہوں اور بستر پر کھجور پڑی ہوئی پاتا ہوں، اس لیے رکہ دیتا ہوں کہ کہیں صدقہ کی نہ ہو۔ (صحیح البخاری، صحیح مسلم، مشکاۃ المصابیح)

### حديث نمبر 17:

آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: مجھے معلوم نہیں ہے کہ یہ (گوہ) ان امتوں میں سے ہے جو مسخ کی گئی ہیں۔ (صحیح مسلم: ج2 ص151)

### حدیث نمبر 18:

آپ صلّی اللہ علیہ و سلم نے قیامت کے بارے میں فرمایا:

ما المسئول عنها باعلم من السائل. (صحيح البخاري، صحيح مسلم، مشكاة المصابيح)

# حضرات صحابہ كرام رضى اللہ عنہم اور نفى علم غيب حضرت عبد اللہ بن عباس رضى اللہ عنہما:

هذه الخمسة لا يعلمها ملك مقرب ولا نبي مصطفى فمن ادعى أنه يعلم شراياً من هذه الأمور فإنه كفر بالقرآن لأنه خالفه (تفسير الخازن: ج3 ص475)

### سيده عائشه صديقه رضى الله عنها:

ومن حدثك أنه يعلم ما في غد فقد كذب ثم قر أت { وما تدري نفس ماذا تكسب غدا } • (صحيح البخارى: ج2 ص720)

### حضرت عبد اللم بن مسعود رضى اللم عنم:

أوتي نبرليكم صلى الله علرليه و سلم علم كل شيء سوى هذه الخمس ( فتح البارى: ج8 ص653)

### حضرات فقهاء كرام اور نفى علم غيب

### امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ

ورأى المنصور في منامة صورة ملك الموت وسأله عن مدة عمره فأشار بأصابعه الخمس فعبرها المعبرون بخمس سنوات وبخمسة أشهر وبخمسة أيام فقال أبو حنرليفة رضي الله عنه: هو إشارة إلى هذه الآية ، فإن هذه العلوم الخمسة لا يعلمها إلا الله (تفسير المدارك: ج2 ص324)

### امام قتاده بن دعامه رحمه الله

أشرائياء استأثر الله بهن، فلم يطلع عارائيهن ملكا مقربا، ولا نبرائيا مرسلا { إن الله عنده علم الساعة } ، فلا يعلم يدري أحد من الناس متى تقوم الساعة، في أي سنة أو في أي شهر، أو لرائيال أو نهار، { وينزل الغرائيث } ، فلا يعلم أحد متى ينزل الغرائيث، لرائيلا أو نهارا، { ويعلم ما في الأرحام } ، فلا يعلم أحد ما في الأرحام، أذكر أم أنثى، أحمر أو أسود، وما هو، { وما تدري نفس ماذا تكسب غدا } ، أخرائير أم شر، ولا تدري يا ابن آدم متى تموت؟ لعلك المرائيت غدا، لعلك المصاب غدا • (تفسير ابن كثير: ج5 ص124)

### 3: امام سفیاں بن عیینہ رحمہ اللہ

ما كان في القرآن (ما أدراك) فقد أعلمه وما قال (وما يدريك) فإنه لم يعلمه (صحيح البخارى: ج1 ص270)

### 4: امام شافعي رحمه الله

ان اللم استاثر بعلم الغيب. (كتاب الام: ج2 ص203)

### 5: امام مجاہد بن جبر

و هي (3) مفاترلياح الغرلياب التي قال الله تعالى: { و عنده مفاتح الغرلياب لا يعلمها إلا هو } • (تفسير ابن كثير: ج5 ص124)

### 6: حضرت جنيد بغدادي رحمہ اللہ

الروح استأثر الله تعالى بعلمه ولم يطلع علراله أحدا من خلقه (فتح البارى: ج8 ص513)

### فتاوی جات فقهاء کرام اور نفی علم غیب

[1]: امام حسن بن منصور المعروف بقاضى خان فرماتے ہيں:

رجل تزوج امراة بغير شهود فقال الرجل والمراة خدارا وپيغمبر راه گواه كرديم قالوا يكون كفر النه اعتقد ان الرسول صلى الله عليه و سلم يعلم الغيب و هو ماكان لعلم الغيب حين كان في الاحياء فكيف بعد الموت (فتاوي قاضي خان ج4ص468،469)

[2]: علامه عبد الرشيد ابو الفتح ظهير الدين الولوالجي الحنفي تحرير فرماتے ہيں:

تزوج امراة و لم يطهر شابد فقال: تزوجتك بشهادة الله و رسوله كفر النه يعتقد ان النبى صلى الله عليه و سلم يعلم الغيب اذ الاشهادة لمن الا علم لم به و من اعتقد بذا كفر • (فتاوى ولوالجيه بحواله ازالة الريب)

[3]: ابو حنيف ثاني علامه ابن جنيم المصرى رقمطراز بين:

وفي الخانرالية والخلاصة لو تزوج بشهادة الله ورسوله لاينعقد ويكفر لاعتقاده أن النبي يعلم الغراليب. (البحر الرائق: ج2 صِ 155 مكتبه رشيديه كوئته)

[4]: فتاوی عالمگیری میں موجود ہے:

رجل تزوج امرأة ولم يحضر الشهود قال خدايرا ورسول راكواه كردم أو قال خداي راوفرشتكان راكواه كردم كفر ولو قال فشته دست راست راكواه كردم وفرشته دست جب راكواه كردم لا يكفر (فتاوی عالمگيريم: ج2 ص288 قديمي كتب خانم)

[5]: علامہ ابن الہمام فرماتے ہیں:

علم المغيبات الاما اعلم الله تعالى به احيانا و ذكر الحنفية تصريحا بالتكفير باعتقاد ان النبى صلى الله عليه و سلم يعلم الغيب لمعارضة قولم تعالى قل لا يعلم من في السموت و الارض الغيب الااللم كذا في المامرة عليه و سلم يعلم الغيب لمعارضة قولم تعالى قل لا يعلم من في السموت و الارض الغيب الااللم كذا في المامرة (المسامرة شرح المسايرة في العقائد: ص197، ص198)

[6]: ملا على القارى فرماتے ہيں:

ثم اعلم ان الانبياء عليهم الصلاة و السلام لم يعلموا المغيبات من الاشياء الاما اعلمهم الله تعالى احيانا و ذكر الحنفية تصريحا بالتكفير باعتقاد ان النبى صلى الله عليه و سلم يعلم الغيب لمعارضة قوله تعالى قل لا يعلم من فى السموت و الارض الغيب الاالله كذا فى المامرة • (شرح فقه اكبر ص151)

[7]: علامہ محمد بن محمد بن شہاب بن یوسف الکر دری البزازی لکھتے ہیں:

تزوجها بشهادة الله و رسولم عليه الصلاة و السلام لا ينعقد و يخاف عليه الكفر لانه يوهم انه الصلاة و السلام يعلم الغيب (فتاوى بزازيه: ج1 ص107، 108 قديمي كتب خانه)

### <u>[8]. امام عالم بن علائي الحنفي لكهتے ہيں.</u>

تزوجها بشهادة الله و رسوله لا يجوز و عن شيخ الاسلام الامام ابى القاسم الصفار انه قال: يكفر من فعلم بذا لانه اعتقد ان رسول الله صلى الله عليه وسلم عالم الغيب (فتاوى تاتارخانيه: ج2 ص453، 454 قديمى كتب خانه)

[9]: قاضى ثناء اللم پانى بتى لكهتے ہيں:

۔ اگر کسے بدون شہود نکاح کرد و گفت خدا و رسول گواہ کردم یا فرشتہ را گواہ کردم کافر د۔

(ما لا بد منہ: 176)

نیز ایک اور مقام پر لکھتے ہیں:

اگر کوئی کہے خدا اور رسول اس پر گواہ ہیں وہ کافر ہو جاتا ہے۔ (ارشاد الطالبين: ص20)

[10]: ملا على القارى لكهتے ہيں:

و من اعتقد تسوية علم الله و رسوله يكفر اجماعا كما لايخفى٠

(الموضوعات الكبير: ص162 بحث حرف الياء آخر الحروف فصل 13)

[11]: علامہ ابن عابدین شامی لکھتے ہیں:

تزوج بشهادة الله و رسوله لم يجز بل قيل يكفر (قرايل يكفر) لأنه اعتقد أن رسول الله عالم الغرايب. (رد المحتار على الدر المختار: ص106 كتاب النكاح)

[12]: خلاصة الفتاوى ميں ہے:

رجل تزوج و لم يحضر شابدا فقال خدائر او رسول خدائر اكواه كردم و فرشتگانر اكواه كردم يكفر في الفتاوى لأنه يعتقد أن الرسول و الملك عالم الغراب (ج4 ص385 كتاب الحظر و الاباحة)

[13]: علامہ عبد الحئی لکھنوی لکھتے ہیں:

در فتاوى مى نويسند: تزوجها بلا شهود و قال خدائى و رسول خداو فرشتگان را گواه كردم يكفر النه اعتقد ان الرسول و الملك يعلمان الغيب (مجموعة الفتاوى: ص331 كتاب الكرابية)

# مسئلہ علم غیب پر دلائل اہل بدعت اور ان کے جوابات دلیل نمبر1:

قرآن پاک میں قرآن ہی کے متعلق ہے تبیانالکل شیئ ۔

یعنی ہر شے کا اس میں مفصل بیان ہے الخ

### <u> جواب نمبر 1:</u>

آپ کا استدلال درست نہیں کیونکہ یہ قطی الدلالۃ نہیں اسکی وجہ یہ ہے کہ لفظ کل ہمیشہ عام ہو کر استعمال نہیں ہوتا بلکہ خاص معنی میں بھی استعمال ہوتا ہے ۔

### جواب نمبر<u>2:</u>

اگر واقعۃ قرآن ہر شے کا بیان ہے تو فقہاء کرام کو اجماع وقیاس واجتہاد کی کیا ضرورت پیش آئی ۔

### <u> جواب نمبر 3:</u>

قرآن مقدس میں ہے لم نقصص علیک ۔

یعنی بعض انبیاء کے قصے ہم نے آپ کو بیان نہیں کیے کیا وہ ہر شے سے خارج ہیں یا داخل ہیں اگر داخل ہیں تو قرآن کی بات درست نہیں رہتی اور یہ بات سچی ہے تو کل شے سے مراد ہر ایک شے کا علم نہیں توپھر کل شی عام نہ رہا اسی طرح علم شعر اور ملکہ شعر گوئی اور علم غیر نافع کے بارے میں ہم کہتے ہیں کہ یہ کل شے میں داخل ہیں یا نہیں اگر ہیں تو یہ علوم سرکار طیبہ گیکی شان کے لائق نہیں اور اگر نہیں تو کل شی عام نہ رہا بلکہ خاص ہوگیا۔

### <u> جواب نمبر 4:</u>

قرآن پاک میں علی کل جبل بھی ہے اور اس سے مراد چند پہاڑ ہیں نہ کہ سارے عالم کے ۔

اوتیت من کل شی بھی ہے اور اس سے مراد وہی سامان ہیں جو ان کے مناسب تھا کیا ملکہ بلقیس کو نبوت ورسالت ملک سیلمان ، مردانہ خصوصیات مثلا داڑ ہی وغیرہ مل گئی تھی ؟

اگر نہیں تو آپ کا اصول ٹوٹ گیا کہ لفظ کل عام ہی ہوتا ہے۔

### جواب نمبر 5:

اب مطلب سنئے کہ کل شے کا اس آیت میں مطلب ہے کہ قرآن پاک میں امور دین کی ہر ایسی چیز کا بیان کر دیا گیا جسکی لوگوں کو حاجت پڑتی ہے دیکھئے تفاسیر

### <u>جواب نمبر 6:</u>

یہی دلیل شیعہ حضرات نے اصول کافی ص140 پر ائمہ کے علم ماکان وما یکون جاننے پر دی ہے تو پتہ چلا عقیدہ بھی انہی سے لیا دلائل بھی انہی سے ۔

### دلیل نمبر 2:

و علم آدم الاسمآء كلها ـ القرآن . جب آدم عليه السلام كو تمام ناموں اور ہر شے كا علم ديا تو سركار طيبه ﷺ كو بطريق اولى ملا ہو گا ـ

### <u> جواب نمبر 1:</u>

عقائد قیاس سے ثابت نہیں ہوتے ۔

### <u>جواب نمبر 2:</u>

دلیل قطعی الدلالۃ نہیں کیونکہ ناموں کی بات ہے نہ کہ ہر ہر ذرے کا علم ۔

### <u>جواب نمبر 3:</u>

اگر سیدنا آدم علیہ السلام کو علم غیب مل چکا ہوتا شیطان کیسے آپ کو پھسلاتا۔

### جواب نمبر 4:

صاف مطلب یہ ہے کہ آپ کو ہر شے کے نام بتلا دیے گئے۔

### دلیل نمبر 3:

عالم الغيب فلا يظهر على غيبم احدا القرآن ـ

اللہ اپنے غیب پر کسی کو مسلط نہیں کرتا سوائے پسندیدہ رسولوں کے تو معلوم ہوا کہ سب علم عطا فرما دیا۔

### <u> جواب نمبر 1:</u>

يہ قطعی الدلالۃ نہيں۔

### جواب نمبر 2:

یہ آیت مکی ہے جب کہ آپ کے نزدیک ہر شے کاعلم تو نزول قرآن پر مکمل ہوادلیل پہلے کی دعوی بعد کا۔

### <u> جواب نمبر 3:</u>

اسی آیت سے پہلے والی آیت میں علم قیامت سے سرکار طیبہ ﷺ نفی فرما رہے تو یہ عموم آپ کا قرآن نے ہی توڑ دیا ہے ۔

### <u>جواب نمبر 4:</u>

اس سے مراد بعض غیب کی خبریں ہیں جس سے اہل السنۃ کو انکار نہیں ـ

### دلیل نمبر 4:

وما هو على الغيب بضنين ( (القرآن)

آپ غیب بتانے پر بخیل نہیں معلوم ہوا کہ تمام غیب ہی جانتے ہیں ۔

### <u> جواب نمبر 1:</u>

یہ آپ کے دعوی پر قطعی الدلالۃ نہیں ہے۔

### جواب نمبر 2:

یہ آیت مکی ہے جو کہ آپ کے دعوی پر دلیل نہیں بن سکتی ۔

### <u>جواب نمبر 3:</u>

بعض مفسرین نے ہو سے مراد قرآن لیا ہے دیکھیے تفسیر عزیزی ،تفسیر حقانی تو قطعی الدلالۃ نہیں لہذا اس مسلم میں مفید نہیں ۔

### <u> جواب نمبر 4:</u>

ابن کثیر میں ہے کہ اللہ تعالی نے قرآن نبی پاک ﷺ پر اتارا آپ اس قرآن کے سنانے پر بخل نہیں کرتے تھے ۔

### جواب نمبر 5:

مقصد یہ ہے کہ جو اللہ تعالی نے آپ کو علم دیا آپ نے نہیں چھپایا بلکہ امت کو بتلا دیا ہے اور یہ علم وہی ہے جو آپکی شان کے لائق ہے ۔

### <u> جواب نمبر 6:</u>

بضنین کو بعض نے بظنین بھی پڑھاہے جسکا معنی تفسیر عزیزی میں ہے اے لوگوں جب نبی پاک ﷺ پر تم چھوٹی چھوٹی باتوں پر جھوٹ کی تہمت نہیں لگا سکتے تو اتنی بڑی بات وحی غیب یعنی نبوت پر کس طرح جھوٹ کی تہمت لگاتے ہو معلوم ہوا کہ یہ بریلوی دعوی کیلئے قطعی الدلالۃ نہیں ہے اس لیے مفید نہیں ۔

### دلیل نمبر 5:

وماكان اللم ليطلعكم على الغيب القرآن ـ

یعنی اللہ تعالی اپنے رسولوں کو غیب پر مطلع کرتا ہے۔

#### جواب نمبر 1:

یہ آپ پر غزوہ احد میں نازل ہوئی اور آپ کا دعوی کلی کا ،وفات سے کچہ پہلے پر ہے تو پہلے کے ہو ہے۔ پہلے کے بہلے کے اور آپ کا دعوی کیسے ثابت کر رہے ہو۔

### <u>جواب نمبر 2:</u>

اس سے مفسرین نے بعض غیب کی بات کی ہے نہ کہ کلی وجمیع کی ،اس سے بھی تمہارا دعوی ثابت نہیں ہوا ۔

### <u> جواب نمبر 3:</u>

یہ اطلاع علی الغیب ہے اس پر جھگڑا ہی نہیں جھگڑا تو علم غیب پر ہے ۔

### دلیل نمبر 6:

وعلمك ما لم تكن تعلم ـ القرآن ـ

ما عام ہے وہی ہے جو لہ مافی السموت وما فی الارض میں ہے۔

### <u> جوب نمبر 1:</u>

یہ آیت تو 4ہجری میں نازل ہوئی جو آپ کے دعوی کیلئے مفید نہیں کمامر

### جواب نمبر 2:

اگر ما عام ہے تو یعلمکم مالم تکونوا تعلمون میں بھی عام ہوا پھر تو سب صحابہ کرام اور آپ 3 کو علم برابر ہوا ۔اور عام لوگوں کو بھی فرمایا ۔وعلمکم مالم تعلموا انتم ولا آباؤکم پھر تو سب ہی نبی پاک کے برابر علم والے جا ٹھہرے۔

اگر ما وہی ہے جو لہ مافی السموت میں ہے تو پھر تم نے سرکار طیبہ ﷺ برابر کردیا خدا کے ۔ حالانکہ خدا کی مثال تو لانی ہی نہیں چاہیئے مخلوق کیلئے۔

### <u>جواب نمبر 3:</u>

بعضوں نے اس سے مراد علم غیب لیا ہے مگر قیل کے ساته جو ضعیف کی طرف اشارہ ہے

### جواب نمبر 4:

49

اس سے مراد فرآن و سنت کا علم اور بعض امور غیبہ اور مخفی کئی اشیاء کا آپ علیہ السلام کو علم عطا کیا گیا تو اس سے آپ کادعوی ثابت نہیں ۔

### جواب نمبر 5:

اس آیت کی مختلف تفسریں ہیں جو اس بات کی دلیل ہیں کہ قطعی الدالالۃ نہیں ۔

### دلیل نمب<u>ر 7:</u>

علمه البيان القرآن ـ

آپ کو ماکان وما یکون کا علم دیا ۔

### جواب نمبر 1:

اول تو يہ قطعي الدلالۃ نہيں ـ

### <u>جواب نمبر 2:</u>

یہ آیت مکی ہے جو آپ کو مفید نہیں کمامر

جواب نمبر 3: کئی حضرات نے جنس انسان مراد لیے ہیں نہ کہ نبی پاک ﷺ ہی مراد لیے ہیں جیسے جلالین و غير ه

### جواب نمبر 4:

اگر آپ کی بات درست ہو تو تب بھی مراد اس میں سے جمیع ما کان وما یکون نہیں بلکہ آپ علیہ السلام نے ہونے والی اور گذری ہوئی اخبار وواقعات میں سے کتنوں کو بیان کیا ہے ۔مگر بریلوی مسلک اس سے ثابت نہیں ہوتا۔

### جواب نمبر 5:

بریلوی مسلک کے معتمد علیہ بزرگ مولانا کرم دین دبیر فرماتے ہیں: علم ماکا ن وما یکو ن خاصہ ذات باری تعالی ہے ۔

(آفتاب ہدایت ص185)

### دلیل نمبر 8:

قام فينا رسول الله على مقاما ماترك شياء يكون في مقامه ذلك الى قيام الساعة الاحدث به • (متفق عليم) یعنی آپ علیہ السلام نے ایک مرتبہ ہم میں کھڑے ہو کر قیامت تک جو کچہ ہونے والا تھا سب بیان کر دیا کسی کو نہیں چھوڑا ۔

ایک روایت یوں بھی ہے:

فاخبرنا بما هو كائن الى يوم القيامة • (مسلم شريف)

يعني جو كچه قيا مت تك بونر والا تها سب بيان فرماديا ـ

### جواب نمبر 1:

یہ خبر واحد ہیں جو کہ عقیدہ کے اثبات میں مفید نہیں ۔

### جواب نمبر 2:

سیدنا حذیفہ سے پہلی روایت مروی ہے اور دوسری روایت کے الفاظ جیسی مسلم شریف میں

فاخبر ني رسول الله ﷺ بما هو كائن الى ان تقوم الساعة٠

اور وہ خود ہی اس کی وضاحت فرماتے ہیں کہ میں نے سرکار ﷺ سے کوئی ایسی بات نہیں جو نہ پوچھی ہو یعنی جو باتیں وہ پوچھتے رہے آپ بتاتے رہے تو معلوم ہوا کہ اس سے مراد وہی باتیں ہیں جو انہو ں نے سرکار طیبہ ﷺ سے پوچھیں تھیں اور وہ تھیں کیا ؟ اسی روایت کے آخر سے پتہ چلتا ہے کہ وہ فتنوں کے بارے میں تھیں کیونکہ سیدنا حذیفہ فرماتے ہیں: میں وہ فتنہ نہیں پوچہ سکا جو آہل مدینہ کو مدینہ سے نکال دیے گا۔

پتہ چلتا ہے کہ وہ گفتگو فتنوں کے بارے میں تھی ۔اور اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ان فتنوں

کی بھی کئی باتیں بیان نہیں فرمائی ۔

### جواب نمبر 3:

علامہ ابن خلدون کہتے ہیں ان جیسی سب احادیث کامطلب یہ کہ فتنوں اور علامات قیامت کو بیان کرتی ہیں ۔ (مقدمہ ص333)

### <u> جواب نمبر 4:</u>

کیا بریلوی حضرات کا ضمیر گوارا کرتا ہے کہ نبی پاک علیہ السلام نے ہر زمانے کے انسانوں کی تعداد ،کافروں مسلمانوں، حیوانوں، جانوروں، چرند، پرند ،کیڑے ،مکوڑے ،سب کی گنتی ،تفصیل ،مکمل حالات بتائے ہوں ۔

### جواب نمبر 5:

ان احادیث کا یہ مطلب بھی ہو سکتا ہے کہ آپ علیہ السلام نے امور دین ،کلیات دین اہم فتنے کئی واقعات وغیرہا بیان فرمائے ہوں اس سے بریلویوں کا دعوی ثابت نہیں ـ

### <u>جواب نمبر 6:</u>

ملا على قارى فرماتے ہیں مراد دینی باتیں اور وہ باتیں ہیں جو ضروری ہیں ۔ (مرقاۃ) دلیل نمبر 9:

رب تبارک و تعالی نے آپ علیہ السلام کی پشت پر دست قدرت رکھا تو آپ فرماتے ہیں:

فتجلي لي كل شيء٠

مجہ پر ہر شے روشن ہو گئی۔

### جواب نمبر 1:

یہ خبر واحد ہے جو عقائد میں مفید نہیں ـ

### جواب نمبر 2:

### <u> جواب نمبر 3:</u>

کیا خداتعالی کی حقیقت بھی آپ پر منکشف ہو گئی اگر نہیں تو عموم ٹوٹ گیا اگر ہاں تو اس پر دلیل چاہیے ۔

### جواب نمبر 4:

روایت کے آخر میں ہے: فعلمت مافی السموت والارض٠

وہ اشیاء جو آسمانوں اور زمینوں سے وراء ہیں وہ بھی اس سے خارج ہو گئی ہیں ۔اور لفظ ''ما'' پر بحث پیچھے ہم کر چکے ہیں اور لفظ ''کل'' پر بھی پیچھے بحث ہو چکی ہے۔

### دلیل نمبر 10:

ان اللم رفع لي الدنيا فانا انظر اليها و الى ما هو كائن فيها الى يو م القيامة كانما انظر الى كفي هذه٠

یعنی میں دنیا کو اور جو کچہ اس میں ہونے والا ہے اسے ایسے دیکہ رہا ہوں جیسے اپنی اس ہتھیلی کو ۔

### <u> جواب نمبر 1:</u>

یہ روایت صحیح نہیں ۔اسکی سند میں ضعف ہے۔ (تفصیل کیلئے دیکھیے از الۃ الریب535)

### <u> جو اب نمبر 2:</u>

خبر واحد سے یہ عقیدہ ثابت نہیں ہو سکتا۔

### <u> جواب نمبر 3:</u>

یہ قطعی الدلالۃ بھی نہیں کیونکہ ''ما'' عموم اور خصوص دونوں کیلئے ہو سکتا ہے۔

### رد علم غیب پر کچه دلائل بریلوی اکابر کے قلم سے

[1]: مفتی احمد یار نعیمی لکھتے ہیں:

جو علم عطاء ہو وہ غیب ہی نہیں کہا جاتا غیب صرف ذاتی کو کہتے ہیں ۔ (جاءالحق صر97)

معلوم ہوا کہ علم غیب صرف خدا کے علم کو کہیں گے۔

[2]: پیر مہر علی شاہ صاحب لکھتے ہیں:

وہ خبر جو پیغمبر ﷺ دیتے ہیں وہ یاتو بذریعہ وحی حاصل ہوتی ہے یا اللہ تعالی اس کا علم ضروری نبی کے اندر پیدا فرمادیتے ہیں یا نبی کی حس پر حوادث کا انکشاف فرما دیتے ہیں تو یہ علم غیب میں داخل نہیں ۔ (اعلاء کلمۃاللہ ص114)

[3]: مفتی احمد یار خان نعیمی گجراتی لکھتے ہیں:

علم غیب خدا کی سوا کوئی نہیں جانتا اور رسول وہی غیب جانتے ہیں جو اللہ بتائے۔ (جاءالحق ص122)

[4]: بریلوی علامہ غلام رسول سعیدی لکھتے ہیں: اللہ تعالی کے غیر کیلئے علم غیب کا اطلاق کرنا اس لیے جائز نہیں ہے کیونکہ اس سے متبادر یہ ہوتا ہے کہ اس کے ساتہ علم کا تعلق ابتداء ہے تو یہ قرآن مجید کے خلاف ہو جائے گا لیکن جب اس کو مقید کیا جائے اور یوں کہا جائے کہ اسکو اللہ تعالی نے غیب کی خبردی ہے یا اس کو غیب پر مطلع فرمایا تو پھر اسمیں کوئی حرج نہیں۔ (نعمۃ الباری ج1ص273)

موصوف ایک اور مقام پر لکھتے ہیں: علامہ نووی ،علامہ کرمانی ،علامہ عسقلانی،علامہ عینی آ،اور دیگر علماء نے اس حدیث کی شرح میں لکھا ہے کہ نبی ﷺ جو بہ تقاضا بشریت غیب کاعلم نہیں تھا۔ (شرح مسلم م5ص108)

[6]: مولانا عبد الحی لکھنوی (جن کو بریلوی اکابر اپنا عالم کہتے ہیں دیکھئے تنبیہات ص124) لکھتے ہیں:

علم غیب صفت مختصہ ہے اللہ تعالی کی جیسا کہ کتب عقائد میں تصریح موجود ہے ۔ (مجموعۃ الفتاوی ج1ص46ایچ ایم سعید)

[7]: عبد الحكيم شرف قادرى لكهتے ہيں:

بغیر کسی شک و شبہ کے ہمآرا پختہ عقیدہ یہ ہے کہ غیب کا علم اللہ کے ساتہ خاص ہے نبی اکرم ﷺ یا کسی دوسری مقبول ہستی کی زبان پر جس غیب کا اظہار ہوا ہے یا تو وحی کے ذریعے ہے یاالہام سے نبی اکرم ﷺ نے غیب کی جتنی خبریں دی ہیں وہ اللہ تعالی کے بتانے سے اور آپ علیہ الصلاۃ والسلام کی نبوت ورسالت کے طور پر ظاہر ہوتی ہیں ۔

(اسلامی عقائد ص113مصدقه ،شاه احمدنور انی ،عبدالقیوم بزاروی ،عبدالستار نیازی، سید احمد رضوی)

بسم اللہ الرحمل الرحيم

### صفت مختار کل خاصهٔ خداوندی

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

اس روایت پر غور کیجیے کہ حضرت ابو امامہ اسعد بن زرارہ رضی اللہ عنہ کا انتقال ہوا تو منافقوں اور یہودیوں نے باتیں بنائیں۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ و سلم کی زبان سے سنیے، آپ صلی اللہ علیہ و سلم فرماتے ہیں:

بئس المرايات أبو أمامة الرايجهود ومنافقي العرب يقولون: لو كان نيرايا الم يمت صاحبه و الاأملك لنفسي و الا لصاحبي من الله شرائها.

(سيرت ابن هشام: ج1 ص445 مكتب رحماني الابور رسول الله صلى الله عليه و سلم كا مهاجرين اور انصار ميس بهائي چاره قائم كرنا)

ترجمہ:ابو امامہ کا فوت ہونا یہودیوں کے لیے اور منافقین عرب کے لیے برا ہو، وہ کہتے ہیں کہ اگر محمد (صلی اللہ علیہ و سلم) نبی ہوتے تو ان کا ساتھی نہ مرتا حالانکہ میں اللہ کی مشیت کے مقابلے میں اپنے لیے اور اپنے ساتھی کے لیے کسی شے کا مالک نہیں۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ منافقین اور یہود کی ذہنیت تھی کہ نبی وہ ہو گا جو موت و حیات کا بھی مالک ہو۔ تو یہ ان کی سوچ معلوم ہوتی ہے کہ انبیاء علیہم السلام کو ہر شے پر قدرت و اختیار ہے، چاہے تکوینی ہو یا تشریعی۔

چونکہ یہ مسئلہ بریلوی اعتقادات سے ہے اس لیے بریلوی اس کو اسلاف واکابر کی عقائد کی کتب سے ثابت کریں اور اگر انہیں بات قبول نہیں اور قرآن وسنت سے اس کو ثابت کرنا چاہتے تو پھر ہماری طرف سے مطالبہ یہ ہے کہ اس پر دلائل قطعیہ کو پیش کیاجائے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ بریلوی اکابر نے مختارکل کے منکر کو گستاخ نبوت ، نبی محترم صلی اللہ علیہ وسلم کو عیب لگانے والا، اہل باطل اور ابلیس لعین کا مذہب قرار دیا ہے۔ ملاحظہ فرمائیے:

[۱]: اویسی صاحب لکھتے ہیں:

انبیاء علیہم السلام کا معجزات اور اولیاء کرام کا کرامات کے اظہار پر اختیار اہل حق کا مذہب ہے اور اس سے انکار اہل باطل اور اس انکار کی بنیاد ابلیس نے رکھی ہے۔ (حضور کے معجزات واختیارات ص5رسائل اویسی ج نمبر 3)

ایک جگہ یوں لکھتے ہیں:

آپ کی لاعلمی، عدم اختیار ثابت کرنا جاہلوں یا نبوت کے گستاخوں کاکام ہے۔ (لاعلمی میں علم ص 15 رسائل اویسیہ ج نمبر 4)

[۲]: مفتی امین صاحب فیصل آبادی لکهتر ہیں:

اللہ تعالیٰ کے پیارے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات ستودہ صفات میں عیب تلاش کرنا کہ نبی کو فلاں چیز کا علم نہیں فلاں چیز کا علم نہیں فلاں چیز کا اختیار نہیں۔ (دوجہاں کی نعمتیں ص 39)

آور گستاخی نبوت اور نبی کو عیب لگانا کفر ہےیہ مسلمات بریلویہ میں سے ہیں۔ اس لیے بریلوی صاف لکه دیں گے کہ مختار کل کاعقیدہ ایمان ہے اور اس کا انکار کفر ہے اور اس پر دلائل صرف قطعی لائے جائیں گے۔

## بريلوي دعوي جات

[1]: بریلویوں کے "مفتی" محمد امجد علی اعظمی لکھتے ہیں:

رزق وخیر کی ہر قسم کی عطائیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہی کے دربار سے تقسیم ہوتی ہیں.... احکام تشریعہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے قبضہ میں کر دیے گئے ہیں کہ جس پرجو چاہیں حرام فرمادیں اور جس کے لیے جو چاہیں حلال کر دیں اور جو فرض چاہیں معاف فرمادیں۔

(بہار شریعت: ص83 تا 85- مکتبہ المدینہ)

[2]. حضور صلى اللہ عليہ وسلم ہر قسم كى حاجت روا فرما سكتے ہيں دنيا وآخرت كى مراديں حضور صلى اللہ عليہ وسلم كے اختيار ميں ہيں۔

(بركات الأمداد: ص 8)

[3]: مفتی احمد یار نعیمی لکھتے ہیں:

خالق کل نے آپ کو مالک بنا دیا۔ (رسائل نعیمیہ)

دوسری جگہ لکھتے ہیں:

دنیا دآخرت کی ہر چیز کے مالک حضور ہیں سب کچه ان سے مانگو ،عزت مانگو ، ایمان مانگو، جنت مانگو ، اللہ کی رحمت مانگو۔ (ص146)

[4]: احكام شريعت حضور سيد عالم صلى الله عليه و سلم كو سپرد بين،جو بات چابين واجب كر دين جو چابين ناجائز فرما دين والعلى: ص215)

معلوم ہوگیا کہ بریلویوں کے نزدیک تمام اختیارات کے مالک آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔

### تنقيحاتِ دعوى ا

### تنقيح نمبر 1:

یہ خدا کی خدائی میں شریک ٹھہرانا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ مفتی احمد یار نعیمی لکھتے ہیں:

کلی اختیارات مکمل علم غیب پر خدائی دارومدار ہے۔ ( مواعظ نعیمہ حصہ دوم ص کھی) ( 268

### تنقيح نمبر2:

بریلوی حضرات اپنے اس مسئلہ مختار کل میں نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اختیار ات کو خدا کے اختیار سے بڑھ کر مانتے ہیں جو یقیناً غلط اقدام ہے۔ مثلاً

خدا جس کو پکڑے چھڑائے محمد محمد جو پکڑیں نہیں چھوٹ سکتا

(رسائل نعيمہ ص 164)

### تنقيح نمبر 3:

اگر تمام اختیارات سونپ دیے گئے ہیں تو یہ بتائیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ابوطالب کو جنت میں لے جائیں گے یا نہیں؟ اگر لے جائیں گے تو فاضل بریلوی نے ''شرح المطالب فی مبحث ایمان ابی طالب'' کیوں لکھی جس کا خلاصہ یہ ہے کہ وہ کافر ہے اور کافر جہنم میں ہی جائےگا۔ اگر نہیں لے جائیں گے تو پھر اختیار کلی کا انکار ہوا۔

### <u>تنقيح نمبر 4:</u>

مختار کل کا عقیدہ بریلوی حضرات نے شیعوں سے لیا ہے۔

🜣 شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمہ اللہ نے لکھا ہے:

"شیعه کهتے ہیں: ان اللہ لم یزل بالوحدانیة ثم خلق محمدا و علیا و فاطمة و الحسن و الحسین فمکثوا الف دہر فخلق الاشیاء و اشهدهم خلقها و اجری طاعتهم عنها و فوض امورهم الیهم یحلون مایشاءون و یحرمون مایشاءون٠"

آگے لکھتے ہیں:

"امام جعفر صادق سے روایت کلینی نے نقل کی ہے: فما فوضہ اللہ تعالی الی رسولہ صلی اللہ علیہ و سلم فقد فوضہ الینا"

(تحفہ اثنا عشریہ: ص170)

🗘 مولانا کرم الدین دبیر لکھتے ہیں:

یہ مسلم امر ہے کہ موت وحیات خدا کے اختیار میں ہے کسی انسان کو اس کا اختیار نہیں دیا گیا لیکن یہ شیعہ کا اعتقاد ہے کہ ائمہ اہل بیت کو موت و حیات پر کلی اختیار تھا۔

<del>(افتاب ہدایت ص 169)</del>

🜣 شیخ عبدالقادر جیلانی رحمہ اللہ نے شیعہ کے فرقہ مفوضہ کا عقیدہ یوں لکھا ہے:

جو مفوضہ ہیں وہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے تدبیر خلق کا مسئلہ آئمہ کے سپرد کر دیا ہے۔(غنیۃ الطالبین ج1ص182)

### تنقيح نمبر 5:

اس عقیدہ کے قائل ہونے سے بہت ساری نصوص کا انکار ہوتا ہے۔

اللہ علیہ و سلم نے مسجد نبوی کی محمدصادق نقشبندی صاحب لکھتے ہیں[جب آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے مسجد نبوی کی طرف کھلنے والے سارے دروازے سوائے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دروازے کے بند کروا دیے تو]:

سیدنا حمزہ رضی اللہ عنہ حضور حضرت رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم میں حاضر ہوئے اور ان کی آنکھوں میں آنسو تھے اور یہ کہتے تھے کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ نے اپنے چچا کو باہر پھینکا اور چچا کے بیٹے کو اندر بلایا تو آپ نے فرمایا چچا میں مامور ہوں مجھے اس امر کا اختیار نہیں۔ (تاریخ مدینہ ص 114)

🗘 نقی علی خان کہتے ہیں:

آپ نے چاہاکہ ابوطالب کی بخشش کے واسطے دعا کروں، حکم آیا: پیغمبر اور مسلمانوں کے لائق نہیں کہ مشرکوں کے لیے اگرچہ وہ ان کے رشتہ دار ہوں استغفار کریں۔ اے عزیز وہ حاکم ہے محکوم نہیں غالب ہے مغلوب نہیں مالک ہے تابعدار نہیں اگر تیری دعا قبول نہ فرماوے تجھے ناخوشی اور غصے یا شکایت اور شکوے کی مجال کب ہے جب خاصوں کے ساته یہ معاملہ ہے کہ جب چاہتے ہیں عطا کر تے ہیں جب چاہتے ہیں منع فرما دیتے ہیں تو تو کس شمار میں ہے کہ اپنی بات پر اصرار کرتا ہے۔ (الکلام الاوضح ص 308) کے مفتی احمد یار نعیمی لکھتے ہیں:

آپ علیہ السلام نے فرمایا میں پہاڑ کو سونا بنانے یا خلق اشیاء پر قدر ت نہیں رکھتا۔ (مواعظ نعیمیہ ص262 حصہ دوم)

اللہ مفتی احمد یار نعیمی ایک آیت (''قل لو أن عندي ما تستعجلون به لقضي الأمر'' کہ اگر عذاب میرے اختیار میں ہوتا تو کب کا تمہارا قصہ چکا دیا گیا ہوتا) کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

وہ عذاب جس میں تم جلدی کر رہے ہو میرے قبضے واختیار میں ہوتا تو اب تک میرا تمہار فیصلہ ہو چکا ہوتا۔ (تفسیر نعیمی ج7 ص 507 مکتبہ اسلامیہ)

ت مفتی مظہر اللہ شاہ اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

تم کو عذاب الہی سے ڈرایا جاتا ہے تو ڈھیٹ بن کر اس عذاب کی جلدی کرتے ہو وہ عذاب میرے اختیار میں نہیں وہ اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے۔ (تفسیر مظہر القرآن ج1 ص385)

الله علامہ سعیدی صاحب اس کی تفسیر میں یوں لکھتے ہیں:

مجھے اس عذاب کے نازل کرنے یا اس کو مقدم اور موخر کرنے پر قدرت نہیں ہے اور اگر بالفرض یہ معاملہ میرے اختیار میں ہوتا تو تو میں تمہارے مطالبہ عذاب کو لا چکا ہوتا۔ (تبیان القرآن ج3ص495)

🗘 ابو الحسنات قادري لكهتر بين:

آدم علیہ السلام نے فرمایا حکم الہی کے خلاف نہ ہوگا مجھے ترمیم کا کوئی اختیار نہیں۔ (اوراق غم ص7)

اللہ مولوی نعیم الدین مرادآبادی صاحب (سورت یونس آیت نمبر 15 کے حاشیہ نمبر 35 میں) لکھتے ہیں:

میں اس (قرآن) میں تغیر تبدل کمی بیشی نہیں کر سکتا۔ (خزائن الفرقان)

اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں میں نے ان (والدہ) کے لیے استغفار کی اجازت چاہی تو مجھے نہ دی گئی۔ (خزائن العرفان ص 265)

الله سعیدی صاحب لکھتے ہیں:

حضور صلى اللم عليه وسلم پر كلام الهي كا نزول يا پتهر كا حضرت موسى عليه السلام

<del>کپڑے لے کر بھاگنا۔ یہ معجزات ہیں لیکن ان اظہار میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم یا۔</del> حضرت موسی علیہ السلام کے اختیار کا دخل نہ تھا۔ (مقالات سعیدی ص 53)

دوسری جگہ لکھتے ہیں:

امور غیر عادیہ میں انبیاء اور اولیاء پر وحی والہام کی کیفیت کا عروض ان کے اختیار میں نہیں ہوتا۔ (مقالاتِ سعیدی ص 260)

ان سب حوالہ جات سے معلوم ہوگیا کہ مختار کل کا عقیدہ غلط ہے۔

### تنقيح نمبر 6:

اس دعوی سے سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعاوں کا انکار لازم آتا ہے، مثلاً: اے علی! میں نے اللہ عزوجل سے تین بار سوال کیا کہ تجھے تقدیم دے، اللہ تعالی نے نہ مانا مگر ابوبکر کا مقدم رکھنا۔

(فتاوی رضویہ: ج15ص686)

میں نے اپنے رب سے تین سوال کیے، ان میں صرف دو تو قبول فرمائے گئے۔ ایک تو یہ تھا کہ میری امت کوقحط تمام سے ہلاک نہ فرمائے یہ قبول ہوا۔ ایک یہ تھا کہ انہیں غرق سے عذاب نہ فرمائے یہ بھی قبول ہوا۔ تیسرا سوال یہ تھاکہ ان میں باہم جنگ وجدال نہ ہو يہ قبول نہيں ہوا۔ (خزائن العرفان ص 175 حاشيہ سورت انعام آيت نمبر 68)

#### تنقيح نمبر 7:

:1

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے شافع محشر ہونے کا بھی انکار لازم آتا ہے۔ احادیث طیبہ میں ہے کہ آپ شافع محشر ہیں اگر تمام اختیارات کامالک آپ کوٹھہرایا جائے تو پھر شفاعت کی ضرورت ہی نہیں رہتی کیونکہ شفاعت کا معنی ہے گزارش کرنا درخو است کرنا۔ خدا تعالیٰ کے مختار کل ہونے پر سب متفق ہیں وہ کبھی کسی کے سامنے عرض وگزارش نہیں کرتا اگر تم سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم کامختار کل ہونا مانو گ گزارش وعرض سے انکار کرنے کی راہ نکلے گی جس سے صاف شفاعت کے عقیدے کا انکار نکلتا ہے۔

فاضل بریلوی لکھتے ہیں:

یہ محتاجی ہی منشآ شفاعت ہے جہاں محتاجی نہ ہو خود اپنے حکم سے جو چا ہے کر دیا جائے۔ شفاعت کی کیا حاجت ہو۔

(فتاوی افریقہ ص 116 مسئلہ نمبر 82)

### لفظ ''مختار کل'' کی تنقیح

اگر "مختار کل" کامطلب یہ ہے کہ ساری کائنات میں پسندیدہ شخصیت ومنتخب اور چنے ہوئے سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں تو اس میں کسی مسلمان کو اختلاف نہیں اور اگر ''مختار کل'' کامعنی یہ ہے کہ تمام قسم کے اختیارات خدا نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دے دیے ہیں چاہے وہ تکوینی ہوں یا تشریعی ہوں تو یہ بات اسلام سے متصادم ہے اور باقی اس بات میں بھی کسی کو اختلاف نہیں ہے کہ کئی باتوں میں خدا نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی چاہت ویسند کو پوچھاہے:

اگر آپ چاہیں تو آن طائف والوں کو ہلاک کر دیاجائے :1

اگر آپ چاہیں تو ہم ان پہاڑوں کو سونا بنا کر آپ  $\overline{\Sigma}$  ساتہ کر دیں :2

اگر آپ چاہیں تو ہم آپ پر موت طاری نہیں کرتے بلکہ مزید آپ رہنا چاہیں تو دنیا میں تو بھی رہ لیں۔ (وغیرہ الاما شاء اللہ)

اس قسم کی کئی باتیں گنی وشمار کی جا سکتی ہیں مگر اسے مختار کل کا عقیدہ نہیں کہا جائےگا۔

## مسئلہ مختار کل کی نفی پر دلائل از قرآن کریم

إنك لا تهدى من أحببت ولكن الله (سورة القصص: 56)

### ابو طالب کے اسلام نہ لانے پر آپ کو پریشانی تھی تو یہ آیت نازل ہوئی۔

- 2: قل ما یکون لي أن أبدله من تلقاء نفسي (سورة یونس: 15) کافروں نے کہا کہ یہ قرآن بدلیں تو جواب میں یہ کہا گیا۔
- 6: ما كان للنبي و الذين آمنوا أن يستغفر و اللمشر كرليان (سورة توبة: 14)
- نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو ابو طالب کے لیے دعائے مغفرت کرنے سے روک دیا گیا۔
  - 4: قل من برلياده ملكوت كل شيء (سورة المومنون: 88)
  - 5: یا أیها النبي لم تحرم ما أحل الله لك (سورة التحریم: 1) آپ صلی الله علیه وسلم نے اپنے اوپر شہد كو حرام كو لیا تو یه آیت نازل ہوئی۔
  - 6: الرائيس الك من الأمر شيء (سورة ال عمر ان: 128) آپ عليم السلام نے بعض لوگوں كے ليے دعائے مغفرت فرمائى تھى تو يہ آيت نازل ہوئى۔
    - 7: وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنرالين (سورة يوسف: 103)
    - 8: وإن يمسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو (سورة الانعام: 17)
    - 9: ماکان لنبی أن یکون له أسری حتی یثخن فی الأرض (سورة الانفال: 67) بدر کے قیدیوں کو فدیہ لے کر چھوڑ دیا گیا تو یہ آیت نازل ہوئی۔
      - 10: عفا الله عنك لم أذنت لهم. (سوره التوبة: 43)

غزوہ تبوک کے موقع پر منافقین نے حیلے بہانے بناکر اجاز ت لی تو یہ آیت نازل ہوئی۔

11: إن تستغفر لهم سبعرليان مرة فلن يغفر الله لهم (سورة التوبة: 80) [منافق كا جنازه پر هنے پر يوں فرمايا گيا]

12: لاأملك لكم ضرا ولارشدا • (سورة الجن: 21)

### احاديث طيبات

### حدیث <u>نمبر 1:</u>

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ ایک اعرابی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ننھے بچوں سے پیار کرتے ہوئے دیکھا تو پوچھنے لگا کہ کیا آپ بچوں سے (ازرہ شفقت) پیار کرتے ہیں ؟ ہم تو ایسا نہیں کرتے ، اس دیہاتی کے اس سوال پر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

أو أملك لك أن نزع الله من قلبك الرحمة • (صحيح البخارى: ج2ص887، صحيح مسلم ج2ص254) يعنى اگر اللہ تعالىٰ نے تيرے دل سے شفقت نكال دى ہے تو كيا ميں تيرے ليے اس كا مالك ہوں؟!

### حدیث نمبر 2:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ حکم نازل ہوا کہ آپ اپنے قریبی رشتہ داروں کو خدا کے عذاب سے ڈرائیے تو آپ نے اپنے تمام خاندان اور برادری کو جمع کرکے فرمایا: اے خاندان قریش! اپنے آپ کو جہنم کے عذاب سے (یعنی توحید ورسالت وغیرہ عقائد قبول کر کے) پچا لو میں اللہ تعالیٰ کے عذاب سے تمہیں نہیں بچا سکتا اے خاندان بنو عبد مناف ، اپنی جانوں کو عذاب سے بچا لو میں تمہیں خدا کے

عذاب سے نہیں بچاسکتا ۔ اے عباس بن عبدالمطلب اور میری پھوپھی صفیہ اپنے بچاو کا انتظام فرما لو میں تمہیں خدا کی گرفت نہیں بچا سکتا۔ آگے ارشاد ہوتا ہے:

يا فاطمة بنت محمد سلرِلِ ني ما شئت من مالي لا أغني عنك من الله شرِلِ بئا٠

اے (میری لختِ جگر)فاطمہ! جس کا میں مالک ہوں (مالی، ضروریات ِ زندگی وغیرہ) وہ مانگ تو میں تجھے دے دوں گا لیکن اللہ تعالیٰ کی گرفت سے میں تجھے نہیں بچا سکتا۔ (صحیح البخاری ج2ص702، صحیح مسلم ج1031، ابو عوانہ ج1030، مسند احمد ج1030 حدیث نمبر 1331:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرات ازواج مطہرات رضی اللہ عنہما میں برابر ی کرتےتھے اور یہ فرمایا کرتے تھے:

اللهم! هذه قسمي فراياما أملك فلا تؤ اخذني فراياما تملك و لا أملك.

قال الترمذي: يعنى انما الحب و المودة٠

یعنی اے اللہ جس ظاہری تقسیم کا میں مالک ہوں میں کو ادا کر چکا اور جس چیز کاتو مالک ہے اور میں مالک نہیں (یعنی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی محبت) تو اس میں میرا مواخذہ نہ کرنا۔

(سنن الترمذي ج1ص134، سنن ابي داود: ج1ص290، سنن النسائي: ج2ص78، ابن ماجہ ج1ص144، مشكولۃ (سنن الترمذي ج1ص134، مستدرک الحاکم: ج2ص178) مستدرک الحاکم: ج2ص

اس روایت کو امام حاکم رحمہ اللہ اور علامہ ذہبی رحمہ اللہ نے صحیح علی شرط مسلم قرار دیا۔ (مستدرک الحاکم: کتاب النکاح۔ ح2761)

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ لکھتے ہیں: اسناد صحیح ورجالہ کلھم ثقات • (ابن کثیر ج3ص511) حدیث نمبر 4:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے جس خلاصہ یہ ہے کہ حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حقوق عامۃ المسلمین (مثلاً غنیمت وغیرہ) میں خیانت کرنے سے منع فرمایا اور ارشاد فرمایا کہ جس نے اونٹ ،بکری ، گھوڑے ، کپڑے وغیرہ میں خیانت(چوری) کی تو یہ تمام اشیاء قیامت کے دن اس کی گردن پر ہوں گی اور اپنی اپنی آواز ظاہر کرتی ہوں گی اور ایسا خائن وہاں کہے گا:

يا رسول الله أغتنى فأقول الأأملك لك شرال با قد أبلغتك

اے اللہ کے رسول میری مدد کیجیے اور میں کہوں گا میں تجھے تبلیغ کر چکا تھا۔ (بخاری ج2ص342، مسلم ج2ص122)

### حدیث نمبر 5:

آنحضرت صلى الله عليه وسلم كى گياره بيبيان تهين؛ حضرت خديجه ، حضرت زينب ام المساكين، حضرت عائشه، حضرت جويريه، حضرت حفصه ، حضرت ام سلمه، حضرت زينب بنت حجش ، حضرت ام حبيبه ، حضرت صفيه ، حصرت سوده، حضرت ميمونه رضى الله تعالى عنهن حجش ، حضرت المحبيه ، حضرت صفيه ، حصرت سوده ، حضرت الله تعالى عنهن حجش ، حضرت الله تعالى عنهن (مرقات ج4صر)

اور دو لونڈیاں تھیں؛ ایک حضرت ماریہ قبطیہ جن کے بطن سے حضرت ابراہیم پیدا ہوئے۔ (مستدرک ج4ص38)

اور دوسری حضرت ریحانم رضی اللہ تعالیٰ عنہما تھیں۔ (مستدرک ج4ص41)

حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا اور حضرت زینب ام المساکین رضی اللہ عنہا آپ کی زندگی میں وفات پا گئی تھیں بقیہ ازواج مطہرات رضی اللہ عنهن آپ کے بعد زندہ رہیں ان کے

بارے میں آپ کو کافی پریشانی تھی آپ نے فرمایا : إن أمركن مما يهمني بعدي الحديث و

(جامع الترمذي ج2ص216 وقال حديث حسن صحيح غريب، موارد الظمان: ص547)

کہ بے شک تمہارا معاملہ مجھے اپنے بعد پریشان کر رہا ہے۔

## اس عقیدے کے رد پر اکابر امت کی تصریحات

[۱]. علامہ <del>سبکی لکھتے ہیں۔</del>

و النبى صلى الله عليه و سلم اعرف الخلق بالله تعالى فلم يكن يسال ربه تفسير حكم من الاحكام الشرعية و لا يفعل فيها الاما يؤمر به • (شفاء السقام: ص177)

[۲]: امام غزالی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

معجزہ رسول کا اختیاری فعل نہیں نہ رسول کو اس کے ظاہر کرنے یا نہ کرنے کا اختیار ہے۔ (مجربات غزالی ص 299)

[٣]: شیخ شرف الدین یحیی منیری رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

انبیاء علیہم السلام اور اور اولیاء سب کا یہ حال ہوا کہ انہوں نے بہت سی چیزیں چاہیں کہ ہو جائیں لیکن نہ ہوئیں اور بہت سے ایسے کام جنہیں انہوں نے چاہا کہ وہ نہیں ہوں وہ ہوگئے۔ (مکتبوبات دو صدی مکتوب نمبر 67،60)

[4]: سَيخ عبدالواحد بلگرامی فرماتے ہیں:

نوح علیہ السلام نے سینکڑوں برس تک اپنے بیٹے کے لیے کوشش کی اور اہتمام کلی کیا کہ کسی طرح وہ مسلمان ہوجائے مگر کچہ فائدہ نہ ہوا۔ حضرت ابر اہیم علیہ السلام نے اپنے چچا کے لیے بہتری کی شش کی کہ وہ بت پرستی سے باز رہیں اور مسلمان ہوجائیں مگر کچہ نہ ہوا۔ مصطفیٰ علیہ السلام نے ابو طالب کے لیے کتنی کوشش فرمائی مگر مفید اور سود مند نہ ہوئی۔ (سبع سنابل اردو ص 98)

[4]: شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: معجز ہ اللہ کا فعل ہے نہ کہ رسول کا کیونکہ قانو

معجزہ اللہ کا فعل ہے نہ کہ رسول کا کیونکہ قانون قدرت کو توڑنا انسانی اختیار سے با ہر ہے۔ (تکمیل ایمان ص 111)

[7]: شُیخ عبدالقدوس گنگوہی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

یہ عالم قضا وقدر ہے جو انبیاء اور اولیاء کے لیے کمر شکن ہے بہت دفعہ جو مانگتے ہیں نہیں پاتے۔ (مکتوبات قدسیہ ص 716 اردو)

[٧]: قاضى ثناء الله پانى پتى رحمه الله لكهتے ہيں:

اولیاء کرام معدوم کو موجود کرنے یا موجود کومعدوم کرنے کی قدرت نہیں رکھتے اس لیے پیدا کر نے، معدوم کرنے، رزق دینے، اولاد، دینے، بلا دور کرنے اور مرض سے شفا دینے وغیرہ کی نسبت ان سے مدد طلب کرنا کفر ہے۔ (ارشاد الطالبین)

 $[\Lambda]$ : علامہ سبکی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

و من بذا قول القائل للنبى صلى الله عليه و سلم اسئلك مرافقتك فى الجنة، قال: اعنى على نفسك بكثرة السجود و الآثار فى ذالك كثيرة ايضا و لا يقصد الناس بسوالهم الا كونه صلى الله عليه سلم سببا و شافعا٠

(شفاء السقام: ص 175 باب نمبر 8)

[٩]: شاه عبدالعزیز محدث دہلوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

مذہب صحیح آنست کہ امر تشریح مفوض بہ پیغمبر نمی باشد زیرا کہ منصب رسالت و ایلچی گری نہ نیابت خدا و نہ شرکت در کارخانہ خدائے آنچہ کہ خدائے تعالیٰ حلال و حرام فرماید آنرا رسول تبلیغ می کند و بس از طرف خود اختیار ندارد.

(تحفہ اثنا عشریہ ص 170 باب نمبر 4)

[۱۰]: قاضى سجاد حسين رحمہ اللہ نے "شفاء السقام" كا ترجمہ " زيارت خير الانام صلى اللہ عليه وسلم" كے نام سے لكھا۔ يہ ترجمہ انہوں نے شاہ ابو الحسن زيد فاروقى صاحب كے حكم پر لكھا۔ اس كا مقدمہ شاہ ابو الحسن زيد فاروقى صاحب نے لكھا۔ چنانچہ وہ مقدمہ میں لكھتے ہیں:

" عاجز (فاروقی صاحب) قاضی صاحب کے پاس گیا اور ان سے کہا "بحول اللہ وقوتہ" آپ اس کام کو سر انجام دیں اور پھر ترجمہ اس عاجز کے حوالہ کریں تاکہ یہ مبارک رسالہ ذخراً للآخرۃ حضرت ابو الخیر اکادمی سے یہ عاجز طبع کرائے اور یہ بھی آپ سے کہا کہ آپ اس مبارک ترجمہ کا نام اصل نام کا نصف ِ آخر "زیادہ خیر الانام" رکھیں۔ (مقدمہ زیارت

خير الانام صلى الله عليه وسلم ص6)

مُوصوفَ آگے لکھتے ہیں:

حضرت قاضی سے کہہ دو زید

تم

رب کعبہ خوب لکھی ہے کتاب

(مقدمہ زیارت خیر الانام: ص 16)

چونکہ فریق مخالف کے ہاں یہ مسلم بزرگ ہیں اس لیے ہم نے ان کی بات کی ہے۔ اب مقصد کی طرف آئیے۔

اس رسالہ میں ہے: بیہقی کے دلائل النبوۃ میں مذکور ہے کہ عثمان بن ابی وقاص نےکہا: میں نے آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم سے قرآن کے معاملہ میں یعنی قوت حافظہ کی کمزوری کی شکایت کی۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یہ اس شیطان کا اثر ہے جس کو '' خنزب'' کہتے ہیں، اے عثمان میرے قریب آ۔ میں قریب ہوا تو آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا دست مبارک میر ے سینہ پر رکہ دیا جس کی ٹھندک میں نے کمر تک محسوس کی پھر فرمایا اے شیطان عثمان کے سینہ سے نکل جا الخ

یہ واقعہ نقل کر نے کے بعد لکھتے ہیں:

اب یہ آنحضور صلّی اللّٰہ علیہ وسلّم سے صورۃً طلب ہے ورنہ دراصل آنحضور صلی اللّٰہ علیہ وسلم کی حیثیت سفارشی کی ہے اب اس کو خواہ توسل کہو یا تشفع کہو یا تجوہ یا توجہ سب کے یہی معنی ہیں۔

(زيارت خير الانام ترجمه شفاء القسام ص 123 مكتبه جمال كرم)

ایک بات قابل تشریح ہے کہ آج کل اہل بدعت حضرات کا یہی کہنا ہے کہ ڈپو تو حکومت سے لیتے ہیں اور باقی لوگ ڈپو سے لیتے ہیں اسی طرح انبیاء اور اولیاء خدا سے لیتے ہیں اورہم ان سے لیتے ہیں ،جیسے کوئی براہ راست حکومت سے لےتو حکومت ناراض ہوتی ہے کہ ہمارے ڈپو سے لو ہم سے کیوں لیتے ہو اسی طرح خدا سے مانگنے کی بجائے اولیاء سے مانگو ورنہ خدا ناراض ہوگا۔

اس بات کی تفصیل کے لیے ''پیر نصیر الدین وہابی ہے؟'' اور''توحید اور شرک'' از مفتی امین صاحب اور ''توحید اور شرک'' از مولوی محمد راشد آپ ملاحظہ فرما سکتے ہیں۔ یہ کس درجہ غلو اور اندھا پن ہے۔

کس درجہ غلو اور اندھا پن ہے۔ علامہ سبکی رحمہ اللہ کے فرمان کامطلب یہ ہے کہ ظاہری وسیلہ جناب کریم صلی اللہ علیہ وسلم بنے ہیں اور نکالنے والا خود اللہ جل مجدہ تھا یعنی آپ نے فرمایا :شیطان نکل جا ،بطور سبب کے فرمایا خدا کے ہی حکم سے فرمایا تو نکالنے والا خدا کے علاوہ کسی اور کو نہ سمجھنا چاہیے۔

# مسئلہ مختار کل پر اہل بدعت کے دلائل کے جوابات دلیل نمبر 1:

الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والإنجراليال يأمر هم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطراليات ويحرم عارليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عارليهم.

(سورة الاعراف: 157)

### جواب:

سیوطی ج1 سیوطی ہے۔ ( تفسیر الاتقان علامہ سیوطی ہے۔ ( تفسیر الاتقان علامہ سیوطی ج1

اگراس آیت کا مطلب یہ ہوتا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو حلال اور حرام کرنے کا اختیار اس آیت سے مل چکا ہےتو آپ ہی فیصلہ کریں کہ سورۃ تحریم جو مدینہ طیبہ میں نازل ہوئی اس میں اس کے خلاف کیوں ارشاد ہوتا ہے کہ:

يا أيها النبي لم تحرم ما أحل الله لك. (سورة التحريم: 1)

اگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مکہ مکرمہ میں حلال اور حرام کرنے کا حق دیا جا چکا ہوتا اور اس آیت سے اس کاثبوت ہوتا جیسا کہ فریق مخالف کا زعم باطل ہے تو محال ہے کہ مدینہ میں یہ حکم نازل ہوتا کہ آپ نے وہ چیزیں کیوں حرام کر دیں جو اللہ تعالیٰ نے آپ کے لیے حلال کی ہیں؟! قرآن کریم میں تو قطعاً تعارض اور تخالف کا احتمال ہی نہیں ۔ حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ بہت سی مختلف احادیث کا حوالہ دے کر لکھتے ہیں:

والصحيح ان ذلك كان في تحريم العسل (تفسير ج4ص387)

باقی آیت میں تحلیل اور تحریم کی جو نسبت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کی گئی ہے توا س کا صحیح محمل یہی ہے کہ آپ نے ان اشیاء کی حلت اور اور حرمت کو بیان کیا ہے۔ روایت آتی ہے کہ ایک مرتبہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ابو جہل کی لڑکی حضرت جویریہ رضی اللہ عنہ سے نکاح کرنے کا ارادہ کیا ، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اطلاع ہوئی تو آپ نے ایک بلیغ خطبہ ارشاد فرمایا جس میں یہ الفاظ بھی قابل غور ہیں :

وإني لست أحرم حلالاولا أحل حراما ولكن والله لا تجتمع بنت رسول الله صلى الله علراليه وسلم وبنت عدو الله أبدا٠

( بخاری جلد1ص438 ومسلم ج2ص290)

جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تھوم (لہسن )کھا کر مسجد میں آنے سے منع فرمایا تو لوگوں کو یہ وہم ہوا کہ شاید تھوم حرام ہوچکا ہے ۔ آپ کو جب یہ خبر پہنچی تو آپ نے ارشاد فرمایا:

أيها الناس إنه لرايس بي تحريم ما أحل الله لي ولكنها شجرة أكره ريحها • (صحيح مسلم ج1ص309)

دوسرى روايت ميں ہے: أيها الناس إنه والله ما لي أن أحرم ما أحل الله ولكني أكره ريحه. (ابو عوانہ ج1ص412)

### <u>دلیل نمبر 2:</u>

وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخرايرة من أمرهم (سورة الاحزاب:36)

### <u>جواب:</u>

اس آیت سے تو صرف اتنا ہی ثابت ہے کہ اللہ تعالی جو فیصلہ کر لے اور اس کا رسول برحق صلی اللہ علیہ وسلم اس فیصلہ کو بیان اور ظاہر کرتے ہیں تواس معاملہ میں کسی مومن اور مومنہ کو لب کشائی کا حق نہیں پہنچتا۔

### دلیل نمبر 3:

وما نقموا إلا أن أغناهم الله ورسوله من فضله (سورة التوبة: 74)

### <u>جواب:</u>

صحیح البخاری (ج2ص620) میں روایت ہے: ''فاغناکم اللہ بی'' کہ اللہ نے تمہیں میری وجہ سے مالدار کر دیا یعنی آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے وجود مبارک کی برکت اور مال غنیمت و صدقات کے تقسیم ہونے کا آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک ذریعہ ہیں اس لیے آپ کی طرف نسبت کی گئی یعنی یہ نسبت ظاہری ہے۔ باقی آیت میں منافقوں کے متعلق بتایا گیا کہ ان کومال غنیمت جو خدا نے دیا بذریعہ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم دیا ہے۔ اس کا بھی ان منافقین نے حیا نہ کیا اور اسلام کے خلاف محاذ بنا لیا۔

### دلیل نمبر 4:

ومنهم من يلمزك في الصدقات فإن أعطوا منها رضوا وإن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون • (سورة التوبة:58)

<del>جو اب:</del>

یہ آیت اپنے مدلول پر خود ظاہر ہے کہ صدقات اور غنیمت کے مال کی تقسیم پر دنیا پر ست اور خود غرض منافقین نے اعتراض کیا تھا، اگر ان کو حصہ مل جاتا تو اعتراض نہ کرتے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم کو کیوں نہیں دیتے تو اللہ تعالیٰ ان کی تردید فرماتا ہے کہ اگر وہ منافق اس پر راضی ہوجاتے جو اللہ تعالیٰ نے حقیقۃ اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غنیمت اور صدقات کی تقسیم پر ان کو دیا تھا تویہ ان کے لیے بہتر ہوتا کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے فرمانبردار ہوجاتے اور اگر اس وقت ان کو پورا حصہ نہ مل سکا تھا تو یہ کہہ کر تسلی کر لیتے کہ آئندہ بھی اللہ تعالیٰ سے توقع اور امید ہے کہ کسی غنیمت کے موقع پر ہمیں بہت کچہ دے گا جس کو جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تقسیم فرمائیں گے اور ہم کو بھی دیں گے ۔ الغرض اس آیت میں صدقات (وغیر ھا) کی تصریح موجود ہے اس سے یہ ثابت کرنا کہ دنیا کی ہر چیز جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دیتے ہیں یا یہ دینا مافوق الاسباب طریق پر تھا( جومتنازع فیہ ہے) بالکل غلط ہے۔ دلیل نمبر 5:

ومارم إليات إذرم إليات ولكن الله رمى. (سورة انفال:17)

### <u> جواب اول :</u>

اگر اس آیت کے دوسرے ٹکڑے سے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا خدا ہونا ثابت ہوتا ہے تو اول حصہ سے حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کا خدا ہونا بھی ثابت ہوگا کیونکہ ارشاد ہوتا ہے کہ تم نے دشمنوں کو قتل نہیں کیا بلکہ خدا نے قتل کیا ہے اور ظاہر ہے کہ جنگ بدر وغیرہ میں کافروں کو حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ ، حضرت علی ، حضرت عمر رضی اللہ عنہم وغیرہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین ہی نے قتل کیا تھا لہذا وہ سارے خدا ہوئے بابتاؤ اب فرق کیا رہا؟

### <u>جواب دوم:</u>

انسان کے کام چونکہ عالم اسباب میں ایک خاص قوت اور طاقت سے ظاہر ہوتے ہیں اگر انسان کی طاقت سے زیادہ کام جو عام طور پر اسباب میں انسان سے نہیں ہوا کرتا تو ایسے کام میں اللہ تعالی کے فعل کا خاص دخل ہوتا ہے ۔ چونکہ جنگ بدر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا کام یہ تھا کہ ایک مٹھی بھر کر دشمنوں کی طرف پھینک دیں اس خاک کو مٹھی کو نزدیک اور سامنے اور پیچھے دائیں بائیں غرض ہر آدمی کی آنکہ میں ڈالنا محض اللہ کی قدرت سے تھا۔ جس طرح تین سو تیرہ کی تعداد میں بے سرو سامان صحابہ کا ہزار مسلح کافروں پر غالب آجانا انسان کی طاقت سے باہر ہے مگر خدا کے لیے کوئی مشکل نہیں۔

### دلیل نمبر6:

وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ٠ (سور ١٦ الحشر: 7)

### جواب:

حدیث شریف میں ہے:

ذروني ما تركتم. فإنما هلك من كان قبلكم بسؤ الهم و اختلافهم على أنبرليائهم. فإذا أمرتكم بشيء فخذوا منه ما استطعتم. (ابن ماجم ص2، مسند احمد ج2ص355)

یہ حدیث مسند احمد (ج2ص313،475،482،508)میں متعدد الفاظ کے ساتہ مروی ہے کسی میں ''اذا امرتکم بامر فاتمروا'' آتا ہے کسی میں ''فاتبعوا'' اور کسی میں ''فدعوہ'' اور کسی میں ''ذروہ'' وغیرہ کے الفاظ ہیں ان عام روایات میں اور امر ونہی کو ایک دوسرے کے مقابل میں بیان کیا گیا ہے اور پھر میں ایتمار اور اتباع کا حکم دیاگیا ہے اور استطاعت کی قید لگائی ہے۔ الغرض احادیث وآیت سے واضح ہے کہ دینے اور منع کرنے سے امور شرعی مراد ہیں نہ کہ تکوینی جیسا کہ فریق مخالف نے سمجھا ہے۔

### <u>دلیل نمبر 7:</u>

انما انا قاسم والله يعطى (مشكواة المصابيح: ص32)

#### جواب:

۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ خبر واحد ہے جو کہ عقائد قطعیہ میں نہیں چلتی ۔

علامہ طیبی رحمہ اللہ نے شرح مشکو ہ میں لکھا ہے آپ پر من جانب اللہ جو کچہ نازل ہوتا تھا اس کو آپ وحی الہی کے مطابق لوگوں میں تقسیم کرتے ہیں۔ اور یہ بات بھی ذہن میں رہے اس میں غنائم بھی داخل ہیں۔

شرح جامع الصغير ميں علامہ عبدالروف مناوى لكهتے ہيں:

المراد أنا أقسم العلم برل نكم والله يعطي الفهم (فيض القدير للمناوى: ج2 ص724)

یعنی علم میں بانٹتا ہوں اور فہم خدا جس کو چاہتاہے دیتا ہے۔

اگر یہ مراد لیا جائے کہ کہ سب کچہ ہی حضور دیتے ہیں اور بانٹتے ہیں تو پھر

سنیے:

☼ حضرت خولہ بنت حكيم نے آنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم سے عرض كى اگر طائف فتح ہو تو آپ مجه كو فلاں عورت كا زيور دے ديجيئے گا۔ آنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم نے فرمايا اگر خدا تعالىٰ اس كى اجازت نہ دے تو پہر میں كيا كر سكتا ہوں۔ (الا صابۃ: ج8ص70)
 ☼ مشكوٰۃ شريف (ص 225) میں روایت موجود ہے اللہ نے تمہارے درمیان اسى طرح خود اخلاق تقسیم كر دئیے ہیں جس طرح كہ اس نے تمہارے درمیان رزق تقسیم كر دئیے ہیں اور اللہ دنیا اس كو بھى دیتا ہے جس سے محبت كرتا ہے اور اس كو بھى دیتا ہے جس سے محبت نہیں كرتا۔

ایک روایت میں ہے جس دن اللہ تعالیٰ نے آسمانوں اور زمینوں کو پیدا کیا اسی دن اس نے رحمت اور شفقت کے 100 حصے متعین کیے ان سو حصوں میں اللہ تعالیٰ نے ایک حصہ رحمت کا تمام مخلوق میں خود تقسیم فرمایا۔ (مستدرک حاکم ج4 ص 247، مشکولۃ شریف ص 207)

🜣 خداتعالی خود فرماتے ہیں:

نحن قسمنا برل إنهم معرل شتهم في الحرل إله الدنرل إ • (سورة الزخرف: 32)

ترجمہ: ہم ہی نے مخلوق کے درمیان دنیا کی زندگی میں معیشت تقسیم کی ہے۔

دلیل نمبر8:

فضالہ بن عبید رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: پانچوں نمازوں کی حفاظت کرنا میں نے کہا: حضرت میں تو دنیا کے کام کاج میں مبتلا رہتا ہوں، شاید مجه سے پانچ نمازوں کی حفاظ نہ ہو سکے۔ آپ نے فرمایا ،پھر صبح اور عصر کی نماز کی پوری پابندی کرنا۔

(سنن ابی داؤد: ج1ص61)

### <u>جواب:</u>

پہلی بات .... یہ ہے کہ یہ خبر واحد ہے جو کہ عقیدہ قطعیہ کے لیے مفید نہیں۔ دوسری بات .... یہ ہے کہ اس کی سند میں ایک راوی داود بن ابی ہند ہیں ان کے بارے میں حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں کہ ان کی حدیث کی سند میں اختلاف ہے۔ (تہذیب التہذیب: ج8ص299)

امام احمد رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

" وه كثير الاضطراب اور كثير الخلاف تها يعنى ديگر روايات كى مخالفت كرتا تها اسانيد اور متون دونوں ميں ـ" (تهذيب ج304)

تیسری بات ..... یہ ہےکہ چونکہ یہ زیادہ موکد ہیں اس لیے ان کی تاکید فرمانا مقصود ہے

چوتھی بات.... یہ ہے کہ نمازوں پر پابندی اور اہتمام تو خود قرآن پاک میں موجود

ہے کہ نمازوں کی حفاظت کرو خاص کر درمیانی نماز کی۔

مقصود یہ تھا کہ جب یہ مشکل نمازیں پڑھے گا تو آسان بدرجہ اولی پڑھے گا اس لیے موکد اور خاص اہتمام والی نمازوں کا ذکر کیا۔

دلیل نمبر 9<u>:</u>

 $\frac{1}{\sqrt{2}}$  اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوکر اس شرط پر مسلمان ہوا کہ میں صرف دو نمازیں پڑھوں گا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو قبول فرمالیا تھا، فریق مخالف کہتے ہیں کہ اس سے معلوم ہوا کہ آپ مختار کل تھے۔ یہ حدیث مسند احمد ج5 ص 25 ص 363 اور طبقات ابن سعد ج7 ص 56 قسم اول میں مذکور ہے۔

<u>الجواب:</u>

جس روایت میں راوی ہے یہ کہے کہ ''عن رجل من الصحابہ'' یا ''عمن سمع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم'' (یا عن رجل منهم) تو ایسی سند اور حدیث قابل احتجاج نہیں تاوقتیکہ وہ راوی اس کانام نہ بتلائے اور جب تک کہ اس کا صحابی ہونا معلوم نہ ہوجائے اس کی بات توجہ اور التفات کے قابل نہیں ہے۔ کئی محدثین نے ''عن رجل من الصحابہ'' کی سند پر کلام کیا ہے اور سند کو مجہول کہا ہے۔

(دیکھیے دل کا سرور ص 140)

اس روایت کا حال بھی یہی ہے۔ ایسی حدیث سے عقیدہ ثابت کرنا محل غور ہے باقی اس کامفہوم یہ ہے کہ وہ اسلام لے آئیں پھر نماز بھی پوری ہوجائےگی۔ جیسے کہ بعض لوگ اسلام اس شرط پر لائے کہ ہم زکوہ نہیں دیں اور جہاد نہ کریں گے تو آپ نے فرمایا یہ جب مسلمان ہوگئےتو زکوۃ بھی دیں گے اور جہاد بھی کریں گے۔ (البدایہ والنہایہ ج5ص30)

بعض لوگ مسلمان ہوئے اس شرط پر کہ ہم عشاء کی نماز نہیں پڑھیں گے کیونکہ اس وقت دودھ نکالتے ہیں تو آپ علیہ السلام نے فرمایا ان شاء اللہ تم دودھ بھی نکالو گے اور عشاء کی نماز بھی پڑھو گے۔ (مجمع الزوائد ج1ص294)

دلیل نمبر 10:

بعض حضرات وہ حدیث پیش کیا کرتے ہیں جس میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرف تحریم مدینہ کی نسبت آئی ہے طرف تحریم مدکہ کی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف تحریم مدینہ کی نسبت آئی ہے ''ان ابراہیم حرم مکۃ'' کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے مکہ کو حرم کر دیا ''وانی حرمت المدینة'' اور میں نے مدینہ کو حرم بنادیا ہے۔

<u>جواب:</u>

صحیح البخاری (ج1ص247) اور صحیح مسلم (ج1ص437) میں حدیث موجود ہے کہ آپ علیہ السلام نے فرمایا:

إن مكة حرمها الله ولم يحرمها الناس٠

اسی طرح صحیح البخاری (=1ص=25) اور صحیح مسلم (=1ص=25) میں حدیث ہے :

حرم ما برليان الابتي المدينة على لساني٠

باقی شیخ دهلوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

اسناد تحریم بابراہیم علیہ السلام از جہت آں باشد کہ وے رسانید واعلام کر دحکم الہی زیرا کہ حاکم بشرائع واحکام خدا تعالی است حکم وے قدیم است انبیاء علیہم السلام رسانند آں احکام اند.

(اشعة اللمعات ج2ص178)

دلیل نمبر 11:

صحاح ستہ میں آتا ہے کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حرم مکہ کے درختوں اور کانٹوں کی نسبت فرمایا کہ ان کو کاٹنا حرام ہے تو حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے ''اذخر'' (ایک قسم کی گھاس ہے) کو مستثنیٰ قرار دینے کی درخواست چنانچہ آپ نے اس کو مستثنیٰ کر دیا۔ مخالفین کا کہنا ہے اگر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مختار مطلق نہ تھے

<del>تو آپ نے اذخر کو کیوں مستثنیٰ کیا؟ اس سے معلوم ہواکہ آپ مختار کل تھے۔</del> جو اب:

ث قرآن پاک میں ہے:

وما ينطق عن الهوى • إن هو إلاوحي يوحى • (سورة النجم: 3، 4)

یعنی آپ خدا سے وحی پاک احکام بیان فرماتے ہیں۔

اور فتح الباری (ج8 ص228) میں منقول ہے کہ جبرائیل امین جس طرح قرآن پاک لاتے تھے۔ اسی طرح احکام بھی لاتے تھے۔

اسی طرح کی ایک روایت موجود ہے۔ ایک مشکولۃ شریف ( ص 26) میں بھی اسی طرح کی ایک روایت موجود ہے۔

الااني اوتيت القرآن و مثلم معم٠

رہی فریق مخالف کی پیش کردہ روایت تو اس کی تشریح میں امام نووی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

هذا محمول على أنه صلى الله علراليه و سلم أوحى إلراليه في الحال باستثناء الأذخر • (شرح مسلم: باب تحريم مكة)

باقی وحی کا اتنی جلدی آنا یہ کوئی خدا کی قدرت سے بعید نہیں۔ اور یہی جواب ان احادیث کا بھی ہے کہ

(1): ایک صحابی نے پوچھا کہ کیا ہرسال حج فرض ہے آپ نے فرمایا کہ میں ہاں کہہ دیتا تو ہر سال فرض ہوجاتا ۔

(2): کہ حضرت ابو بردہ رضی اللہ عنہ کے لیے چہ مہینے کی بکری کی قربانی جائز قراردی۔

(3): کہ حضرت خزیمہ ثابت انصاری کی گواہی کو دو مردوں کے قائم مقام ٹھہرایا۔

علامہ سعیدی لکھتے ہیں: یہ محال نہیں کہ نبی پاک صلّی اللہ علیہ وسلم سے جس وقت سوال کیا گیا تھا کسی اور مقام پر اسی وقت پلک جھپکنے میں آپ پر وحی نازل ہوگئی ہو۔ (نعمۃ الباری شرح بخاری ج1-405)

### دلیل نمبر 12:

ایک روایت آتی ہے جس کامضمون یہ ہے کہ نوحہ (بین کرنا) سب کے لیے حرام تھا لیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ام عطیہ رضی اللہ عنہا کے لیے ایک جگہ نوحہ کرنے کی اجازت دی ۔ اس روایت کی شرح میں فریق مخالف امام نووی رحمہ اللہ کا یہ قول بھی نقل کیا کرتا ہے : ''وللشارع ان یخص من العمومات ما شاء اوکما قال'' کہ شارع کو حق پہنچتا ہے کہ عمومات میں سے جو چاہے خاص کرے۔

### جواب:

پہلی بات... ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ، علامہ زرقانی ، علامہ عینی رحمہ اللہ نے اس حدیث کی تشریح میں لکھاہے کہ نوحہ پہلے مباح تھا پھر مکروہ تنزیہی ہوا اسی اثناء میں حضرت ام عطیہ رضی اللہ عنہا کو اجازت ملی پھر نوحہ بالکل حرام ہوگیا۔

دوسری بات... یہ ہے کہ آپ نے وحی پاکر لوگوں کا احکام سناتے تھے۔

تیسری بات.۔ یہ ہے کہ امام نووی رحمہ اللہ کے قول''شارع'' سے مراد خدا کی ذات ہے حقیقی طور پر شارع کہنا جائز اور صحیح ہے مگر یہاں مراد خدا کی ذات ہے۔ ہاں مجازی طور پر آپ کو شارع کہنا جائز اور صحیح ہے مگر یہاں مراد خدا کی ذات ہے۔

### دلیل نمبر 13:

صحاح ستہ وغیرہ میں ایک روایت آتی ہے جس کامضمون یہ ہے کہ رمضان المبارک میں ایک صحابی نے اپنی بیوی سے دن کے وقت جماع کر لیا تھا اس نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ میں اب کیا کروں؟ آپ فرماما کہ غلام آزاد کرو وہ کہنے لگا کہ میرے پاس نہ غلام نہ غلام خریدنے کی رقم۔ آپ نے صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تو ساٹه مسکینوں کو کھانا کھلا دو ۔اس نے کہا: مجھے اس کی بھی استطاعت نہیں ، آپ صلی اللہ علیہ

وسلم نے فرمایا اچھا بیٹھو۔ اتنے میں ایک شخص (ایک صاع ساڑھے تین سیر کا ہوتا ہے) کھجوریں لایا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:یہ کھجوریں لے لو اور ان کو صدقہ کردو۔ وہ صحابی بولا کہ مدینہ بھر میں مجہ سے زیادہ کوئی محتاج نہیں ، تب آپ نے فرمایا کہ اپنے گھر کے لوگوں کو کھلا دو تمہارا کفارہ ادا ہوگیا۔

فریق مخالف نے اس روایت کو پیش کر کے یہ نتیجہ نکالا ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص سے کفارہ ساقط کر دیا تھا تو آپ مختار کل ہوئے۔

#### <u>جواب:</u>

یہ حدیث بخاری (ج1 ص259)، مسلم (ج1 ص355)، ابو داؤد (ج1 ص333)، ترمذی (ج1 ص900)، ابن ماجہ (ص121)، موطا مالک (ص90)، طحاوی (ج1 ص325)، مسند احمد (ج2 ص900)، السنن الکبری (ج4 ص237)، مشکواۃ (ص176) وغیرہ میں موجود ہے لیکن کسی بھی حدیث میں یہ جملہ نہیں کہ ''جا تیرا کفارہ ادا ہوگیا''۔ امام زہری رحمہ اللہ سے تو یہ جملہ منقول ہے کہ ''جا تیرا کفارہ ادا ہوگیا '' لیکن محدثین اس کو حدیث کا لفظ نہیں مانتے۔ ( نصب الرایہ ح2ص445)،الداریہ ص 175)

🜣 علامه دقيق العيد رحمه الله لكهتے ہيں:

اس کو اس آدمی کی خصوصیت ماننا ضعیف قول ہے۔ (احکام الاحکام ج2m01) 3 ملا علی قاری رحمہ اللہ نے بھی ضعیف کہا ہے۔ (حاشیۃ مشکولۃ شریف ج1m176) 3 امام نووی بھی اسے ضعیف کہتے ہیں۔ (شرح مسلم ج1m354) 3

ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ نے رهری کی اس زیادت کو ضعیف قرار دیا ہے ۔ (تلخیص الحبیر ص 166، اور فتح الباری ج4ص134)

اس روایت کا مفہوم یہ ہے کہ آس کو اس بات کی گنجائش دی گئی کہ جب اس کو وسعت ہوگی تو ادا کر دے گا۔ (لمعات حاشیہ بخاری ج1ص260)

### دليل نمبر 14:

فریق مخالف یہ واقعہ بیان کرتا ہے کہ حضرت قتادہ رضی اللہ عنہ کی آنکہ غزوہ احد میں باہر نکل گئی تھی۔ حضرت قتادہ رضی اللہ عنہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہنے لگے ، حضرت میری بیوی نوجوان ہے اور مجھے اس سے محبت ہے ممکن ہے کہ میری آنکہ کو اس حالت میں دیکہ کر وہ نفرت کرنے لگ جائے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی آنکہ کا ڈھیلا اٹھا کر اپنی جگہ رکھا اور آنکہ صحیح ہوگئی حضرت قتادہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میری وہ آنکہ پھر کبھی دکھنے نہیں پائی۔

فریق مخالف آس روایت کو پیش کر کے اس پر حاشیہ چڑھایا کرتا ہے کہ دیکھو خدا کی دی ہوئی آنکه تو دکه اٹھایا کرتی تھی، لیکن حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دی ہوئی آنکه بہتر اور خوبصورت تھی اور کبھی نہ دکھتی تھی۔

### <u>جواب:</u>

اگر غور کیا جائے تو بات سمجه میں آجاتی ہے آپ علیہ السلام نے فرمایا:

وان شئت رددتها و دعوت الله٠

اگر تو چاہے تو میں لوٹا دوں یعنی اس کو اپنی جگہ پر رکہ دوں اور اللہ سے دعا کروں کہ وہ صحیح کر دے ۔ حضرت قتادہ نے کہا میری یہی آرزو ہے تو آپ نے یوں کہہ کر دعا دی: اے اللہ! اس کی آنکہ کو جمال اور روشنی عطا فرما۔ تو اللہ نے دعا منظور فرمائی اور حضرت قتادہ کی آنکه درست ہوگئی۔

(عمدة القارى ج8ص173 وكامل للمبرد ج307)

اسی طرح حضرت رافع کی آنکه کا مسئلہ تھا وہ کہتے ہیں:

فبصق فراياها رسول الله صلى الله عارايه وسلم ودعالي فما أذاني منها شئ. . . وإسناده جرايد (البدايم

والنهايہ ج4ص33)

دليل نمبر 15؛

صحیح البخاری اور صحیح مسلم میں روایت آتی ہے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

اعطيت مفاتيح خزائن الارض.

یعنی مجھے زمین کے خزانوں کی چابیاں عطاکی گئی ہیں۔

فریق مخالف اس روایت سے یہ ثابت کیا کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے زمین کے تمام خزانے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا فرما دئیے ہیں اور آپ ان لوگوں میں تقسیم کرتے ہیں۔

### <u>جواب:</u>

اولاً: قرآن تو كہتا ہے: "قل لا أقول لكم عندي خزائن الله" (سورۃ الانعام:50) تو آپ عليہ السلام كيسے فرماسكتے ہيں كہ مجھے خزانے ديئے گئے۔

ثانیاً: امام نووی رحمہ اللہ اس کی شرح میں لکھتے ہیں:

اس کا مطلب یہ ہے آپ کی امت خزائن کی مالک بنے گی اور ایسا ہوا بھی۔ (شرح مسلم ج2ص25)

علامہ عزیزی فرماتے ہیں:

استعارة لو عداللم بفتح البلاد • (السراج المنير ج1ص245)

بلکہ مستدرک حاکم میں (ج4ص449) ہے اللہ نے مجھے دونوں خزانے دئیے ہیں سرخ اور سفید( ان سے قیصر وکسری کی حکومتیں مراد ہیں) اور میری امت وہاں تک پہنچے گی جہاں تک مجھے مشاہدہ کرایا گیا ہے۔

### دلیل نمبر 16:

مخالفین نے یہ واقعہ بھی پیش کیا ہے کہ سونے کی انگوٹھی مردوں میں سے کسی کے لیے جائز نہیں لیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت برآء بن عازب کے لیے سونے کی انگوٹھی کو جائز قرار دیا۔اس لیے آپ صلی اللہ علیہ وسلم مختار کل ہوئے۔ حواب ۔

اس کی سند صحیح نہیں۔ علامہ حازمی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

اسناده ليس بذلك (كتاب الاعتبار ص 232)

یعنی اس کی سند قابل اعتبار نہیں۔

#### بسم اللہ الرحمان الرحيم

### صفت نور وبشر

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

### چند تمہیدی باتیں:

[1]: بحث نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم کے وجود مسعود پر ہوگی نہ کہ آپ کی روح مبارکہ پر اس لیے وہ دلائل پڑھے جائیں جو اس وجود مبارکہ سے متعلق ہوں ۔

### [7]:

۔ ۔ ۔ اس مسئلہ پر بریلوی حضرات چونکہ بشر کہنے اور ماننے والوں کو کافر کہتے ہیں اس لئے اس پر دلائل قطعیہ درکار ہیں ملاحظہ فرمایئے:

- 1: مولوی عبدالرشید رضوی لکھتے ہیں: آب جو نبی کو بشر کہے وہ نہ تو خدا ہے اور نہ ہی نبی لبذا وہ کفار میں ہی داخل ہوا ۔ (رشدالایمان ص45)
  - 2: مولوی نعیم الدین مراد آبادی لکھتے ہیں: قرآن پاک میں جابجا انبیاء کرام کے بشر کہنے والوں کو کافر فرمایا گیا -(خزائن العرفان ص5)
- 3: مفتی احمد یار خان نعیمی نے بھی مثل عبد الرشید رضوی لکھا ہے دیکھیئے ۔ (نور العرفان ص 636،448)
- 4: ایک جگہ یوں لکھتے ہیں: انکو بشر ماننا ایمان نہیں ۔ (تفسیر نعیمی ج1ص100) اس طرح کئی دلائل دیے جاسکتے ہیں ۔ تو معلوم ہو اکہ یہ بریلوی عقیدہ قطعی ہے کہ نبی پاک علیہ السلام بشر نہیں ہیں اور صرف نور ہیں ۔

### بريلوي دعوي

نبی پاک علیہ السلام نور ہیں اور بشری لباس میں تشریف لائے ۔

### تنقيحات

### <u>تنقیح نمبر 1:</u>

لباس بشری میں نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم کو ماننا آپ کی بشریت کی نفی ہے ۔کیونکہ لباس بشریت تو وہ پہنے گا جو بشر نہیں ہوگا جیسے جبرائیل امین بشر نہیں تو انکو لباس بشر میں آنا پڑتا تھا تو وہ بشر نہیں تھے اس لیے تو لباس بشر میں تشریف لاتے اگر بشر ہوتے تو لباس بشریت میں آنا میں آنیکی ضرورت ہی کیا تھی ۔ اس لیے نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم کو لباس بشریت میں ماننا انکار بشریت ہے ۔کیونکہ بریلوی مسلک کے علامہ سعیدی لکھتے ہیں :

بعض لوگ سیدنا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو انسان اور بشر نہیں مانتے وہ کہتے ہیں کہ آپکی حقیقت نور ہے اور بشریت آپکی صفت یا آپ کا لباس ۔ (تبیان القرآن ج2ص453) نوٹ: لباس بشریت ہو اور ہوں نور تو پھر نورانی مخلوق فرشتہ ہوئے جبکہ یہ قرآن کے خلاف ہے۔

۔۔۔ معلوم ہوگیا کہ لباس بشریت کہنا انکار بشریت جانکاتا ہے ۔(بریلوی مسلک کی روشنی )اور بریلوی مشائخ و علماء نے یوں بھی لکھا ہے :

(انوار رضا ص148 انوار كنز الايمان ص851 جمال كرم ج1ص737)

- 2)۔ اشرف جلالی کہتا ہے بشریت ہمارے نزدیک قطعی عقیدہ ہے اور اس کا انکار کفر ہے ۔
- (نور انیت مصطفیٰ سے انکار کیوں؟ ص9) 3)۔ مفتی صدیق ہزاروی لکھتا ہے: انبیاء کرام بشر تھے اور ان کے بشر ہونے کا انکار کفر ہے۔ (عقائد و عبادات ص12)

ملاحظہ کیجیے! اہل بدعت اپنے ہی اصول وتحقیق کی بنیاد پر کیا ٹھہرے ؟!

### تنقيح نمبر2:

اگر بریلوی یوں کہیں کہ ہم آپکی بشریت کو مانتے ہیں اور اس دعوی سے اقرار بشریت ہو رہا ہے نہ کہ انکار تو پھر ہماری طرف سے عرض یہ ہے کہ آپ کے علماء نے یہ جو لکھا ہے انکو بشر ماننا ایمان نہیں ۔ (تفسیر نعیمی ج1ص100مکتبہ اسلامیہ )

اور یہ جو لکھا ہےکہ جو ذات اقدس سب سےپہلے بشر (ابولبشر )سے بھی پہلے موجود ہواس مقدس ومطہر ہستی کو بشر کہنایا ماننا کس طرح صحیح ہے ۔ (انوار قمریہ ص94)

اور یہی بات مولوی عبد المجید خان سعیدی نے مصلحانہ کاوش (ص151) میں بھی نقل کی ہے۔ تو آپ اگر ''بشر'' مانتے بھی ہیں تو بات تو پھر بھی وہیں ٹھہری ۔

### تنقيح نمبر 3:

کیا آپ کو ''بشر'' کہا جاسکتا ہے؟ تو بریلوی اس دعوی کی بنیاد پر جھٹ سے کہہ دیں گے نہیں کیوں ؟تو وہ جواب میں کہیں گے کہ کسی شے کا ہونا اور بات ہے اور اس پر کسی شے کا اطلاق نہ ہونا اور بات ہے مثلا اللہ تعالی کائنات کی ہر شے کا خالق ہے یہاں تک کہ خنزیر کتے بلے الخ ۔

(ابلیس تا دیوبند ص46رسائل اولیہ ج5)

اشرف جلالی صاحب کہتے ہیں: کوئی لفظ ہوتا ہے لیکن بولاً نہیں جاتا کیا یہ سب کا عقیدہ نہیں کہ خنزیر کا خالق بھی اللہ ہے؟

(مفہوم قرآن بدلنے کی واردات ص187)

یہ بات جلالی صاحب نے بشر کہنے پر کہی ہے تو جب اُتنی رذائل چیز وں سے تشبیہ دی جائے تو اس پر فتوی بھی تو ہونا چاہیئے تو مولوی حشمت علی کی کتاب الصوارم المہندیہ میں ہے: جب رذائل کے ساته کسی چیز کو تشبیہ دی جاتی ہے تو اس سے تو ہین وتنقیص کے معنی نکلتے ہیں۔ (الصوارم المہندیہ: ص7)

اُور مُفتی احمد یار خان نعیمی لکھتے ہیں: حضور کی شان میں ہلکے لفظ استعمال کرنا ہلکی مثالیں دینا کفر ہے ۔ (نورلعرفان ص345)

اور مفتی حنیف قریشی کہتا ہے: جانوروں کے ساته کسی جنس کا ذکر کیا جائے تو یہ اسکی توہین ہے ۔ (مناظرہ گستاخ کون ص54)

تو بریلوی اپنے ہی اصول سے کیا ٹھہرے؟ فیصلہ خود کر لیجیے ۔

### تنقيح نمبر 4:

اسی دعوی کے مطابق آپ علیہ السلام کا مادہ خلقت کیا ہے ؟اگر بریلوی کہیں کہ مادہ خلقت مٹی ہے نور نہیں تو پھر دعوی ٹھیک نہیں کہ کیوں کہ جس کا مادہ خلقت مٹی ہو وہ لباس بشریت میں نہیں ہوتا بلکہ حقیقی بشر ہوتا ہے ۔اور اگر کہیں کہ مادہ خلقت مٹی نہیں نورہے تو یہ صراحۃ فاضل بریلوی لکھتے ہیں:

میں اور آبوبکر و عمر ایک مٹی سے بنے اسی میں دفن ہو نگے۔ (فتاوی افریقیہ: ص90) اور یہ بھی بریلوی ضابطہ ہے کہ ؟جو احمد رضا خان کا ہم عقیدہ نہ ہو وہ کافر ہے۔ (دیکھئے:انوار شریعت ج1ص140،الصوارم الهندیہ ص138،فتاوی صدر لا فاضل اص134)

قارئین! خود فیصلہ کر لیجیے کہ اس اعتبار سے بھی یہ لوگ کیا ٹھہرے ؟

### تنقيح نمبر 5:

یہ جو آپ نے اپنے دعوی میں لباس بشریت کی بات کی ہے کیا آپکو معلوم ہے کہ لباس انسانی اور لباس بشریت کی بات سب سے پہلے مشرکین مکہ نے کی تھی جیسا کہ بریلوی جید عالم لکھتے ہیں:

جب کفر نے دیکھا کہ .....تو کہا اے لوگو محمد بشر ہرگز نہیں محمد کے روپ میں ہمارا خدا ہی ہمارے سامنے آگیا بلکہ یوں کہو کہ محمد دراصل خدا ہیں جو بدن انسانی میں ہمارے پاس آگئے ہیں جس نے بشری پیکر میں جلوہ نمائی کی جنھوں نے آدمی کا لباس اختیار کرکے ہماری زمین پر تشریف ارزانی کی ہے۔ (تحفظ عقائد اہل سنت ص681)

معلوم ہو گیا کہ لباس انسانی کا قول سب سے پہلے مشرکین مکہ نے کیا اور دوسری بات یہ بھی معلوم ہو گئی یہ بات بھی کفر کی ہے کہ خدا آپ علیہ السلام کی صورت میں انسانی لباس میں ظاہر ہوا، اور یہی بات بریلوی اکابرین بھی کہتے ہیں مثلا مفتی احمد یار نعیمی لکھتے ہیں:

لباس آدمی بہنا جہاں نے آدمی جانا

مزمل بن کئے آئے تھے تجلی بن کے نکلیں گے

(مواعظ نعيميه حصه اول ص119وعظ نمبر 23)

مفتی فیض احمد اویسی لکھتے ہیں:

بجاتے تھے جو انی عبدہ کی بانسری ہر دم خدا کے عرش پر انی انا اللہ بن کے نکلیں گے

(شہد سے میٹھا نام محمد ص205)

مولوی محمد یار فریدی لکھتے ہیں:

حقیقت جن کی مشکل تھی تماشا بن کے نکلیں گے جسےکہتے ہیں بندہ قل ہو اللہ بن کے نکلیں گے

(ديوان محمدي ص149)

فیصلہ خود کر لیجیے کہ یہ حضرات کس کے نقش قدم پر ہیں؟!

### تنقيح نمبر 6:

معلوم ہو گیا کہ بریلوی بشر یت کے منکر ہیں جوکہ اس دعوی سے بھی ثابت ہے اور درحقیقت یہ نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم کےکمال کا منکر ہونا ہے کیونکہ مفتی احمد یار نعیمی صاحب لکھتے ہیں انبیاء کی بشریت ان کا کمال ہے تو یہ سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ و سلم کے کمال کا انکار کرنا ہے ۔

### تنقيح نمبر 7:

نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم نے اپنے لیے بشر کا لفظ پسند فرمایا خود بھی اپنے کو بشر کہا اور صحابہ کرام میں سے بھی کتنو ں نے۔

(دیکھیے ابوداؤد ج2باب کتابۃ العلم)

تو جو اس لفظ کو نا پسند کرے وہ اپنی خیر منائے کیونکہ سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ و سلم کی پسند کو نا پسند کرنے والا کافر ہے ۔

(غازى ممتاز حسين قادرى ص291)

### دلائل اہل بدعت کے جوابات

### دلیل <u>نمبر 1:</u>

قد جاءكم من الله نور وكتاب ميرليان. (سورة المائدة: 15)

### <u> جواب نمبر 1:</u>

یہاں ''نور'' سے مراد ''نور ہدایت'' ہے جیسا کہ سعیدی صاحب لکھتے ہیں کہ سید نعیم الدین مراد آبادی نے آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے نور ہدایت ہو نیکی تصریح کی ہے، زیر بحث آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ سید عالم کو نور فرمایا کیونکہ آپ سے تاریکی کفر دور ہوئی اور راہ حق واضح ہوئی۔ (تبیان القرآن ج3ص139)

اور سعید ی نے اسی جلد میں لکھا ہے کہ اکثر مفسرین نے اس نور سے مراد نور ہدایت ہونا مراد لیا ہے ۔

### جواب نمبر<u>2:</u>

بعضوں نے نور سے ''قرآن'' اور بعضوں نے ''اسلام'' مراد لیا ہے اور اکثر نے آپ صلی اللہ علیہ و سلم کا''نور ہدایت'' ہونا مراد لیا ہے اس لیے یہ آیت قطعی الدلالۃ نہیں ہے جو آپ کے

<u>لئے مفید ہو کیونکہ قطعی عقیدہ دلیل قطعی سے ثابت ہوتا ہے۔</u>

جواب نمبر 3:

\_\_\_\_\_\_ قرآن مقدس میں کئی جگہ قرآن مقدس کو بھی نور کہا گیا ہے۔ مثلاً

وأنزلنا إلرايكم نورا ميراينا. (سورة النساء: 174)

واتبعوا النور الذي أنزل معه. (سورة الاعراف: 157)

ولكن جعلناه نورا نهدي به. (سورة الشورى: 52)

فآمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزلنا. (سورة التغابن: 8)

ان آیات میں قرآن مقدس کو بھی ''نور'' کہا گیا جو کہ یقینا ہدایت ہے ہم بھی کہتے ہیں کہ سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ و سلم بھی ایسے ہی نور ہیں مگر رضا خانی کہتے ہیں کہ جیسے جبرئیل علیہ السلام نور تھے ویسے ہی سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ و سلم بھی تو جوابا گزارش ہے کہ قرآن نے کہہ دیا کہ آپ علیہ السلام فرشتہ نہیں ہیں ۔اور بریلوی اکابر نے بھی لکھا ہے فرشتہ ہوتا آپ کی ہتک تھی ۔ (مقیاس نور ص304)

تو جب فرشتہ ہونا ہتک تھی تو اس کی طرح ہونا بھی تو ہتک ہوگی لہذاآپ قرآن مقدس کی طرح نور ہدایت ہیں ۔

### جواب نمبر4:

آپ کے جسم مبارک کو نور ماننا اور بشر نہ ماننا یہ آپ کا کمال نہیں کیونکہ انسان اشر ف المخلوقات ہے اگر محض نور مانا جائے تو یہ آپکی شان وکمال کو گھٹانے والی بات ہے ۔

### <u>جواب نمبر 5:</u>

اس آیت کی تفسیر میں کسی معتبر مفسر نے اگر بریلوی حضرات کا دعوی لکھا ہو تو پیش کر و ؟ دلیل نمبر 2:

اول ماخلق الله نورى ياجابر ان الله قد خلق قبل الاشياء نور نبيك من نوره الحديث

### جواب نمبر 1:

یہ احادیث قطعی تو درکنار صحیح بھی نہیں ورنہ انکی اسناد پیش کرکے رواۃ کی توثیق پیش کی جائے ؟

### <u>جواب نمبر2:</u>

ملا على قارى لكهتے ہيں:

اول ماخلق الله نوري وفي رواية روحي ومعناهما واحد الخ و (مرقات ج 1 ص 167)

تو معلوم ہو اکہ اس سے مراد صرف یہ ہے نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم کی روح مبارک کو سب سے پہلے پیدا کیا گیا باقی ''من نورہ''سے ''نورمن نوراللہ'' ہونا مراد نہیں بلکہ یہ مراد ہے کہ اللہ تعالی کی طرف نسبت تعظیمی وتشریفی ہے ۔جیسا کہ بیت اللہ اور روح اللہ اور کلمۃاللہ میں نسبت تعظیم وتکریم کیلئے ہے ۔

### جواب نمبر 3:

اس دلیل میں یہ تو کہیں بھی نہیں کہ آپ کا مادہ خلقت نور ہے اور بشریت صرف لباس ہے ۔ جو اب نمبر 4:

سیدنا جابر کی روایت سے صرف نبی پاک علیہ السلام کا نور ہونا ثابت نہیں ہوتا بلکہ ساری کائنات کا نوری ہونا ثابت ہوتا ہے ۔اس لئے یا تو سب کو نور مانو یا پھر نبی پاک علیہ السلام کابھی جسم وجود کے اعتبار سے نور ہونایعنی مادہ خلقت نور ہونا ثابت نہیں ہوتا ۔اور پہلی حدیث کے آگے بھی بعض جگہ یوں ہے:

المؤمنون من نورى٠

کہیں ہے:

المؤمنون مني٠

اور کہیں ہے:

ومن نورى خلق كل شيء٠

سب کا مقصد یہ ہے کہ مخلوق میرے نور سے بنی ہے تو کیا اسے ماننے کیلئے بریلوی تیار ہیں کہ نبی پاک علیہ السلام کیطرح ساری مخلوق نور ہے ؟

جواب نمبر 5:

"انامن الله والمؤمنون منى" كو محدثين نے موضوع من گهڑت قرار ديا ہے:

قال العسقلاني: انه كذب مختلف فيه وقال زركشي لا يعرفه وقال ابوتيمية موضوع وقال السخاوي بو

عند الديلمي بلا اسناد • (موضوعات كبير: ص40)

### دلیل نمبر 3:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ آپ علیہ السلام نے حضرت جبرئیل علیہ السلام سے ان کی عمر پوچھی تو انہوں نے فرمایا: اس کے علاوہ میں نہیں جانتا کہ ایک ستارہ ستر ہزار سال بعد طلوع ہوتا تھا، میں نے اسے بہتر ہزار بار طلوع ہوتے دیکھا ہے۔ تو آپ علیہ السلام

نے فرمایا: یا جبرائیل! و عزة ربی جل جلالہ انا ذلک الکوکب (تفسیر روح البیان بحوالہ رشد الایمان)

### <u>جواب:</u>

اولاً ۔۔۔ یہ روایت درجہ صحت تک ہی نہیں پہنچتی۔

ثانیاً۔۔۔ عقائد کے باب میں یہ کیونکر چل سکتی ہے۔

ثالثاً۔۔۔ بات تو جسد مبارک کی چل رہی ہے، زیادہ سے زیادہ اس سے روح پاک کی تخلیق کا ذکر ہے جو کہ تمہیں مفید نہیں۔

### دعوى ابل السنت و الجماعت ديوبند

آپ علیہ السلام اور دیگر انبیاء علیہم السلام کا مادہ خلقت مٹی ہے نور نہیں اور نبی پاک علیہ السلام صفات کریمہ کے اعتبار سے نور علی نور ہیں ۔

### دلائل ابل السنت و الجماعت

### دلیل نمبر 1:

وماار سلنامن قبلك إلا جالانوحي اليهم من ابل القرى (يوسف: 109)

ترجمہ:آپ سے پہلے ہم نے جتنے(پیغمبر)بھیجے وہ مردہی تھے کہ جن کی طرف ہم وحی کرتے تھے(اوروہ)بستیوں کے رہنے والے تھے۔

### دلیل نمبر 2:

اذقال ربك للملئكةِ انى خالق بشرا من طين • (سورة ص: 71)

ترجمہ:جب تیرے رب نے فرشتوں کوکہاکہ میں مٹی سے بشرپیدا کرنے والا ہوں۔

### <u>دلیل نمبر 3:</u>

قل سبحان ربى هل كنت إلابشر ارسولا (سورة بنى اسرائيل:93)

ترجمہ: فرمادیجئے سبحان اللہ!میں توآدمی ہوں بھیجاہوا۔

### <u>دلیل نمبر 4:</u>

الله يصطفى من الملئكة رسلاومن الناس. (سورة الحج: 75)

ترجمہ: اللہ ' فرشتوں اور انسا نوں میں سے رسول منتخب کرتا ہے۔

### دلیل نمبر 5:

قل انماانابشر مثلكم يوحى الى انماالهكم الم واحد (سورة الكهف:110)

ترجمہ کہ َ دیجئے کہ میں بشرہوں جیسے تم بشر ہو ' میری طرف وحی کی جاتی ہے کہ تمہارا معبود ایک ہی ہے۔ ایک ہی ہے۔

دليل نمبر6:

قل لو کان فی الرض ملائکة یمشون مطمئنرلیان لنز لنا علرلیهم من السماء ملکارسولا (بنی اسرائیل:95) ترجمہ:کہ دیجئے کہ زمین میں اگر فرشتے مطمئن ہوکرچلتے توہم آسمان سے فرشتے کورسول بناکر بھیجتے۔

<u>دلیل نمبر 7:</u>

حضرت عائشه صديقه رضى الله عنها فرماتي بين:

كان بشرا من البشر • (شمائل ترمذي ص23باب ماجاء في تواضع رسول الله الله على آخري حديث)

دلیل نمبر8:

سیدنا براء بن عازب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم رجلا مربوعا • (شمائل ترمذی: ص1) کہ آپ میانے قد آدمی ۔ بھے -

<u>دلیل نمبر 9:</u>

سیدنا ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

اتقتلون رجلا ان يقول ربى الله (صحيح البخارى: ج1ص519، 520)

ترجمہ: کیا تم اس آدمی کو قتل کرنا چاہتے جو یہ کہتا ہے میرا رب اللہ ہے۔

دليل نمبر 10:

سیدنا جابر رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

قلنا اما الرجل الصالح فرسول الله صلى الله عليه و سلم (المشكوة: ج2ص 563)

ترجمہ: ہم (صحابہ)نے کہا: "رجل صالح" سے مراد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم ہیں ـ

دلیل نمبر 11:

حضرت عبداللہ بن عمرو رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں حضور صلی اللہ علیہ و سلم سے جوسنتا 'لکہ لیا کرتا' تو قریش نے مجھے روکااورکہاکہ تو ہرچیز لکہ لیتاہے جوسنتاہے:

ورسول الله بشريتكلم في الغضب والرضائ (سنن ابي داؤد: ج2ص568)

ترجمہ: حالانکہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ و سلم توبشرہیں، غصہ اوررضاء کی حالت میں کلام کرتے ہیں۔

معلوم بواکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کاعقیدہ بھی یہی تھاکہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم بشر ہیں۔

### <u>دلیل نمبر 12:</u>

فرشتہ کہتا ہے: ماکنت تقول فی هذاالرجل لمحمد (صحیح البخاری: ج1ص184)

فرشتہ قبر میں سوال کرتا ہے کہ تو اس آدمی یعنی محمد صلی اللہ علیہ و سلم کے بارے میں کیا کہتا ہے؟

# چند دلائل آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے سایہ ہونے پر دلیل نمبر 1:

امام حاکم ابو عبداللہ محمد بن عبداللہ الحافظ(م405ه) اپنی سند کے ساته روایت کرتے ہیں کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ایک رات نماز پڑھ رہے تھے کہ اچانک آپ نے اپنا ہاته آگے بڑھایا، پھر پیچھے ہٹالیا۔ ہم نے کہا: یا رسول اللہ ہم نے آپ کو اس نماز میں ایسی کارروائی کرتے دیکھا ہے جو آپ نے اس سے قبل نہیں کی۔ فرمایا: ہاں بلاشبہ مجہ پر جنت پیش کی گئی تو میں نے اس میں اونچے درخت

دیکھے جن کے گچھے نیچے کو جھکے ہوئے تھے تو میں نے ارادہ کیا کہ ان سے کچہ لے لوں، پس میری طرف وحی آئی یہ کہ پیچھے ہٹ جا، سو میں پیچھے ہٹ گیا اور مجہ پر دوزخ بھی پیش کی گئی جو میرے اور تمہارے درمیان تھی یہاں تک اس کی آگ کی روشنی میں میں نے اپنا اور تمہارا سایہ دیکھا، پس میں نے تمہیں اشارہ کیا کہ پیچھے ہٹ جاؤ، سو میری طرف وحی آئی کہ ان کو ان کی جگہ پر ٹکا رہنے دے کیونکہ تو نے اسلام قبول کیا اور انہوں نے بھی، تو نے جہاد کیا اور انہوں نے بھی، پس میں تیری ان پر بجز نبوت کے اور کوئی فضیلت نہیں دیکھتا، پس میں نے اس سے یہ نتیجہ تیری امت میرے بعد فتنوں میں مبتلا ہوگی۔

(مستدرك الحاكم: ج4 ص456 قال الحاكم و الذہبى: صحيح)

### دلیل نمبر 2:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ فرماتی ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ایک سفر میں تھے اور اس سفر میں بعض دیگر ازواج مطہرات بھی آپ کے ساته تھیں۔ حضرت صفیہ رضی اللہ عنہ کا اونٹ بیمار ہوگیا۔ حضرت زینب رضی اللہ عنہا کے پاس اپنی ضرورت سے زائد اونٹ تھا۔ آپ نے فرمایا کہ صفیہ کا اونٹ بیمار ہے اے زینب! اگر اسے اپنا فالتو اونٹ دے دے تو بہتر ہوگا۔ انہوں نے کہا : کیا میں اس یہودیہ کو اونٹ دے دوں؟ ان کے اس نامناسب جواب سے آپ ناراض ہوگئے اور آپ نے ذوالحجہ، محرم دو یاتین ماہ حضرت زینب رضی اللہ عنہا کے پاس جانا ہی ترک کردیا۔ حضرت زینب رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں آپ سے نامید ہوگئی اور میں نے اپنی چار پائی وہاں سے ہٹا دی ، فرماتی ہیں کہ میں اسی حالت میں تھی کہ اچانک ایک دن دوپہر کے وقت میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا سایہ دیکھا جو میری طرف آرہا تھا۔

(طبقات ابن سعد: ج8 ص126)

اس حدیث کے کے راوی یہ ہیں:

(1): عفان بن مسلم رحمه الله:

آپ صحاح ستہ کے راوی ہیں۔ امام عجلی رحمہ اللہ ان کو ثقہ اور ثبت کہتے ہیں ، امام ابو حاتم رحمہ اللہ ان کو ثقہ، امام اور متقن کہتے ہیں، علامہ ابن سعد رحمہ اللہ ان کو ثقہ، کثیر الحدیث، ثبت اور حجت کہتے ہیں ، امام ابن خراش ان کو ثقہ من خیار المسلمین اور محدث ابن قانع ان کو ثقہ اور مامون کہتے ہیں۔ امام ابن حبان ان کو ثقات میں شمار کرتے ہیں۔ (تہذیب التہذیب: ج7 ص231 تا 234)

(2): حماد بن سلمه رحمه الله:

علامہ ذہبی ان کو الامام، الحافظ اور شیخ الاسلام لکھتے ہیں۔ (تذکرۃ الحفاظ: ج1 ص189) (3): ثابت بنانی رحمہ اللہ:

یہ بھی صحاح ستہ کے مرکزی راوی ہیں۔ امام نسائی اور امام عجلی ان کو ثقہ کہتے ہیں۔ علامہ ابن سعد ان کو ثقہ اور مامون کہتے ہیں۔ محدث ابن حبان ان کو ثقات میں شمار کرتے ہیں۔ (تہذیب التہذیب: ج3 ص3)

(4): شميسه رحمها الله:

حافظ ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مقبولة من الثالثة • (تقریب التہذیب: ص473) کہ یہ تیسرے طبقے کے راویوں میں سے ہے اور مقبول ہے اور ان پر کسی کی کوئی جرح منقول نہیں ہے۔

ہے۔ (5): حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا:

غرضیکہ اس روایت کے سب راوی ثقہ ہیں اور یہ روایت مسند احمد اور مجمع الزوائد میں بھی ہیں، اس کے الفاظ آخر میں یوں ہیں:

" یعنی جب ربیع الآول کا مہینہ آیا تو آپ میرے پاس آئے ، فرماتی ہیں کہ جب میں نے آپ کا سایہ دیکھا تو میں نے کہا: یہ سایہ تو مرد کا ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم میرے پاس آتے نہیں تو یہ کون ہے؟! اتنے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم داخل ہوگئے۔ (مسند احمد: ج6ص336، مجمع الزوائد: ج4ص323)

## سایہ نہ ہونے والی روایت اور اس کا جواب

اخرج الحكراليم الترمذي عن ذكوان ان رسول الله (صلى الله عارليه وسلم) لم يكن يرى له ظل في شمس

و لاقمر ٠

(الخصائص الكبرى: ج1 ص68)

#### جواب:

حکیم ترمذی ایک صوفی منش بزرگ تھے جن کی تالیفات میں رطب و یابس موجود ہے۔ اس حکیم ترمذی کی کتاب ''نوادر الا صول فی معرفۃ اخبار الرسول'' ہے، انہوں نے اس کتاب میں روایت کو مرسلاً ذکر کیا ہے، پھر اسی روایت کو علامہ سیوطی رحمہ اللہ نے اپنی کتاب ''الخصائص الکبری'' میں نقل کیا ہے لیکن اگر اس روایت پر غور کیا جائے اور محدثانہ نظر سے دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ روایت سراسر غلط اور بے اصل ہے کیونکہ اس روایت کو عبدالرحمن بن قیس الزعفرانی اور عبدالملک بن عبداللہ الولید ، ذکوان کے واسطے سے بیان کرتے ہیں جو دونوں غیر معتبر ہیں۔ اب ان دونوں راویوں پر بحث کر لی جائے، اگر یہ راوی ثقہ اور معتبر ہیں تو روایت قابل قبول ہے ورنہ اس کی کوئی حیثیت نہیں۔

چنانچہ پہلا راوی ''عبدالرحمن بن قیس الزعفر آنی'' ہے۔ اس کے بارے میں علامہ سیوطی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ''ھو کذاب وضاع'' یعنی وہ جھوٹا اور جھوٹی من گھڑت روایتیں بنانے والا تھا۔ (مناہل الصفا فی تخریج احادیث الشفاء: ص7)

اور علامہ ملا علی قاری رحمہ اللہ دونوں کے متعلق فرماتے ہیں:

اما ذكره الحكيم الترمذي في نوادر الاصول عن عبدالرحمن بن قيس مطعون عن عبدالملك بن

عبدللم بن الوليد و هو مجهول ( شرح الشفاء بر حاشيه خفا جي: ج3ص682)

ملا على قارى رحمہ اللہ كے نزديك نوادر الاصول كى زير بحث روايت كے دونوں رواى مجروح ہيں ـ

علامہ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

عبد الرحمن بن قرايس الضبي أبو معاوية الزعفر اني متروك كذبه أبو زرعة وغراياره •

(تقريب التهذيب: رقم الترجم 3989)

کہ عبدالرحمن بن قیس الضبی ابو معاویہ متروک ہے(جس سے روایت لینا جائز نہیں) اور ابو زرعہ نے اسے جھوٹا کہا ہے۔

چنانچہ نوادر الاصول کے بارے میں شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں: نوادر الاصول اکثر احادیث غیر معتبر دارد• (بستان المحدثین ص 68)

ترجمہ: نوادر الاصول کی اکثر حدیثیں غیر متعبر ہیں ۔

نیز یہ روایت مشاہدہ کے بھی خلاف ہے کیونکہ آپ کے بشر ہونے میں تو فریق مخالف کو بھی اختلاف نہیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ظاہری جسم کے مرئی ہونے کا فریق مخالف بھی غالباً انکار نہ کر سکے گا۔ جیسے بقیہ انسان مرئی اور جسم دار ہیں اور ان کے سائے بھی ہیں اسی طرح سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا بھی جسم تھا پھر سایہ نہ ہونا چہ معنی دارد؟!! الا یہ کہ جب تک کوئی یقینی اور قطعی دلیل اس عام لازم سے آپ کو مخصوص اور مستثنی نہ کر دے اور یہ ان شاء اللہ تعالی قیامت تک فریق مخالف ثابت نہ کر سکے گا۔ اس لیے سایہ نہ ہونے کا عقیدہ لغو اور باطل ہے اور اس کے بطلان پر واضح احادیث موجود ہیں۔ بریلوی حضرات کے بہت بڑے عالم مولوی عبد الدائم دائم صاحب نے سیر سید الوری کا سایہ تھا اور اس کا انکار نہیں کرنا چاہیے۔

بسم اللہ الرحمٰن الرحيم

### عبار اتِ اكابر

1

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّي وَنُسَلِمُ عَلَى رَسُولِمِ الْكَرِيْمِ امَّابَعْدُ!

#### تمهیدی معروضات:

حضرات اکابرین رحمہم اللہ کی عبارات پر مخالفین کی طرف سے کئے گئے اعتراضات اور ان

کے جوابات شروع کرنے سے پہلے چند باتیں عرض خدمت ہیں۔ [۱]: امن وسکون کو برقرار رکھنے کے لیے یہ اصول اپنایا جائے کہ عبارت کا مطلب مصنف خود ہی بیان کر ہے۔

مگر فاضل بریلوی اور اس کے چاہنے والوں نے اس اصول کو یکسر نظر انداز کر عبارت کسی کی اور مطلب اپنی طرف سے بناکر وار کیے بلکہ بعض موقعوں پر تو فاضل بریلوی وغیرہ سے یوں بھی ہوا ہےجسے شہید اسلام مصلح الامۃ حضرت مولانا محمد یوسف لدھیانوی رحمہ اللہ نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے، موصوف لکھتے ہیں:

"راقم الحروف غور وفكر كے بعد اس نتيجہ پر پہنچا ہے كہ جناب مولانا احمدرضا خان صاحب کا قلم اور حجاج بن یوسف کی تلوار توام (جڑواں) پیدا ہوئے تھے۔ ان کے قلم کو تکفیر کا وہی چسکا تھا جو حجاج کی تلوار کو خون آشامی کا وہ فطرتاً مجبور تھے کہ دنیا بھر کے مسلمانوں کو تیغ تکفیر سُے نیم بسمل کریں ، اگر کسی کی کوئی عبارت یا عبارت کا ناتمام جملہ انہیں ایسا مل جاتا جو ان کے ذوق کافر گری کی تسکین کا سامان بن جا تا تو وہ اسے کافی سمجھتے تھے اور اس کی دوسری تحریروں سے آنکھیں بند کر لینا فرض سمجھتے تھے اور اگر خدانخواستہ انہیں ایک آدھ جملہ بھی میسر نہیں آتا تو وہ اپنے دوق کی تسکین کے لیے خود ہی ایک عبارت بنا کر کسی صاحب سے منسوب کر دیتے اور اس کی بنیاد پر انہیں کافر گری کا جواز مل جاتا، وہ شخص ہزار چیخے، چلائے، شور مچائے کہ یہ عبارت میری نہیں،میں ایسی عبارت لکھنے پر لعنت بھیجتا ہوں مگر خان صاحب فرماتے ہیں کہ یہ عبارت ہم نے تمہارے نام سے چھاپی ہے اور اتنی مدت سے چھاپ رہے ہیں ، لَہٰذا تمہیں تسلیم کرنا ہوگا کہ عبارت تمہاری ہے اور اُس لیے تم کافر ہو ۔

میں نے یہ جو کچه لکھا ہے یہ ظرافت نہیں بلکہ واقعہ ہے۔ خان صاحب کو دو بزرگ ایسے ملے جن کی تحریر میں ان کو کوئی کلمہ کفر نہیں مل سکا جس کی بنیاد پر انہیں کافر بناتے، اس لیے خان صاحب نے ایک صاحب کی طرف تو خود ایک عبارت بنا کر منسوب کردی او ران پر کفر کا فتوی صادر کرکے اکابر حرمین سے ان کو رجسٹری کروایا۔ یہ شخصیت قطب العالم حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی نوراللہ مرقدہ کی تھی... اس فتوے کی جس پر خان صاحب نے تکفیر کی بنیاد رکھی ہے حضرت گنگوہی رحمہ اللہ کے فرشتوں کو بھی خبر نہیں تھی اور جب اس کا علم ہوا تو اس سے براءت کا اظہار فرمایا اور ایسا لکھنے والسر كو ملعون قرار ديا. (فتاوي رشيديه ص208 الجنة لاهل السنة: ص 93)

مگر جناب خان صاحب کا اصرار مدت العمر یہی رہا کہ چونکہ ہم آپ کی طرف اس عبارت کو منسوب کر کے کفر کا فتوی رجسٹری کرواچکے ہیں لہذا یہ عبارت یقیناً آپ ہی کی ہے اور ہونی چاہیے اور لطف یہ کہ آج تک حضرت گنگوہی رحمہ اللہ کے انکار کے باوجود خان صاحب اور ان کی جماعت کا اصرار باقی ہے۔

کچه اسی قسم کا حادثہ خان صاحب کو حضرت حجۃ الاسلام مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمہ اللہ قدس سرہ کے بارے میں پیش آیا ، خان صاحب کا قلم حضرت مرحوم کو کافر بنانے کے لیے بے تاب تھا مگر مشکل یہ تھی کہ حضرت رحمہ اللہ کے دفتر تحریر میں خان صاحب کو ایک فقرہ بھی ایسا نہ مل پاتا تھا جس کی بنیاد پر ان کی تیغ تکفیر نیام سے باہر نکل آتی ، اس مشکل کاحل خان صاحب نے یہ تلاش کیا کہ حضرت نانوتوی رحمہ اللہ کی اس کتاب سے جو صرف مسئلہ ختم نبوت پر لکھی گئی اور جن میں منکرین ختم نبوت کو صاف الفاظ میں ''کافر '' کہاگیا ہے، تین جملے تلاش کیے اور ان کو آگے پیچھے جوڑ کر مربوط اور عباراتِ اكابر

مسلسل عبارت بناڈالی۔ پس خان صاحب کی تکفیر کے لیے جواز پیدا ہوگیا۔ خان صاحب نے جس چابکدستی سے تین الگ الگ جگہ سے تحذیر الناس کے ناتمام جملوں کو ملاکر ایک مکمل عبارت تیار کرائی وہ ان کی مہارت فن کا شاہکار ہے۔

رحفہ قادیانیت از شہیدِ اسلام: ج2 ص132 تا 134)

بریلویوں کے بڑے عالم مولوی خلیل احمد برکاتی نے بھی یہ ثابت کیا ہے کہ فاضل بریلوی کو عباراتِ غیر میں تحریف کا چسکا تھا۔

اب آئیے عبارات کی طرف! ہم صرف حسام الحرمین میں اکابر دیوبند پر کیے گئے اعتراضات کا جائزہ مختصراً عرض کرتے ہیں۔

## الزام بر حجة الاسلام مولانا محمد قاسم ناناتوي رحمه الله

حضرت نانوتوی کی عبارات کو سمجھنے سے پہلے تھوڑی سی تمہید:

اس کے لیے ہم حضرت العلامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب حفظہ اللہ تعالیٰ کے ارشادات سے چند باتیں عرض کر رہے ہیں:

یوں سمجھیے ایک کمرے میں 10 آدمی یکے بعد دیگرے داخل ہوئے، کیا کوئی بھی یہ کہے گا کہ آخری آدمی ان سب سے افضل ہے کیونکہ وہ آخر میں آیا؟ ہر گز نہیں۔ اسی طرح سیدنا علی کا کہ آخری آدمی ان سب سے مگر افضل پہلے خلفاء ہیں۔ تو معلوم ہوا محض آخر میں آنے کی وجہ سے آدمی افضل نہیں ہوتا۔ تو پھر سوال پیدا ہوتا ہے کہ قرآن نے تو خاتم الانبیاءکی اسی وصف کی وجہ سے تعریف کی ہے۔ جب محض آخر میں آنا افضلیت کی بات اور دلیل نہیں تو اس آیت سے تعریف کیونکر ثابت ہو گی؟!

اس اشکال کا جواب یہ ہے کہ چونکہ ہمارے نبی محترم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان اعلیٰ اور مقام و مرتبہ سب سے بلند بالا ہے اس لیے آپ کو آخر میں مبعوث کیا گیا۔ تو آپ کے آخری نبی ہونے کی وجہ اور علت یہ ہے کہ آپ علیہ السلام کی شان و مقام و مرتبہ سب سے اعلیٰ ہے۔ یہیں ایک اعتراض ہو سکتا ہے کہ کیا یہ ضروری ہے کہ جس کی شان سب سے زیادہ ہو اس کو آخر میں بھیجا جائے؟ تو ہم اس کے متعلق یہ عرض کرتے ہیں کہ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پہلے بھیج دیا جاتا تو آپ کے بعد آنے والے نبی مقام میں کم ہونے کی وجہ سے ان کے لائے ہوئے احکامات بھی نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے احکامات سے مقام میں کم ہوتے یہاں قرآن تھا وہاں صحائف یا دیگر کتب ہوتیں، تو پھر اعلیٰ احکام کو ادنیٰ کے ذریعے منسوخ کر دیا جاتا۔

اور اگر درمیان میں بھی آتے تو بھی یہی صورت بنتی کہ نسخ اعلیٰ بالادنیٰ ہوتا یعنی کم مقام والے احکامات کے ذریعے اعلیٰ شان و مقام والے احکام منسوخ ہوجاتے جو کہ حکمت خداوندی کے خلاف ہے کیونکہ حکمت تو یہ ہے :

مَا نَسْنَحْ مِنْ آیَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَیْرِ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا الایۃ یعنی جو آیت ہم منسوخ کرتے ہیں یا بھلاتے ہیں تو اس سے بہتر یا اسی جیسی (آیت) لے آتے ہیں۔

تو نہ تو آپ علیہ السلام کے برابر کوئی تھا آور نہ افضل، اسی وجہ سے آپ کا آخر میں آنا آپ کا کمال ہے۔ اب سوال پیدا ہوا کہ آپ علیہ السلام کے برابر یا افضل کیوں کوئی نہیں ہو سکتا؟

تو اس کا جواب یہ ہے کہ اوصاف کی دو قسمیں ہیں؛ ذاتی اور عرضی۔ ذاتی اس وصف کو کہتے ہیں جو اپنے موصوف کے لیے شروع ہی سے ثابت ہو اور عرضی کہتے ہیں کہ جو اپنے موصوف کے لیے شروع ہی سے نو نہ ہو، البتہ بعد میں ثابت ہو یا ذاتی اس وصف کو کہتے ہیں کہ موصوف کے لیے شروع ہی سے تو نہ ہو، البتہ بعد میں ثابت ہو یا ذاتی اس وصف کو کہتے ہیں جو اپنا نہیں ہوتا بلکہ کسی کے ذریعے سے ملتا ہے۔ مثال کے طور پر یہ درودیوار روشن ہیں، ان چر روشنی سورج کی ہے تو درودیوار کی روشنی عرضی ہے ذاتی نہیں، اس لیے رات کو یہ روشن نہیں اور سورج کی روشنی ذاتی ہے،وہ کبھی بھی اس سے جدا نہیں ہوتی۔اسی طرح چاند کی روشنی اپنی نہیں بلکہ اس میں روشنی سورج سے آ رہی ہے۔ تو چاند کی روشنی جن چیزوں پر پڑتی ہے ان کو روشنی چاند کی وجہ سے ملی۔ اب سلسلہ چلا کہ رات کو مختلف اشیاء روشن ہیں چاند کی وجہ سے اور چاند روشن ہیں سورج پر آ کر ختم ہوا۔ اسی طرح د یکھیے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی روح مبارکہ کوجب پیدا کیا گیا تو اسے نبوت سے سرفراز کیا گیا اور باقی نبیوں کو نبوت بعد میں ملی۔ گویا آپ علیہ السلام موصوف بالذات ہوئے سے سے سرفراز کیا گیا اور باقی نبیوں کو نبوت بعد میں ملی۔ گویا آپ علیہ السلام موصوف بالذات ہوئے

عباراتِ اكابر

وصف نبوت سے اور باتی انبیاء موصوف بالعرض ہوئے۔جب اللہ تعالیٰ نے آپ علیہ السلام کو دنیا میں بھیجا تو اپنی حکمت کاملہ سے آپ کی یادداشت کے اوپر حکمت کے پردے لٹکا دیئے،آپ علیہ السلام کو پچھلا منظر یاد نہ رہا۔ جب آپ کی عمر مبارک 40سال کو پہنچی توپھر آگاہ فرمایا کہ اپنی نبوت کا اعلان فرما دیں۔ القصہ آپ علیہ السلام اس وصفِ نبوت سے موصوف بالذات ہیں تبھی تو آپ ارشاد فرما رہے ہیں کہ:

کنت نبیاً و آدم بین الروح و الجسد کہ میں اس وقت بھی نبی تھا جب آدم روح اور جسد کے مابین تھے۔

اب دیکھیے کہ موصوف بالعرض کا قصہ موصوف بالذات پر ختم ہو جاتاہے۔ جیسے رات کو روشنی جو مختلف چیزوں پر ہے یہ آتی ہے چاند سے اور چاند کی روشنی آئی سورج سے اور یہاں سورج پر پہنچ کر سلسلہ ختم ہو گیا۔ اسی طرح تمام انبیاء کی نبوت آپ علیہ السلام کے وسیلے سے ان کو ملی ہے اور آپ علیہ السلام کی نبوت بالذات ہے یعنی کسی کے وسیلے سے نہیں ملی تو یہ سلسلہ آپ علیہ السلام پر پہنچ کر ختم ہو گیایعنی آپ علیہ السلام پر تمام کمالات کو ،تمام محاسن و فضائل کو ختم کر دیا گیا۔اس کو ''ختم نبوت مرتبی'' کہتے ہیں۔ یہ مقام و مرتبہ اس وقت سے ملا جب آدم علیہ السلام پیدا بھی نہیں ہوئے تھے لیکن اس ختم نبوت مرتبی کے باوجودانبیاء تشریف لائے رہے اور سلسلہ نبوت چاتا رہے اور جب آپ اس دنیا میں تشریف لائے تو آپ نے اعلان فرما دیا کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔ تو پھر ختم نبوت زمانی کہ آپ کے زمانہ کے بعد کوئی نبی نیا نہیں آئے گا، بھی آپ کو حاصل ہو گئی۔اب دو قسم کی ختم نبوت ہوئیں:

- 1- ختم نبوت مرتبی
- 2- ختم نبوت زمانی

پہلی کا مطلب یہ ہے کہ آپ کی وجہ سے سب کو عزت و عظمت اور کمال نصیب ہوا، آپ تما مراتب و مقامات میں آخری ہیں۔

دوسری کا مطلب یہ ہے کہ آپ کی تشریف آوری پر نبوت کا دروازہ بند کر دیا گیا کہ اب کوئی نبی پیدا نہ ہو گا۔

ہمارے نزدیک دونوں قسم کی ختم نبوت پر ایمان رکھنا ضروری ہے۔

ایک دوسری طرح سے دیکھتے ہیں:

ایک ''نقطہ'' ہوتا ہے آور اسے مرکز دائرہ بھی کہتے ہیں اور ایک اس کے گرد دائرہ ہوتا ہے اس کو ''محیط'' کہتے ہیں۔ اب دائرہ کا اس مرکز سے پورا تعلق ہوتا ہے اور دائرہ اسی مرکز کی وجہ سے بنتا ہے۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم مرکز نبوت ہیں اور باقی انبیاء دائرہ نبوت ہیں۔ مرکز نہ ہو تو دائرہ کہاں؟ تو یہ دائرہ اسی مرکز کی وجہ سے ہوتا ہے۔ توتمام انبیاء کو نبوت سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی وجہ سے ملی اور سارے انبیاء کا سلسلہ نبوت آکر آپ علیہ السلام پر ختم ہو جاتا ہے۔ اس کو ''ختم نبوت زمانی'' کہتے ہیں اور اللہ نے شان و مرتبہ و مقام و منصب کو بھی آپ پر ہی ختم فرما دیا،تو اسی کو ''ختم نبوت مرتبی'' کہتے ہیں۔

القصہ سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دونوں قسم کی ختم نبوت حاصل ہے۔ قادیانی صرف ایک مانتے ہیں اور یہ مسلمان صرف ختم نبوت مرتبی مانتے ہیں اور یہ مسلمان صرف ختم نبوت زمانی مانتے ہیں۔ تو اللہ تعالیٰ کی حکمت دیکھیے کہ قادیانی سے برسوں پہلے خدا تعالیٰ نے مولانا نانوتوی رحمہ اللہ کو پیدا کیا اور ان سے یہ جواب دلوا دیا کہ ہم مسلمان دونوں پر ایمان رکھتے ہیں۔اس طرح قادیانیوں کامنہ بند کردیا۔

اس بات کو دوبارہ ذہن نشین فرما لیں کہ مولانا نانوتوی نے یہ نہیں فرمایا کہ آخر میں آنے میں کوئی فضیلت نہیں بلکہ آپ نے یہ فرمایا ہے کہ آخر میں آنے میں بالذات فضیلت نہیں یعنی بالعرض تو فضیلت ہے اور وہ ہم عرض کرچکے ہیں۔ (ماخوذ ازمناظرے مباحثے بتغیر یسیر)

اب دیکھیے اصل عبارات کو: ''اگر آپ علیہ السلام کے زمانہ میں بھی بالفرض نبی موجود ہو تو بھی ختم نبوت میں فرق نہیں پڑتا ۔''

تو اس سے مراد حجۃ الاسلام رحمہ اللہ کی یہ ہے کہ" خاتمیت مرتبی" میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ کیونکہ یہ تو آپ کو شروع ہی سے حاصل تھی اور دیگر انبیاء تشریف لاتے رہے تو فرق نہ پڑتا۔ اب اگر بالفرض و المحال کوئی نبی آ جائے تو کیسے فرق پڑے گا؟ سوال ہوگا کہ خاتم زمانی

میں تو فرق پڑے گا۔جواب یہ ہے کہ بالکل پڑے گا، اسی لیے تو حجہ الاسلام نے "بالفرض" اور "اگر" جیسے لفظ استعمال کیے ہیں کہ ایسا ہو نہیں سکتا کہ آپ علیہ السلام کے بعد کوئی نیا نبی آئے۔ یہ عبارت تو صرف خاتمیت مرتبی کو ہی سامنے رکھتے ہوئے حضرت نے فرمائی ہے۔اگر آپ رحمۃ اللہ علیہ نبی کے آنے کو جائز مانتے ہوتے تو آپ "فرض" کیوں کرتے اور یہ بات تو فاضل بریلوی بھی لکھتے ہیں کہ فرض محالات جائز ہے۔

(اللہ جھوٹ سے پاک ہے ص139)

تو اعتراض کیوں؟ باقی ختم نبوت زمانی کا خیال کر کے اسے محال سمجھا کہ آپ کے بعد کوئی نبی آئے تبھی تو فرض کیا۔ جیسے بریلویوں نے لکھا ہے کہ اگر مرزا قادیانی نبی ہوتا تو سیدنا ابراہیم کی اولاد سے ہوتاتو جیسے یہ ''اگر'' کہنے سے نبی بن نہیں گیا تو یہاں بھی ''بالفرض'' اور ''اگر''کہنے سے نئے نبی کے آنے کو ممکن نہیں مانا جا رہا بلکہ محال ہی مانا جا رہا ہے کیونکہ محال کو ہی فرض کیا جاتا ہے نہ کہ ممکن کو بعض لوگ یہ بھی کہہ دیتے ہیں کہ خاتم زمانی کو خاتم مرتبی کے لیے لازم مانتے ہو، جب نیا نبی آ جائے خاتم زمانی ٹوٹ گیا اور جب وہ نہ رہا تو ملزوم بھی نہ رہا۔

تو جواباً عرض ہے کہ اسی لیے تو حجۃ الاسلام نے ''بالفرض'' اور ''اگر'' کا لفظ کہا ہے یعنی ایسا ہونامحال ہے نا کہ ممکن، اور محال کو فرض کرنا جرم نہیں۔ قرآن مقدس میں بھی محالات کو فرض کیا گیا ہے جیسے اگر رحمن کا بیٹا ہوتا ۔۔الخ، اور اگر زمین و آسمان میں اللہ کے سوا دوسرے خدا ہوتے الخ...

ایک اور بات بھی ملحوظ رہے کہ حجۃ الاسلام حضرت نانوتوی ختم نبوت زمانی کے قائل ہیں اور منکر کو کافر کہتے ہیں۔ دیکھیے شیخ العرب و العجم حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

"حضرت مولانا نانوتوی رحمۃ اللہ علیہ حضور اکرم علیہ الصلواۃ و السلام کے خاتم زمانی ہونے کی پانچ دلیلیں ذکر فرما رہے ہیں۔ تین دلیلیں آیتِ قرآنی سے، ایک حدیث سے اور ایک اجماع امت سے۔ آیت قرآنی اس بارے میں ہے "ما گان مُحَمَّدٌ أَبَا أُحَدٍ مِّنْ رِّجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّسُوْلَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِیّنَ"

[دلیل نمبر1] پس لفظ ''خاتم النبیین''یا تو عام مانا جائے کہ جس کے دو افراد ہوں؛ ایک خاتم مرتبی اور دوسرا خاتم زمانی اور لفظ ''خاتم'' کا دونوں پر اطلاق اس طرح کیا جاتا ہے جیسے کہ مشترک معنوی اپنے متعدد افراد پر اطلاق کیاجاتا ہے۔ (جیسے لفظ ''عین'' کئی معنوں میں مشترک ہے، ہر ایک پر برابری کے ساته بولا جاتا ہے۔ از ناقل) پس اس دلیل سے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ہر دو وصف اس آیت سے ثابت ہوں گے۔ (اور یہ دلالت مطابقی ہے کہ لفظ اپنے کل موضوع لہ پر دلالت کرے۔ از ناقل) یہ دلیل اول کی اجمالاً تقریر ہوئی۔

[دلیل نمبر2] اور دلیل ثانی کی تقریر یہ ہے کہ لفظ ''خاتم'' کے معنی حقیقی خاتمیت مرتبی کے لیے جاویں اور خاتمیت زمانی معنی حقیقی نہ ہوں بلکہ مجازی ہوں لیکن آیت میں مراد ایسے معنی ہوں کہ جو معنی حقیقی اور مجازی دونوں کو شامل ہوں بطریق عموم مجاز کے۔ اس صورت میں ہر دو وصف کاثبوت آپ کی ذات پاک کے لیے ظاہر ہے۔

[دلیل نمبر3] اور دلیل ثالث یہ ہے کہ معنی حقیقی خاتم کے خاتمیت مرتبی کے ہیں لیکن خاتمیت مرتبی کے ہیں لیکن خاتمیت مرتبی کو خاتمیت زمانی لازم ہے۔ (تاکہ نسخ الاعلی بالادنی لازم نہ آئے، اسی لیے یہ ختم زمانی ختم مرتبی کو لازم ہے۔ از ناقل) اس لیے بدلالت التزامی آیت خاتمیت زمانی پر دلالت کرے گی اور اس آیت سے خاتمیت مرتبی اور زمانی کا ثبوت لازم آئے گا۔

[دلیل نمبر4] دلیل چہارم یہ کہ احادیث متواترہ سے ثابت ہو گیا کہ آنجناب صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی نہ ہو گا، اس لیے ثبوت خاتمیت زمانی کاضرور ہو گا اور منکر اس کا اسی طرح کافر ہو جیسے کہ منکر احادیث متواترہ کا لیکن ان احادیث کا تواتر لفظی نہیں تواتر معنوی ہے۔

[دلیل نمبر5] دلیل پنجم یہ ہے کہ اجماع امت کامنعقد ہو گیا ہے کہ آنجناب علیہ الصلولۃ والسلام خاتم الانبیاء زماناً ہیں اور اقرار اجماع کاکرنا ضروری ہے اور منکر اس کا کافر ہے۔'' (الشہاب الثاقب ص 73، 74)

عباراتِ اكابر

#### فاضل بریلوی نے عبارتوں کو نقل کرنے میں قطع و برید سے کام لیا۔ وضاحت پیش خدمت

·*\_\_* 1 ...

1- تین عبار توں کو ایک بنا دیامثلاً عربی عبارت جو بنائی وہ یہ ہے:

و لو فرض فى زمنه صلى الله عليه وسلم بل لوحدث بعده صلى الله عليه وسلم نبى جديد لم يخل ذالك بخاتميتم و انما يتخيل العوام انه صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين بمعنى آخر النبيين مع انه لا فضل فيه اصلا عند ابل الفهم.

(حسام الحرمين عربي اردو، ص19)

ولو فرض فی زمنہ صلی اللہ علیہ وسلم (ایک ٹکڑا)، بل لوحدث بعدہ صلی اللہ علیہ وسلم نبی حدید لم یخل ذالک بخاتمیتہ (دوسرا ٹکڑا)، و انما یتخیل العوام سے آخر تک۔(تیسرا ٹکڑا)

پہلا ٹکڑا: تحذیر الناس کے ص 14 کا ہے۔ اس کے شروع اور آخر سے عبارت کو کاٹ دیا۔

دوسرا ٹکڑا: ص28 کا اس کے ساتہ بھی یہی حشر کیا

تیسرا ٹکڑا: پھر ص3 کا ٹکڑا لیے آئے اور اس کے ساتہ بھی یہی حشر کیا۔

ہمارا سوال ہے بریلوی حضرات سے کہ اگر تمہارے بقول تینوں ٹکڑے کفر تھے تو یہ بتاؤ کہ سیاق و سباق کے کاٹنے کی ضرورت کیاتھی اور عبارات میں تقدیم و تاخیر کہ پہلے والی عبارت کو آخرمیں لانے اور آخر والی عبارت کو درمیان میں لانے کی اور درمیان والی عبارت کو شروع میں لانے کی ضرورت ہی کیا تھی۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگروہ عبارات کفریہ ہوتیں تو فاضل بریلوی کو اس دوڑ دھوپ کی ضرورت نہ تھی؟

پھرفاضل بریلوی نے یہ بھی نہیں بتایا کہ عبارات تین ہیں بلکہ ایک ہی بنا کر دکھائی۔پھر درمیان میں کچہ فاصلہ بھی نہیں رکھااور تواور ترتیب بھی بہت ہی خاص انداز میں بنائی:

پہلے ص14 پھر ص 28 پھر ص 03

یعنی ترتیب کو نہ شروع سے کیا کہ چلو ص 03 پھر ص 14 پھر ص 28 ہو یا اُلٹ کر کے ص28، ص14، ص3 ہوتے۔خدا برا کرے اس تعصب کا۔

بہر حال سیاق و سباق سے عبارات کو کاٹ کر ان عبارات کو پیش کیا جو کہ کبھی بھی تکفیر کے لیے مفید نہیں کیونکہ بریلوی مناظر علامہ اشرف سیالوی صاحب، پیر نصیر الدین گولڑوی صاحب کو مخاطب کر کے لکھتے ہیں:

آپ نے بندہ کے مقالم میں سے صرف ایک عبارت سیاق و سباق سے کاٹ کر اور پورے مضمون ومفہوم اور بنیادی مطلب و مقصد کو قارئین سے پوشیدہ رکہ کر جس تحکم اور سینہ زوری اور ظلم اور تعدی اورناانصافی و بے اعتدالی کا مظاہرہ کیا اورباری تعالیٰ کی مشکلات سے سبکدوشی کا عنوان قائم کرکے اس کومیرا عقیدہ قرار دے دیا ہے۔ اور کفر کا فتویٰ پھر جڑ دیا۔ (ازالۃ الریب ص71)

یہی بات ہم کہہ رہے ہیں کہ فاضل بریلوی نے ظلم و تعدی کر کے سیاق و سباق کوکاٹ کر نانصافی کر کے ہماری عبارات کا مطلب نانصافی کر کے ہماری عبارات کا مطلب گھڑا ہے ہم اس خود کشیدہ مطلب سے بری ہیں۔ خود کشیدہ مطلب سے اگر سیالوی صاحب کافر نہیں ٹھہرتے تو ہم کو کیوں کافر ٹھہرایا جاتا ہے؟

<u>نمبر2:</u>

مرزا قادیانی کے اقوال نقل کر کے آگے لکھا ہے: منہم الوہابیہ (حسام الحرمین)

یعنی یہ وہابیہ مرزائیوں سے ہیں حالانکہ دنیا جانتی ہے یہ مرزائی نہ تھے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ یہ فتوی ہمارے اکابر کو مرزائی بتلا کر لیا گیا ہے اس لیے اس فتوے کی کوئی حیثیت نہیں۔ نمبر 3:

حسام الحرمین میں عبارات عربی میں بنائی گئیں حالانکہ ہماری کتب اردو میں تھیں اور حرمین شریفین کے علماء اردو نہ جانتے تھے۔ فاضل بریلوی نے علمائے دیوبند کی اردو عبارات کو غلط انداز میں عربی میں نقل کرکے دھوکہ دہی سے کام لیا اور بقول بریلویہ کے محض مخالف کے بیان پر اعتما دکرتے ہوئے بلاتحقیق فیصلہ صادر کردینا نہ تو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں مقبول و پسندیدہ ہے اسے اہل علم و دانش قبول کر سکتے ہیں۔

عباراتِ اكابر

(البريلويہ کا تحقیقی جائزہ ص62)

جب کنز الایمان پر سعودی حکومت نے پابندی لگائی بلکہ جلانے کا فتوی دیا تو یہی بات صاحبزادہ حمید الدین سیالوی نے حکومت سعودیہ کو لکھی، ملاحظہ فرمائیں:

اس میں شک نہیں ہے کہ ترجمہ و حواشی اُردو زبان میں ہیں اورہم جانتے ہیں کہ ادارہ البحوث العلمیہ (جس نے کنز الایمان کو جلانے کا فتویٰ دیا) کے اکثر ارکان اردو زبان نہیں جانتے ایک خاص گروہ نے اللہ تعالیٰ ان کی مساعی کو کبھی قبول نہ کرے اس ترجمہ اورا ن کے حواشی کو جھوٹے رنگ میں رنگ کر ادارۃ البحوث العلمیہ کے اراکین کے سامنے پیش کیا اورا پنی چرب زبانی اور عیاری کے باعث ان سے یہ فتویٰ صادر کرانے میں کا میاب ہو گئے۔

ہم کہتے ہیں آور جو ہم کہتے ہیں اس کے سچائی پر اللہ تعالیٰ کو گواہ پیش کرتے ہیں۔ انہو ں نے شر، کفر اور آیات کے معانی میں تحریف کا بہتان ایسے ربانی عالموں پر لگایا ہے جنہوں نے اپنی زندگیوں کا ایک ایک لمحہ اپنا علم، اپنی دانش اور اپنی قابلیت اللہ کی بات کو بلندکرنے کے لیے اور ہندوستان میں بسنے والے بت پرستوں کو دعوت توحید پہنچانے کے لیے صرف کی اور وہ بہت سے بت پرستوں کوشرک کے گھپ اندھیروں سے نکال کر اسلام کے نور کی طرف لانے میں کامیاب ہو گئے اس مخصوص گروہ نے اپنے دل سے جھوٹی تہمتیں اور ظلم و کذب بیانی سے ان یاک نفوس پر الزام لگایا۔ (انوار کنزالایمان ص 846، 847)

یہی کچہ ہم اپنے اکابرین کی صفائی میں کہتے ہیں۔ عبارات کا مطلب وہ گھڑا جو ان اکابرین کے ذہن و خیال میں بھی نہیں آیا۔

بریلوی مناظر لکھتے ہیں:

بزرگوں کے کلام کاان کی مراد کے خلاف مطلب نکال کر مراد لینا سراسر جہالت ہے۔ (میٹھی میٹھی سنتیں اور دعوت اسلامی ص74)

مولوی اشرف سیالوی جو بریلوی ملت کے ''مناظر اعظم'' اور ''قائد'' شمار ہوتے ہیں، لکھتے ہیں :

اللہ تعالیٰ صحیح سوچ اور فکر نصیب فرمائے اور مقصودِ متکلم بھی سمجھنے کی توفیق بخشے۔ (تحقیقات ص62)

معلوم ہوا متکلم کی مراد نہ سمجھنا اللی سوچ و فکر ہے جو فاضل بریلوی اور دیگر بریلوی علماء میں ہے۔

قارئین کرام! آپ نے عربی عبارت میں اتنی خیانتیں ملاحظہ فرما لیں، اب اردو والوں کو بھی دیکھیے:

#### <u>نمبر 4:</u>

''حسام الحرمین'' مکتبہ نبویہ والوں نے جب اردو میں شائع کی توپہلے ٹکڑے میں فاضل بریلوی نے جتنا حصہ کتاب کا لیا تھا انہوں نے دیکھا کہ عام قاری بھی یہ غلطی اور خیانت پکڑ لے گا تو انہوں نے عبارت کوکچہ بڑھا دیا۔

پہلاٹکڑ افاضل بریلوی نے یوں لکھا تھا:

ولو فرض في زمنم صلى الله عليه وسلم

''اگر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں بھی کوئی نبی فرض کر لیا جائے۔'' مگر مکتبہ نبویہ والوں نے اس کے ساته ایک جملہ اور بڑھا دیا اور شروع میں بلکہ کا اضافہ بھی کردیا اور یوں لکھا:

''بلکہ بالفرض آپ کے زمانہ میں بھی کہیں اور کوئی نبی ہو۔ جب بھی آپ کا خاتم ہونابدستور باقی رہتا ہے۔''

یہ اس لیے کیا گیا کہ فاضل بریلوی کی خیانت پکڑی نہ جائے مگر عربی خواں تو جانتے ہیں بہر حال یہ اردو خواں لوگوں کی بھی خیانت معلوم ہو گئی کہ اردو والی حسام الحرمین میں ایک ٹکڑے کا اضافہ کر دیا۔

#### نمبر 5:

کچه مکتبے اور آگے نکلےانہوں نے حسام الحرمین کی عبارت کہ "عوام کے خیال میں تو

رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم كاخاتم ہونا بايں معنى ہے" كويوں كر ديا "عوام كے خيال ميں رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم كاخاتم ہونا بے ايمانى ہے۔ "
(تمہيد ايمان مع حسام الحرمين ص70، مطبوعہ اكبر بك سيارز لابور، تمہيد ايمان مع حسام الحرمين ص 53، مطبوعہ مكتبہ غوثيہ

كراچى، تمهيد ايمان مع حسام الحرمين ص70، مطبوعم مكتبم المدينم كراچى)

ان تینوں مکتبوں نے خیانت کے ریکارڈ توڑ دیے۔اس پر انما اشکو بثی و حزنی الی اللہ ہی کہاجا سکتا ہے۔

تحذیر الناس ص 3 کی جب عبارت نقل کی گئی تو اس میں ایک جملہ چھوڑ دیاگیا جو کہ ''بایں معنی ہے کہ'' کے بعد موجود تھا یعنی یہ جملہ ''آپ کا زمانہ انبیاء سابق کے زمانہ کے بعد " (تحذير الناس ص3)

پوری عبارت یہ ہے:

''سو عوام كے خيال ميں تو رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم كا خاتم ہونا بايں معنى ہے كہ آپ کا زمانہ انبیاء سابق کے زمانہ کے بعد اور آپ سب میں آخر ی نبی ہیں مگر اہل فہم پر روشن ہو گا كم تقدم يا تاخر زماني مين بالذات كچه فضيلت نهين '' (تحذير الناس ص 3)

#### مزید ''کرم فرمائیاں'

اردو والوں نے کہیں ''بلکہ'' کالفظ چھوڑ دیا، کہیں ''سو ''کالفظ نہیں لائے، کہیں ''اگر'' کا لفظ بھی چھوڑ گئے اور خیر سے فاضل بریلوی نے بھی ''بلکہ''وغیرہا کئی جملوں کا عربی میں ترجمہ ہی نہیں کیا۔

. اصل کتاب تحذیر الناس میں یوں تھا کہ ''اہل فہم پر روشن ہو گا کہ تقدم و تاخر زمانی میں بالذات كچه فضيلت نبين -" (تحذير الناس ص3)

مگر عربی میں ترجمہ کرتے وقت یوں لکھاگیا: انہ لا فضل فیہ اصلاً عند اہل الفہم بالذات کا تر جمہ ہی نہیں کیا گیا۔

اب بریلوی کہتے ہیں ''بالذات'' کاترجمہ لفظ ''اصلا'' میں آگیا تو پھر جوابًا عرض یہ ہے کہ "اصلاً" کا مطلب یہ بنتا ہے کہ بالکل کوئی فضیلت ہی نہیں؛ نہ ذاتی نہ عرضی جو کہ متکلم کے الفاظ و معانی و مراد کے بالکل خلاف ہے کیونکہ متکلم بالعرض فضیلت کا قائل ہے۔ہمر کیف یہ فاضل بریلوی کی ''امانت'' و ''دیانت'' کا مجموعہ ہے۔

بریلویوں کویہ تو ماننا پڑے گا موصوف نے دھوکہ دہی و خیانت سے کام لیاہے۔ باقی بحث بعد کی بات ہے اور جب حسام الحرمین کذبات، خیانات، دھوکہ جات کا مجموعہ ہو تو پھر اس کاجواب دینے کی ضرورت بھی باقی نہ رہے گی۔ فاضل بریلوی نے مزید دھوکہ دینے کے لیے مولانا محمد علی بانی ندوہ کا ذکر بھی کیا کہ وہ بھی ان کی تعریفیں کرتے ہیں، چونکہ ندوہ پر پہلے وہاں سے فتوی لگا چکے تھے اس لیے کام کو مزید آسان کرنے کے لیے آن کا ذکر کر دیا۔

باقی رہا یہ اعتراض کہ حضرت نانوتوی علیہ الرحمۃ نے "خاتم النبیین" کا معنی "آخری نبی" کرنے کو عوام کا خیال بتایا ہے تو گزارش یہ ہے کہ حضرت نانوتوی علیہ الرحمة نے "خاتم النبيين "كا معنى "آخرى نبى" كرنے كو عوام كا خيال نہيں فرمايا بلكہ يہ فرمايا ہے كہ عوام كے خیال میں تو ''خاتم النبیین'' کا معنی صرف یہ ہے آپ صلی اللہ علیہ و سلم آخری نبی ہیں اور آخر میں آنے کو ہی افضل اور اعلیٰ ہونے کی وجہ قرار دیتے ہیں جبکہ راسخ فی العلم حضرات جانتے ہیں کہ پہلے یا بعد میں آنے میں ذاتی طور پر کوئی فضیلت نہیں ہے، چونکہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم اکمل، اعلیٰ اور افضل الآنبیاء ہیں اس وجہ سے آپ کو سب سے آخر میں بھیجا گیا۔ تو جس طرح "خاتم النبيين" كر لفظ سر آپ صلى الله عليه وسلم كا آخرى بونا ثابت بوتا بر اسى طرح آپ صلى اللہ علیہ وسلم کا افضل اور اعلیٰ ہونا بھی ثابت ہوتا ہے۔ چونکہ عوام کی سمجہ یہاں تک نہیں پہنچی تھی اس لیے حضرت نانوتوی علیہ الرحمۃ نے صرف ایک معنی مراد لینے کو عوام کا خیال بتلایا ہے ، اس معنی (یعنی آخری ہونا) کا انکار نہیں کیا۔

## الزام برقطب الارشاد حضرت مولانا رشيد احمد گنگوبي

قطب الارشاد گنگوہی پر فاضل بریلوی نے یہ الزام لگایا:

اس نر یہ افتراء باندھا کہ اللہ کا جھوٹا ہوتا بھی ممکن ہے۔ (حسام الحرمین ص14)

<del>آگے لکھتے ہیں۔</del>

ظلّم و گمر آہی میں یہاں تک بڑھا کہ اپنے فتوے میں جو اس کا مہری دستخطی میں نے اپنی آنکہ سے دیکھا جو بمبئی وغیرہ میں بارہا مع رد کے چھپا، صاف لکه دیا کہ جو اللہ سبحانہ کو بالفعل جھوٹا مانے اور تصریح کرے کہ معاذ اللہ اللہ تعالیٰ نے جھوٹ بولا اور یہ بڑا عیب اس سے صادر ہو چکا تو اسے کفر بالائے طاق گمراہی درکنار فاسق بھی نہ کہو۔ ...الخ (حسام الحرمین ص15) الجواب: ہم بریلویوں سے گزارش کرتے ہیں کہ ہمیں بھی وہ قلمی فتوی دکھاؤ کہ کہاں ہے؟ یہ فاضل بریلوی کااتنا بڑا جھوٹ ہے جس کی توقع کسی عام مسلمان سے بھی نہیں کی جاسکتی۔ قطب الارشاد کی اپنی تحریر ملاحظہ فرمائیں:

ذات پاک حق جل جلالہ کی پاک و منزہ ہے اس سے کہ متصف بصفت کذب کیا جاوے معاذ اللہ اس کے کلام میں ہرگز ہرگز شائبہ کذب کا نہیں :قال اللہ تعالیٰ و من اصدق من اللہ قیلا. جو شخص حق تعالیٰ کی نسبت یہ عقیدہ رکھے یا زبان سے کہے وہ کذب بولتا ہے، وہ قطعاً کافر ہے، ملعون ہے اور مخالف قرآن و حدیث کا اور اجماع امت کا ہے، وہ ہرگز مومن نہیں۔ (فتاوی رشیدیہ ص90)

اب بھی کوئی کہے کہ نہیں جی میں تو نہیں مانتا تو ہم اسے اتنا کہیں گے کہ خدا تعالیٰ کی عدالت میں پیشی کے لیے تیار رہے بعض رضا خانی یہ کہہ دیا کرتے ہیں: جی انہو ں نے یہ تو نہیں کہا کہ میں نے یہ تحریر نہیں لکھی۔ تو جوابًا عرض ہے استفتاء میں اگر یہ پوچھا جاتا کہ آپ نے ایسی تحریر لکھی ہے تو آپ اس کا جواب دے دیتے کہ میں نے نہیں لکھی جب پوچھا نہیں گیا تو یہ جواب دینے کی کیا معنی، جیسے کوئی کہے کہ فتاوی مہریہ میں پیر مہر علی شاہ نے مرزا قادیانی پر کفر کا فتوی نہیں دیا؟ تو یہی کہا جائے کہ بھائی اس کے کفر کا سوال ہی نہیں کیا گیا تو جواب کہا ں ہوتا جو سوال ہو جواب اس کے موافق ہوتا ہے۔

سوال تھا کہ کیافر ماتے ہیں علماء دین اس مسئلہ میں کہ ذات باری تعالی عزا اسمہ موصوف بصفت کذب ہے یا نہیں؟ اور خدا تعالی جھوٹ بولتا ہے یا نہیں؟ اور جو شخص خدا تعالیٰ کو یہ سمجھے کہ وہ جھوٹ بولتا ہے وہ کیسا ہے؟ بینوا تو جروا۔ (فتاوی رشیدیہ ص90)

تو جواب حضرت نے وہی دیا جو نقل کیا جا چکا ہے۔

مولانا خلیل احمد خان قادری برکاتی بریلوی لکھتے ہیں :فاضل بریلوی نے اپنے رسالہ ''ازکی الہلال'' میں دربارہ رؤیت ہلال خط و غیرہ تحریرات کو ناقابل اعتماد فرما یا ہے، پھر تکفیر مسلم کے بارے میں مجرد قلمی تحریر پر کیوں اعتماد کر کے احکام کفر و ارتداد جاری کیے؟

(انكشاف حق ص210)

یعنی چاند کے دیکھنے کے بارے میں کسی کے خط اور تحریر پر اعتبار نہیں کیا جا سکتا کیونکہ ہو سکتا ہے کہ تحریر کسی اور نے لکھی ہو یعنی یہ ہو سکتا ہے لکھی کسی نے ہو اور نام کسی کے لگائی ہو۔

جب چاند دیکھنے کے معاملے میں کسی کی تحریر جو موصول ہو اس پر فیصلہ نہیں ہو سکتا تو اتنے بڑے تکفیر کے مسئلے میں کیونکر کسی کی تحریر پر تکفیر ہو۔ ہاں اگر صاحب تحریر قبول کرے کہ یہ میری تحریر ہے، پھر بات اور ہے۔ جب حضرت گنگوہی خود کہہ رہے ہیں کہ ایسا عقیدہ رکھنے والا کافر ہے اور اللہ تعالیٰ کی ذات اس سے بری ہے۔ تو پھر کیونکر یہ بات ان کے ذمے لگائی جائے۔ہداہم اللہ۔

اوریہ بات فاضل بریلوی نے بھی کہی ہے کہ:خط خود کب معتبر تمام کتابوں میں تصریح ہے کہ الخط یشبہ الخط او الخط لا یعمل بہ۔

(ملفوظات ص203)

یعنی خط معتبر نہیں، اس کو بنیاد بنا کر عمل نہیں کیا جائے گا سوال یہ ہے کہ فاضل بریلوی نے خود عمل کیوں کیا؟

# الزام برفخر المحدثين مولانا خليل احمد سهار نپورى رحمة الله عليم

فاضل بریلوی لکھتے ہیں:

ان کے پیر ابلیس کا علم نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے علم سے زیادہ ہے اور یہ اس کا برا قول خود اس کے بدالفاظ میں ص47 پر یوں ہے: شیطان و ملک الموت کی یہ وسعت نص سے ثابت ہوئی، فخر عالم کی وسعت علم کی کون سی نص قطعی ہے کہ جسے تمام نصوص کو رد کر کے ایک شرک ثابت کرتا ہے۔

(حسام الحرمين ص15)

الجواب: حضرت مولانا خلیل احمد سہارنپوری کی کتاب ''براہین قاطعہ'' پر اعتراض ہے جو کہ ''انوار ساطعہ'' کے جواب میں لکھی گئی۔ اس میں خود رضا خانی حضرات نےفخر عالم صلی اللہ علیہ و سلم کو شیطان پر قیاس کیا تو حضرت سہارنپوری رحمہ اللہ نے جواب دیا۔ ہم حیران ہیں کہ شیطان پر قیاس خود مولوی عبدالسمیع رامپوری نے اپنی اس کتاب ''انوار ساطعہ'' میں کیا جس پر تقریظ فاضل بریلوی کی ہے اور نام ہمارا لگا دیا۔ اس سے بڑھ کر کیا شاطرانہ چال ہو سکتی ہے؟!

نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو شیطان پر قیاس کرنا، کیا یہ تعظیم نبوی ہے؟ بریلوی اس بات کا ہمیں جواب دیں کہ شیطان پر قیاس تو رامپوری صاحب اور فاضل بریلوی کریں، قصور وار ہم ٹھہریں، کیوں ؟ کیا بریلویوں کے ہاں نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو شیطان پر قیاس کرنا درست ہے؟

رامپوری صاحب لکھتے ہیں:

ا ن احادیث سے معلوم ہوا کہ ملک الموت ہر جگہ حاضر ہے بھلا ملک الموت علیہ السلام تو ایک فرشتہ مقرب ہے۔ دیکھو شیطان ہر جگہ موجود ہے۔ درمختار کے مسائل نماز میں لکھا ہے کہ شیطان تمام بنی آدم کے ساتہ رہتا ہے مگر جس کو اللہ نے بچا لیا بعد اس کے لکھا ہے۔ واقدرہ علی ذالک کما اقدر ملک الموت علی نظیر ذالک یعنی اللہ تعالیٰ نے شیطان کو اس بات کی قدرت دے دی ہے جس طرح ملک الموت کو سب جگہ موجود ہونے پر قادر کر دیا...پس اسی طرح سمجھو کہ جب سورج سب جگہ یعنی اقالیم سبعہ میں موجود ہو کہ وہ چوتھے آسمان پر ہے، روح نبی صلی اللہ علیہ و سلم جو ساتویں آسمان پر علین میں موجود ہے اگر وہاں سے آپ کی نظر مبارک کل زمینوں کے چند مواضع و مقامات پر پڑ جائے اور ترشح انوار فیضان احمدی سے کل مجالس مطہرہ کو ہر طرف سے مثل شعاع شمس محیط ہو جائے کیا محال اور کیا بعید ہے۔ (انوار ساطعہ ص357)

حضرت سہارنبوری نے اس کے جواب میں لکھا جس کا خلاصہ یہ ہے: تمام مسلمان بشمول مصنف شیطان سے افضل ہیں، تو کیا اپنا علم شیطان کے دائرہ کار کے علم سے ز ائد مانتے ہیں؟ مؤلف کے ایسے جہل پر تعجب بھی ہوتا ہے اور رنج بھی ہوتا ہے کہ ایسی نالائق بات منہ سے نکال کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کو شیطان پر قیاس کیا، یہ کس قدر دوراز علم و عقل

حضرت نے تو اس پر خوب خبر لی کہ تم نے آپ علیہ السلام کو شیطان پر قیاس کر کے کیوں ایسی غلط بات کہی، اُلٹا بریلویوں نے ہمیں کو سنا شروع کر دیا۔

اب مولوی اشرف سیالوی کی سنیے، وہ لکھتے ہیں: انبیاء و اولیاء کو اصنام واوثان پر قیاس کرنا اور ان کے متبعین اور اطاعت گزاروں کو بت پرستوں پر قیاس کرنا یہ خالص خارجیت ہے اور مخلوقات میں بدترین مخلوق ہونے کی دلیل۔ (گلشن توحید و رسالت ص139، ج2)

جب بتوں پر قیاس کرنا خارجیت اور بدترین مخلوق ہونے کی دلیل ہے تو شیطان پر قیاس کرنا اور وہ بھی انبیاء علیہم السلام کو، یہ تو بدرجہ اولی بدترین مخلوق ہونے کی دلیل ہے۔

دوسری جگہ یہی مولوی صاحب لکھتے ہیں: اوثان پر اللہ تعالیٰ کے تقرب آور فضل کے وسائل و ذرائع کو قیاس کرنا سراسر محرومی اور بدنصیبی ہے اور بے دینی و الحاد اور منصب نبوت و رسالت کی توہین و تحقیر ہے۔ (گلشن توحید و رسالت ص 164، ج2)

یعنی انبیاء و اولیاء کو بتوں پر قیاس کرنا، یہ بدنصیبی، محرومی، بے دینی، الحاد اور منصب نبوت و رسالت کی توہین و تحقیر ہے۔ غور کیجیے کہ شیطان تو ان بتو ں سے بھی گیا گزرا ہے، اس پر قیاس کرنا تو اس سے بڑا جرم ہو گا۔

مفتی حنیف قریشی صاحب کہتے ہیں:

جانوروں کے ساتہ کسی جنس کا ذکر کیا جائے تو یہ اس جنس کی توہین ہے۔ (مناظرہ گستاح کون ص54)

توکیا شیطان پر قیاس کیا جائے تو یہ درست مانو گے؟

مفتی احمد یار نعیمی لکھتے ہیں:

حضور کی شان میں ہلکے آفظ استعمال کرنے، ہلکی مثالیں دینا کفر ہے۔ (نور العرفان ص345، کتب خانہ نعیمی لاہور)

اس سے گھٹیا مثال کیا ہو گی کہ سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ وسلم کو شیطان پر قیاس کیا جائے؟! القصہ یہ بریلوی اصول کی روشنی میں رامپوری صاحب اور فاضل بریلوی کی جانب سے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی توہین بنتی ہے۔ مگر ہم بریلویوں پر حیران ہیں کہ ان کو تو کچہ نہ کہا اور جس آدمی نے اس کو نالائق حرکت قرار دیا ہے اس کو گستاخ رسول کہنا شروع کر دیا۔اصل عبارت پر گفتگو شروع کرنے سے پہلے چند باتیں ذہن میں رکھیں۔

1۔ عقائد قیاس سے ثابت نہیں ہوتے۔

2۔ ہم اہل حق اہلسنت شیطان لعین کے دائرہ کار کا علم جو اس کی گندی سوچ پر مشتمل ہے نبی محترم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے نہیں مانتے۔

3۔ ملک الموت کی معلومات کہ فلاں کی روح قبض کرنی ہے یہ ایسی معلومات ہیں کہ نبی پاک علیہ السلام کو ان کی حاجت نہیں ہے۔

4. اللہ تعالیٰ نے نبی محترم صلی اللہ علیہ وسلم کے شایان شان تمام باتیں بتا دی ہیں۔

5۔ اگر کوئی کہتے رقص و غیرہ کا علم فاضل بریلوی کو نہیں لہذا فاضل بریلوی صاحب کا علم رقاصہ اور سینما والے سے کم ہے تو بریلوی کہیں گے کہ یہ غلط ہے بلکہ اس کی نسبت ہی بریلوی حضرات فاضل بریلوی کی طرف کرنا توہین سمجھیں گے۔

6۔ دنیا کی بعض باتیں جو علم دین سے متعلق نہیں ان کو اگر انبیاء علیہم السلام نہ جانیں تو یہ ان کے لیے عیب نہیں۔

7۔ اگر بعض جُزوی باتوں کا علم کسی کو ہو اور نبی کو نہ ہو تو اس سے وہ نبی سے بڑھ نہیں جائے گا جیسے ہدہد نے آکر سلیمان علیہ السلام سے کہا تھا کہ میں ایسی خبر لایا ہوں جو آپ کو نہیں۔

8۔ سیدنا علی کو حضرت مابور کے قتل کے لیے بھیجا وہ کنوئیں میں چھپے تھے جب حضرت علی نے نکالا اور قتل کرنے لگے وہ گر پڑے اور ان کی چادر (تہبند) کھل گئی۔ سیدنا علی کی اچانک نظر ان کے ستر پر پڑی وہ تو نامرد تھے تو آپ رضی اللہ عنہ نے ان کو قتل نہ کیا۔واپس آئے اور آپ علیہ السلام سے سارا واقعہ عرض کر دیا۔تو سرکار طیبہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا:

الشابد يرى ما لا يرى الغائب. (مسند احمد)

اب كيا كوئى سيدنا على رضى اللہ تعالى عنہ كا علم نبى پاك صلى اللہ عليہ وسلم سے زيادہ كہے گا؟ ہرگز نہيں۔

اب عبارت کو دیکھیے! جہاں حضرت نے اس شیطانی قیاس کا جواب دیا ہے جس کو اہل بدعت اچھا نہیں سمجھتے،وہ عبارت یہ ہے:

"الحاصل غور کرنا چاہیے کہ شیطان اور ملک الموت کا حال دیکہ کر (یعنی ان کو جو بعض جزئیات حادثہ دنیاویہ کا علم ہے کہ جن سے ان کا مقصد اغواء اور قبض ارواح ہے۔ وہ ان کو حاصل ہو گیا ہے اور یہ پید ابھی اسی کے لیے گئے ہیں ان پر قیاس کر کے) علم محیط زمین فخر عالم کو (یعنی علم غیر عطائی ذاتی آپ علیہ السلام کو مانا جائے تاکہ روئے زمین میں جہاں بھی مجلس موجود ہو وہیں آپ تشریف لائیں۔ ہم نے علم محیط زمین کا مطلب ذاتی علم اس لیے کیا ہے کہ آگے حضرت سہارنپوری نے ص 57 پر خود لکھا ہے یہ بحث اس صورت میں ہے کہ علم ذاتی آپ کے لیے کوئی ثابت کر کے یہ عقیدہ رکھے جیسا جہلاء کا یہ عقیدہ ہے۔ اگر یہ جانے کہ حق تعالیٰ اطلاع دے کر حاضر کر دیتا ہے تو شرک تونہیں مگر بدون ثبوت شرعی کے اس پر عقیدہ در ست بھی نہیں۔ ) خلاف نصوص قطعیہ کے بلا دلیل محض قیاس فاسدہ سے ثابت کرنا شرک نہیں تو کون سا ایمان کاحصہ ہے۔ (یعنی ذاتی علم کو بغیر کسی دلیل کے نبی محترم کیلئے ثابت کرنا شرک نہیں سا ایمان کاحصہ ہے۔ (یعنی ذاتی علم کو بغیر کسی دلیل کے نبی محترم کیلئے ثابت کرنا شرک نہیں

تو کون سا ایمان کا حصہ ہے؟ یعنی ذاتی علم کو بغیر کسی دلیل کے نبی محترم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ثابت کرنا شرک ہی ہے جیسا کہ فاضل بریلوی نے خود ملفوظات ص 317میں کہا ہے کہ غیر خدا کے لیے کی ایک ذرہ ذاتی علم ماننا کفر ہے۔)شیطان اور ملک الموت کو یہ وسعت (کہ ملک الموت کا روحوں کو قبض کرنا اور شیطان کا بھاگ دوڑ کر کے لوگوں کو گمراہ کرنا جس کے لیے وہ پیدا کیے گئے ہیں ) نص سے ثابت ہوئی (وہ آپ بھی مانتے ہیں اور آپ نے بھی یہ باتیں لکھی ہیں کہ ان کاموں کے لیے ان کو وسعت دی گئی ہے۔ )فخر عالم کی وسعت علم کی(یعنی ذاتی علم جو محیط ہو علم زمین پر) کون سے نص قطعی سے ثابت ہے؟ (براہین قاطعہ ص55)

اس میں کیاگستاخی ہے؟

1۔ اس میں نبی پاک صلّی اللہ علیہ وسلم کے لیے علم محیط ذاتی ماننا شرک قرار دیا ہے۔ وہ آپ کو بھی مسلم ہے اور یہ قید ہماری نہیں بلکہ حضرت نے اس بحث کے آخر میں خود لکھی ہے کہ یہ بحث اس صورت میں ہے جب علم ذاتی مانا جائے۔

2- آپ علیہ السلام کے علوم عالیہ و کمالیہ کی بات نہیں ہو رہی بلکہ شیطان و ملک الموت کے

دائرہ کار کی بات ہو رہی ہے۔

3۔ نصوص قطعیہ میں تو ایسے علوم کو سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان کے لائق نہیں کہا گیا ہے جیسے شعر گوئی وغیرہ، اس لیے شیطانی سوچ وفکر پر نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے علم کو محیط ماننا نصوص قطعیہ کا رد کرنے کے مترادف ہے۔

4۔ اور مولانا کے یہ الفاظ کہ ''یہ وسعت'' یہ اس بات پر مشیر ہے کہ ان ملک الموت اور شیطان کے دائرہ کار کی بات ہو رہی ہے نہ کہ مطلق اور جمیع علوم کی۔

5۔ یہ بات کہ شیطان کے دائرہ کار کا علم نبی کو ہوتا ہے ہمیں مسلم نہیں بریلویوں کو مسلم ہے۔ مثلاً جاء الحق میں مفتی احمد یار نعیمی نے لکھا ہے۔ حضور علیہ السلام کو تمام جہان والوں کا علم دیا گیا اور جہان والوں میں شیطان بھی شامل ہے۔ (جاء الحق ص77) اس لیے بریلویوں کو تکلیف ہے کہ یہ گستاخی ہے۔ ہم کہتے ہیں ان گندی باتوں کا علم "ماننا"

اس لیے بریلویوں کو تکلیف ہے کہ یہ گستاخی ہے۔ ہم کہتے ہیں ان گندی باتوں کا علم ''ماننا'' گستاخی ہے نہ کہ ''انکارکرنا'' گستاخی ہے!اس لیے کہ آپ کے جید عالم مولوی اللہ دتہ صاحب لکھتے ہیں:

اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو وہ امور غیبیہ جن کا علم ان کے لیے ضروری ہوتا ہے۔ ان کا علم عطا فرماتا ہے اور کسی کے لیے غیر ضروری معلومات مہیا کرنا حکیم اور علیم کی شان نہیں۔ (تنویر الخواطر ص48)

آپ کی معتبر کتاب روضۃ القیومیہ میں ہے: ہزارہا علوم و معارف اس قسم کے ہیں کہ انہیں انبیاء سے منسوب کرنے سے عار آتی ہے۔

(160 - 15)

تو یہ بات ہمیں تو اچھی نہیں لگتی البتہ بریلوی حضرات کو اچھی لگتی ہے تو ان کی قسمت۔ الزام کاخلاصہ یہ تھا کہ یہ شیطان کے علم کو نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے علم سے زیادہ مانتے ہیں جبکہ یہ بات چور مچائے شور کے مترادف ہے۔ کیونکہ یہ بات تو تم نے ہی لکھی ہے اور اپنے آپ کو چھپانے کے لیے ان حضرات کے نام لگا دی جن کو اس کا وہم و گمان بھی نہیں گزرا تھا۔ اب سنیے! فاضل بریلوی لکھتے ہیں :

1. رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم كا علم اوروں سے زائد ہے۔ ابليس كا علم معاذ اللہ علم اقدس سے ہر گز وسيع تر نہيں۔ (خالص الاعتقاد ص6)

یہی بات اویسی بہاولپوری نے عقائد صحابہ ص5، رسائل اویسیہ ج2 اور الیاس عطار قادری نے کفریہ کلمات کے بارے میں سوال و جواب کے ص 245 اور نعیم اللہ خان قادری نے شرک کی حقیقت کے ص132 پر نقل کی ہے۔جس کا مطلب صاف یہ ہے کہ آپ علیہ السلام کا علم اوروں سے تو زائد ہے مگر وسیع تر نہیں۔

2۔ مفتی احمد یار نعیمی نے معلم التقریر ص95 پر سیدنا آدم کو ابلیس کا شاگرد بنایا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ استاد کا علم طالب علم کم مان کر نہیں آتا زیادہ مانتا ہے تب ہی پڑھنے کے لیے آتا ہے۔ 3۔ یہی مفتی صاحب نور العرفان ص 730 پیر بھائی کمپنی لاہور پر لکھتے ہیں: شیطان نے کہا میں پرانا صوفی عابد عالم فاضل اور آدم علیہ السلام نے نہ ابھی کچہ سیکھا نہ عبادت کی یعنی علم و

عمل میں جناب آدم علیہ السلام سے شیطان زیادہ تھا۔

4۔ اب آپ بتائیں کہ بریلوی حضرات شیطان کے علم کو انبیاء سے زیادہ مانتے ہیں یا کم؟!مگر بدنامی کے ڈر سے یہ جرم ہم پر دھر دیا۔

ہم آخر میں اپنا نقطہ نظر ''المہند علی المفند'' سے عرض کر دیتے ہیں جو عرب و عجم کی مصدقہ ہے۔

''سوال: کیا تمہاری یہ رائے ہے کہ ملعون شیطان کا علم سید الکائنات علیہ الصلولۃ والسلام کے علم سے زیادہ اور مطلقاً وسیع تر ہے؟ اور کیا یہ مضمون تم نے اپنی کسی تصنیف میں لکھا ہے اور جس کا یہ عقیدہ ہو اس کا حکم کیا ہے ؟

اس مسئلہ کوہم پہلے لکہ چکے ہیں کہ نبی کریم علیہ السلام کا علم حِکم و اسرار و غیرہ کے متعلق مطلقاً تمامی مخلوقات سے زیادہ ہے اور ہمارا یقین ہے کہ جو شخص یہ کہے کہ فلاں شخص نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اعلم ہے، وہ کافر ہے اور ہمارے حضرات اس شخص کے کافر ہونے کے فتوی دے چکے ہیں جو یوں کہے کہ شیطان ملعون کا علم نبی علیہ السلام سے زیادہ ہے۔ پھر بھلا ہماری کسی تصنیف میں یہ مسئلہ کہاں پایا جا سکتا ہے؟ ہاں کسی جزئی حادثہ حقیر کاحضرت کو اس لیے معلوم نہ ہوناکہ آپ نے اس کی جانب توجہ نہیں فرمائی آپ کے اعلم ہونے میں کسی قسم کا نقصان نہیں پیدا کر سکتا۔ جبکہ ثابت ہو چکا کہ آپ اُن شریف علوم میں جو آپ کے منصب اعلیٰ کے مناسب ہیں ساری مخلوق سے بڑھے ہوئے ہیں۔ جیسا کہ شیطان کو بہتیرے حقیر حادثوں کی شدت التفات کے سبب اطلاع مل جانے سے اس مردود میں کوئی شرافت اور علمی کمال حاصل نہیں ہو سکتا کیونکہ ان پر فضل اور کمال کامدار نہیں ہے۔ اس سے معلوم ہواکہ یوں کہنا کہ شیطان کا علم سیدنا رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے علم سے زیادہ ہے، ہرگز صحیح نہیں۔ جیسا کہ کسی ایسے بچے کو جسے کسی جزئی کی اطلاع ہو گئی ہے، یوں کہنا صحیح نہیں کہ فلاں بچہ کاعلم اس متبحر و محقق مولوی سے زیادہ ہے جس کو جملہ علوم و فنون معلوم ہیں مُگر یہ جزئی معلوم نہیں اور ہم ہُدہُد کا سیدنا سلیمان علیہ السلام کے ساته پیش آنے والا قصہ بتا چکے ہیں اور یہ آیت پڑھ چکے ہیں کہ مجھے وہ اطلاع ہے جو آپ کو نہیں۔ اور کتب حدیث و تفسیر اس قسم کی مثالوں سے لبریز ہیں۔ نیز حکماء کا اس پر اتفاق ہے کہ افلاطون و جالینوس وغیرہ بڑے طبیب ہیں جن کو دواؤں کی کیفیت و حالات کا بہت زیادہ علم ہے حالانکہ یہ بھی معلوم ہے کہ نجاست کے کیڑے نجاست کی حالتوں اورمزے آور کیفیتوں سے زیادہ واقف ہیں تو افلاطون و جالینوس کا ان ردی حالت سے ناواقف ہونا ان کے اعلم ہونے کو مضر نہیں اور کوئی عقامند بلکہ احمق بھی یہ کہنے پر راضی نہ ہو گاکہ کیڑوں کا علم افلاطون سے زیادہ ہے۔ حالانکہ ان کا نجاست کے احوال سے افلاطون کی بہ نسبت زیادہ واقف ہونا یقینی امر ہے اور ہمارے ملک کے مبتدعین سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے تمام شریف و ادنیٰ و اعلیٰ و اسفل علوم ثابت کرتے ہیں اور یوں کہتے ہیں کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ساری مخلوق سے افضل ہیں، تو ضرور سب ہی کے علوم جزئی ہو ں یا کلی، آپ کو معلوم ہوں گے اور ہم نے بغیر کسی معتبر نص کے محض اس فاسد قیاس کی بناء پر اس علم کلی و جزئی کے ثبوت کا انکار کیا ہے۔ ذرا غور توفرمائیے کہ ہر مسلمان کو شیطان پر فضل و شرف حاصل ہے۔ پس اس قیاس کی بناء پر لازم آئے گا کہ ہر آمتی بھی شیطان کے ہتھکنڈوں سے آگاہ ہو اور لازم آئے گا کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کو خبر ہو اس واقعہ کی جسے ہدہد نے جانا اور افلاطون و جالینوس واقف ہوں کیڑوں کی تمام واقفیتوں سے اور سارے لازم باطل ہیں چنانچہ مشاہدہ ہو رہا ہے۔ یہ ہمارے قول کا خلاصہ ہے جو براہین قاطعہ میں بیان کیا گیا ہے جس نے کند ذہن بددینوں کی رگیں کاٹ دیں اور دجال ومفتری گروہ کی گردنیں توڑ دی ہیں۔ سو اس میں ہماری بحث صرف بعض حادثات جزئی میں تھی اسی لیے اشارہ کا لفظ ہم نے لکھا تھا تاکہ دلالت کرے کہ نفی و اثبات سے مقصود صرف یہ ہی جزئیات ہیں لیکن مفسدین کلام میں تحریف کیاکرتے ہیں اور شاہنشاہی محاسبہ سے ڈرتے نہیں اور ہمارا پختہ عقیدہ ہے کہ جو شخص اس کا قائل ہو کہ فلاں کا علم نبی علیہ السلام سے زیادہ ہے۔ وہ کافر ہے چنانچہ اس کی تصریح ایک نہیں ہمارے بہترے علماء کر چکے ہیں اور جو شخص ہمارے بیان کے خلاف ہم پر بہتان باندھے اس کو لازم ہے کہ شاہنشاہ روز جزآء سے خائف بن کر دلیل بیان کرے اور اللہ ہمارے قول پر وکیل ہے۔'' (المهند على المغند ص 57 تا 60)

مزید سنئے!بریلوی عالم دین مفتی خلیل احمد خان قادری برکاتی لگھتے ہیں:

رہی مولوی خلیل احمد صاحب سہارنپوری مرحوم کی عبارت براہین قاطعہ جس کو مختلف جگہ کے فقروں اور ٹکڑوں کو جوڑ کر ایک کفری مضمون بنایا ہے یہ آپ کی (اعلیٰ حضرت) دستکاری کا ایک نمونہ ہے۔ کہیں کا فقرہ کہیں کاٹ کر لگا دیا اس کاسیاق و سباق غائب پھر اس میں بھی اپنی تصنیف شامل۔

آگے لکھتے ہیں:

مولوی نذیر احمد خان صاحب مدرس مدرسہ طیبہ احمد آباد گجرات نے اول رد براہین قاطعہ کا لکھا تھا جس کا نام بوارق لامعہ ہے جو 1309ء بمبئی مطبع دت پرشاد سے شائع ہوا اس میں براہین قاطعہ کی اس عبارت کا انہوں نے یہ مطلب کہیں نہ بتایا نہ اس پر حکم کفر بیان کیا۔

(انكشاف حق 132)

آگے لکھتے ہیں: کیا وہ ہندوستانی زبان اور اس کے محاورات کو نہ جانتے تھے یاوہ کفر و اسلام کو بھی نہ پہنچانتے تھے۔ ثابت ہوا کہ ان کے نزدیک براہین قاطعہ کی عبارت کا یہ مطلب ہی نہیں تھا جو آپ نے بیان فرمایا ہے۔ ورنہ وہ اس پر ضرور رد بلیغ فرماتے اور اسے احکام کفر بتاتے۔

(انكشاف حق ص133)

مولوی عبدالسمیع رامپوری کی سنیے! رامپوری صاحب سے جب کہا گیا کہ براہین قاطعہ کاجواب لکھیں تو انہوں نے کئی عذرکیے اور یہ بھی عذر کیا کہ مؤلف براہین قاطعہ نے بہت سے مضامین ایسے لکه دیئے ہیں جس سے اکثر اہل اسلام متوحش اور نفوز ہو گئے اور آگے مختلف باتیں لکھیں مگر اس عبارت کا نام و نشان نہیں۔ معلوم ہوتا ہے اس وقت کے اہل اسلام نے اس عبارت کو قابل گرفت نہ سمجھا۔ (دیکھیے انوار ساطعہ ص32)

آگے ''نظر ثانی'' کا عنوان قائم کر کے اس میں لکھتے ہیں: ہاں جو کوئی شبہ صاحب براہین قاطعہ کا واجب الدفع سمجھاجائے گا اب نظر ثانی (انوار ساطعہ) کی کر رہا ہوں خاص اپنی (انوار ساطعہ) میں اس شبہ کو لکہ کر حل کر دیا جائے گا۔ (انوار ساطعہ 34)

اگر یہ عبارت کفریہ ہوتی تو وہ ضرور اس کو بھی واجب الدفع سمجھتے مگر انہوں نے کئی مقامات پر جوابات دینے کے باوجود اس مقام پر عبارت کو بالکل رد نہیں کیا جو اس بات کی دلیل ہے کہ ہندوستان کے علماء نے بشمول رامپوری صاحب یہ عبارت قابل ردو تردید نہ سمجھی، اس لیے اس کو نہ رد کیا۔ یہ صرف فاضل بریلوی صاحب کی مہربانی اور عنایت ہے کہ انہوں نے اس عبارت کی بنا پر تکفیر کر ڈالی۔

## الزام برحكيم الامت مجدد ملت الشاه اشرف على تهانوى رحمة الله عليه

فاضل بریلوی لکھتے ہیں:

اسی گذگوہی کے دم چھلوں میں سے اشرف علی تھانوی کہتے ہیں اس نے ایک چھوٹی سے رسلیا تصنیف کی کہ چار و رق کی بھی نہیں اور اس میں تصریح کی کہ غیب کی باتوں کا جیسا علم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوہے ایساتو ہر بچے اور ہر پاگل بلکہ ہر جانور اور ہر چارپائے کو حاصل ہے۔ اس کی ملعون عبارت یہ ہے کہ آپ کی ذات مقدمہ پر علم غیب کا حکم کیا جانا اگر بقول زید صحیح ہو تو دریافت طلب امر یہ ہے کہ اس غیب سے مراد بعض غیب ہے یا کل؟ اگر بعض علوم غیبیہ مراد ہیں تو اس میں حضور کی کیا تخصیص ہے؟ ایسا علم غیب تو زید و عمر و بلکہ ہر صبی و مجنوں بلکہ جمیع حیوانات و بہائم کے لیے بھی حاصل ہے۔ (حسام الحرمین ص18)

#### الجواب:

بریلویوں سے ہمارا یہ سوال ہے کہ اس میں گستاخی کیا ہے؟

وہ جواب میں لکھتے ہیں:

تھانوی صاحب نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے علم پاک کو ہر کس و ناکس، زید و

عمر و بکر بلکہ مجنون، پاگلوں اور جانوروں کے علم سے تشبیہ دی یا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے علم پاک کو ان کے مساوی بتایا اور اس پر فریقین کااتفاق ہے کہ ان دونوں باتوں میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی انتہائی توہین اور تحقیر ہے۔ (مسئلہ تکفیر اور امام احمد رضا ص34)

ُخلاصۃ الکلام یہ ہوا کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے گھٹیا تشبیہ دینا یا آپ کے علم کو گھٹیا چیزوں کے برابر کہنا توہین و گستاخی ہے۔اب ہم سے سنیئے! حضرت حکیم الامت کی عبارت میں نہ تو آپ علیہ السلام کے علم مبارک کو جانوروں کے ساته تشبیہ دی گئی ہے اور نہ ہی ان کے برابر کیا گیا ہے۔

آئیے! بریلویوں کے جید عالم مفتی خلیل احمد خان قادری برکاتی کی سنیے، وہ اسی عبارت پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

جناب ابھی تک آپ یہ فیصلہ نہیں کر سکے کہ اس عبارت میں آپ کے نزدیک تشبیہ ہے یعنی معاذ اللہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علم کو ان مذکورہ اشیاء کے علم کے ساتہ تشبیہ ہے یا برابری ) کیونکہ ابھی گزر چکا ہے کہ بریلوی کہتے ہیں یا تشبیہ ہے یا برابری )

فاضل بریلوی نے تو برابری کے معنی متعین کیے ہیں۔ چنانچہ اس کا ترجمہ عربی میں مثل کے ساته کیاہے۔

مگر جناب کو ان کے بیان کئے ہوئے معنی میں تردد ہے جب ہی تو یہ کہ رہے ہیں۔ کہ تشبیہ دی یا برابر کر دیا۔ نعوذباللہ۔ حقیقت تو یہ ہے کہ مولوی اشرف علی صاحب کی عبارت میں نہ تشبیہ ہے نہ برابری کے لیے، یہ فاضل بریلوی کی خوبی فہم ہے کہ اپنی رائے سے مقرر کر کے اس پر احکام کفر لگا دیے۔

سنیئے! آہل زبان ہندوستان کے یہاں لفظ ''آیسا'' ہر جگہ تشبیہ کے لیے ہی نہیں بولا جاتا ہے۔ ہم آپ سے پوچھتے ہیں کہ ایک شخص یہ کہتا ہے کہ زید نے ایسا گھوڑا خریدا ہے جو اس کو پسند آیا یا زید نے ایسا کام کیا جس سے سب لوگ خوش ہو گئے۔ کہیے کہاں دونوں مثالوں میں لفظ ایسے کے معنی تشبیہ یا برابری کے لیے کب ہوئے؟

پھر چند سطور کے بعد لکھتے ہیں:

اگر مولوی شریف الحق صاحب کے بقول تشبیہ ہے تو تشبیہ میں مشبہ و مشبہ بہ میں بر ابری کیا لازم ہے؟ اہل فن کا مقررہ قاعدہ ہے کہ مشبہ بہ مشبہ سے اقوی ہوتا ہے۔ خلیفہ معتمد باللہ کی مدح میں جو اس مداح حسان مصبصی شاعر اندلس نے کہا تھا۔

کان ابوبکر ابو بکر الرضی و حسان حسان و انت محمد

یعنی اے محمد وح! تیراوزیر ابوبکر ابن زیدون ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ کے مانند ہے اور تیرا مداح شاعر حسان مصیصی حسان بن ثابت مداح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مانند ہے۔ اور تو خود محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی مانند ہے۔

اس پر بعض شارحین شفاء نے کہا تھا کہ اس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے برابر معتمد باللہ کو حسان شاعر نے کہہ دیا ہے۔ اس پر علامہ خفاجی نے شرح شفاء میں اور علامہ علی قاری نے اپنی شرح شفاء میں اعتراض فرمایا اور تشبیہ کی بناء پر دعوی ٰبرابری کو خلاف قاعدہ مقررہ اہل فن قرار دیا۔

علامہ خفا جی نے نسیم الریاض میں فرمایا کہ ان شارحین کے کلام کو نہ ذکر کرنا ہی بہتر ہے۔ علامہ علی قاری نے فرمایا یعنی اس شعر حسان مصیصی پر شارحین نے مصنف کی تبعیت میں طویل کلام کیا ہے لیکن کلام اشکال سے خالی نہیں اس لیے کہ تشبیہ سے مشبہ بہ کے ساته کمال میں برابری لازم نہیں آتی بلکہ قاعدہ مقرر ہے کہ مشبہ بہ اقوی ہوتا ہے۔ سارے حالات میں۔ اللہ

اس میں تصریح ہے کہ تشبیہ میں برابری نہیں ہوتی۔ اگر کسی اعلیٰ درجہ کی چیز کو کسی ادنیٰ درجہ کی چیز کو کسی ادنیٰ درجہ کی چیز سے بغرض سمجھانے مخاطب کو تشبیہ دے دی جائے تو اس کو توہین و تنقیص نہیں کہا جا سکتا۔

صحیح بخاری شریف میں حدیث موجود تھی:

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حارث بن بشام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ علیہ علیہ علیہ علیہ علیہ وسلم سے پوچھا: یا رسول اللہ! آپ پر وحی کس طور سے آتی ہے؟ تو حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کبھی کبھی مجہ پر وحی مثل گھنٹہ کے آواز کے آتی ہے۔

غور کیجئے کہ اس حدیث شریف میں وحی الہی کے نزول کو گھنٹہ کی آواز کے مثل فرمایا یعنی گھنٹہ کی آواز سے تشبیہ دی ہے حالانکہ گھنٹہ کی آواز کو حدیث شریف میں شیطانی آواز فرما یا گیا ہے۔

ایک حدیث شریف میں ہے کہ:

جس قافلہ میں گھنٹہ ہوتا ہے اس قافلے میں رحمت کے فرشتے نازل نہیں ہوتے۔ کیا -معاذ اللہ- حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے توہین وحی فرمائی؟ (انکشاف حق ص128تا 130)

پھر آگے لکھتے ہیں: جس شخص نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام عالم کی پیدائش اور تمام عالم کی بیدائش اور تمام عالم کی بقا کا سبب مان رکھا ہے اور تمام علوم عالیہ شریفہ لوازم نبوت کا جامع مان رہا ہے۔ کیا معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علم مبارک کی برابری زید عمر و مجانیں و بہائم و حیوانات کے علم سے کرے گا؟

افسوس عقل و انصاف کو ترک کردینا اور اپنی انفرادی رائے کو تمام اہل علم کی رائے پر ترجیح دے دینا جبکہ مصنف خود اپنی عبارت کے لیے اس مضمون کا انکار صریح کر رہا ہے اور دوسرے اہل علم بھی اس خبیث مضمون کو اس عبارت کے لیے نہیں مانتے اس پر بھی وہی کہنا دین و دیانت کے خلاف نہیں تو اور کیا ہے؟ (انکشاف حق ص131)

قارئین ذی وقار! مفتی خلیل احمد صاحب قادری برکاتی نے صاف کہہ دیا ہے کہ اس عبارت میں حکیم الامت نے نہ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک علم کو چوپاؤں کے برابر کہا ہے اور نہ ہی تشبیہ دی ہے۔

اور ہم بھی یہی کہتے ہیں اور یہی بات حکیم الامت نے بھی ارشاد فرمائی کہ لفظ ''ایسا'' مطلق بیان کے لیے بھی آتا ہے جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ ''اللہ ایسا قادر ہے'' اب یہاں نہ تشبیہ ہے اور نہ برابری۔

اور دوسری بات یہ ہے کہ یہ گفتگو حکیم الامت رحمت کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم مبارکہ کے متعلق نہیں کر رہے بلکہ وہ تو لفظ "عالم الغیب" پر گفتگو کر رہے ہیں کہ اگر نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو عالم الغیب بعض علم کی وجہ سے کہا جاتا ہے تو پھر تو ہر ایک کو کہنا چاہیے کیونکہ ہر ایک کے پاس کچہ نہ کچہ معلومات ہوتی ہے جو کہ "بعض علم" کہلاتی ہے۔ آخری جملہ جو فاضل بریلوی نے اڑا دیا اس سے یہ بات مفہوم ہو رہی تھی وہ ٹکڑا یہ ہے: "کیونکہ ہر شخص کو کسی نہ کسی ایسی بات کا علم ہوتا ہے جو دوسرے شخص سے مخفی ہوتی ہے۔" اگر یہ ٹکڑا لکہ دیا جاتا تو ہر آدمی اس ٹکڑے کو دیکہ کر بات سمجہ لیتا ہے کہ لفظ "ایسا علم" سے نبی پاک علیہ السلام کے علم مبارک کی طرف اشارہ نہیں بلکہ اس آخری ٹکڑے والے علم کی طرف اشارہ ہے۔ مگر فاضل بریلوی تو "فاضل" تھے۔

آور دوسرا ''کارنامہ''فاضل بریلوی نے یہ سر انجام دیا کہ ایک ٹکڑا اور عبارت کا آخر سے اُڑا دیا جو یہ تھا کہ ''تو چاہیے کہ سب کو عالم الغیب کہا جاوے''… یہ کارنامہ موصوف نے اس لیے سر انجام دیا تاکہ لوگوں کا دماغ اس طرف نہ جائے کہ بات اس پر ہو رہی ہے کہ آپ علیہ السلام کو عالم الغیب کہا جا سکتا ہے یا نہیں؟ اب ٹکڑا اُڑانے سے لوگوں کو دھوکہ دیا کہ بات آپ علیہ السلام کے علم مبارک کی ہو رہی ہے۔

القصہ حکیم الامت رحمۃ اللہ علیہ کو کسی نے مشورہ دیا کہ بے دین لوگ آپ کی تحریر کی وجہ سے عوام کو دھوکہ دیتے ہیں، عبارت اگرچہ ٹھیک ہے مگر اس کو بدل دیا جائے تو کیا حرج ہے؟!تو آپ نے اس مشورہ کو قبول کر کے عبارت کو بدل دیا، اب عبارت یوں ہے:

اگر بعض علوم غیبیہ مراد ہیں تو اس میں حضور علیہ الصلولۃ والسلام کی کیا تخصیص؟ مطلق بعض علوم تو غیر انبیاء کو بھی حاصل ہیں تو چاہیے سب کو عالم الغیب کہا جاوے۔

(تغير العنوان ص13)

مگر بریلویت وہیں کھڑی ہے۔اب بریلویت کے گھر میں چلتے ہیں ۔انہوں نے لفظ ''ایسا'' سے دو الزام لگائے۔

1۔ تھانو ی صاحب نے آپ کے علم مبارک کو جانوروں کے علم سے تشبیہ دی۔

2۔ ان کے برابر علم کہا۔

اب ہم بھی بریلوی لوگوں کے گھر سے ایسے الفاظ لاتے ہیں اور پھر دنیا کے غیر جانبدار اور سمجه دار لوگوں کو دعوت فکر دیں گے کہ اگر ہمارے لیے یہ اصول ہے تو ان کے لیے کیوں نہیں؟!

أـ مفتى احمد يار نعيمى لكهتے ہيں:

کسی کو الو گدھا کہہ دو تو وہ رنجیدہ ہوجاتا ہے اور حضرت قبلہ و کعبہ کہہ دو تو خوش ہوتا ہے حالانکہ الو گدھا بھی مخلوق ہیں اور قبلہ و کعبہ بھی، ایسے ہی خالق کے مختلف ناموں میں مختلف تاثیریں ہیں۔ (اسرار الاحکام ص52)

اب دیکھیے لفظ ''ایسے ہی ''کووہ کہہ رہے ہیں جیسے کسی کو الو گدھا کہہ دیا جائے تو اثر پڑتا ہے ایسے ہی خدا کے ناموں سے دم وغیرہ کرنے میں بھی اثر ہے۔اب سوال یہ ہے کہ کیا انہوں نے اثر میں خدا کے نام اور الو گدھا کے ناموں کو برابر نہیں کیا اور کیا ایسی گھٹیا چیز سے تشبیہ دے کر ان کا ایمان باقی رہا۔مگر بریلویت کو سا نپ سونگه جائے جو اس عبارت کا جواب دینے کی کوشش کریں۔

2- یہی مفتی صاحب اور جگہ لکھتے ہیں:

انبیاء نے اپنے آپ کو ظالم ضال خطاوار وغیرہ فرمایا ہے اگر ہم یہ لفظ ان کی شان میں بولیں تو کافر ہو جائیں ایسے ہی حضور سے فرمایا گیا اپنے کو بشر کہو۔ (نور العرفان ص802، کتب خانہ نعیمی لاہور)

تو کیا ہم کہہ سکتے ہیں کہ مفتی احمد یار نعیمی نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی بشریت کو ظلم اور گمراہی کے برابر کہا ہے یا اس سے تشبیہ دی ہے؟جو فتوی حکیم الامت حضرت تھانوی پر لگاتے ہو وہ مفتی احمد یار نعیمی پر بھی لگاؤ!

3۔ یہی مفتی اور جگہ لکھتے ہیں:

جب لاتھی سانپ کی شکل میں ہو گی تو کھائے گی، پیے گی مگر ہو گی لاتھی، یہ کھانا پینا اس کی اس شکل کااثر ہو گا، ایسے ہی حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے نور ہیں جب بشری لباس میں آئے تو نوری بشر تھے، یہ کھانا پینا، نکاح وفات اسی بشریت کے احکام ہیں۔

(نور العرفان ص805 كتب خانه نعيمي لابور)

کیوں شریف الحق امجدی صاحب! یہاں بھی لفظ ''ایسیے'' آیا ہوا ہے تو کیا آپ کے اصول سے یہاں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی بشریت کوسانپ سے تشبیہ نہیں دی جا رہی؟ کیا یہاں نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی بشریت مبارک کو سانپ کے برابر نہیں کہا جا رہا؟ یہاں آپ خاموش کیوں ہیں؟ کیا وہ فتوے اور اصول ہمارے لیے ہی ہیں یا یہاں بھی کچہ توجہ فرمائیں گے؟!

اور یہ بات گزر چکی ہے کہ حفظ الایمان کی عبارت پر سب سے پہلے مناظرہ مولوی احمد رضا اور مولانا عبدالباری فرنگی محلی کے مابین ہوا۔ جس میں بڑی ذلت سے فاضل بریلوی کو دو چار ہونا پڑا۔ تفصیل کے لیے دیکھیے انوار مظہریہ ص292

اس وقت حضرت مولانا منظور احمد نعمانی صاحب نے حامد رضا کے اعلان پر کہ اگر یہ ہمارے متعلق ہوتی تو ہم اس پر عدالت میں درخواست دائر کرتے اور ہتک عزت کا پرچہ ان پر کروایا جاتایہی عبارت حامد رضا خان کے نام سے لے کر اپنے رسالے میں چھاپ دی مگر بریلویت کو سانپ سونگہ گیا۔

4- مولوی اشرف سیالوی لکھتے ہیں:

وہاں سب لوگوں نے اللہ رب العزت کے سوال الست بریّکم کے جواب میں بلی کہا تھا لیکن یہاں کوئی شداد کوئی فرعون کوئی ہامان اور ابولہب بن گئے اس کی وجہ یہی ہے کہ عالم ارواح و عالم اجساد کا معاملہ مختلف ہے، اسی طرح نبی مکرم صلی اللہ علیہ وسلم عالم ارواح میں ملائکہ و انبیاء کے نبی تھے لیکن یہاں نہ کوئی ملک نہ نبی پھر آپ نبی کس کے تھے؟ (نبوت مصطفی صلی اللہ علیہ وسلم ص62)

بریلوی حضرات سے ہمارا سوال یہ ہے کہ کیا یہاں نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی تمثیل فرعون و ہامان سے نہیں دی جا رہی؟ اس عبارت پررتوخود بریلوی مسلک کے لوگ بھی کہہ اُٹھے .

آپ نے بڑی دیدہ دلیری سے اوربے باکی سے سید المرسلین حضرت محمد صلی اللہ علیہ و سلم کے عالم ارواح میں نبی ہونے اور بقول آپ کے عالم اجساد میں تقریباً 40 سال تک نبی نہ ہونے کا موازنہ حکم خداوندی کے مطابق جانوروں سے بھی بدتر کفار بلکہ کفار کے سرداروں کے کفر سے کر دیا۔ (نبوت مصطفی صلی اللہ علیہ وسلم ہر آن لحظہ ص 62، 63)

اس تشبیہ و برابری پر کیابریلوی علماء نے اس کو کافر کہا؟ اگر نہیں تو کیوں؟

5۔ فاضل بریلوی سے ایک سوال ہوا کہ ایک عالم نے اپنے وعظ میں کہا: ''اے مسلمانو! آپ لوگوں کو سمجھانے کے لیے ایک مثال دیتا ہوں، اس کے بعد آپ لوگ خیال کریں کہ قوت ایمانی میں کہا ں تک ضعف ہو گیا ہے۔ دیکھو کسی حاکم کا چپراسی سمن لے کر آتا ہے تو اس کا کس کا قدر خوف ہوتا ہے حالانکہ حاکم ایک بندہ مثل وشما سمن آدھے پیسے کا کاغذ جس میں معمولی مضمون ہوتا ہے، چپراسی 6،5 ر وپے کا ملازم ہوتا ہے مگر حالت یہ ہوتی ہے کہ اس کے خوف کے مارے لوگ روپوش ہو جاتے ہیں، لاچاری سے لینا ہی پڑتا ہے بعد ہ وکیل کی تلاش اور روپے کا صرف کرنا کذا وکذا اور اللہ تعالیٰ احکم الحاکمین کہ وہم بھر میں تہہ و بالا کر سکتا ہے۔ اس کا حکم نامہ قرآن پاک و مقدس کہ جس کے ایک ایک حرف پر دس بیس تیس نیکی کا وعدہ ہے۔ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لائے۔الخ......

الجواب: حاش للم اس میں نہ تشبیم ہے نہ تمثیل نہ اصلا معاذ اللہ توہین کی ہو۔ (فتاوی رضویہ ج15، ص150)

اب دیکھیے! مولوی واعظ صاحب کہہ بھی رہے ہیں کہ ایک مثال دیتا ہوں اور اس میں اس نے نبی محترم صلی اللہ علیہ وسلم کی مثال چراسی سے دی ہے۔ مگر فاضل بریلوی نے چونکہ اپنا آدمی تھا، اس لیے یہ کہہ دیا کہ کوئی تشبیہ و تمثیل نہیں حالانکہ وہ کہہ رہا ہے کہ میں مثال دیتا ہوں۔ اس آدمی نے تمثیل مانی بھی ہے مگر نہ اس مثال میں چپراسی سے آپ علیہ السلام کی برابری تسلیم کی جاتی ہے اور نہ تشبیہ۔

تو ہم بھی یہی کہتے ہیں ہماری مثال میں اس قسم کی گفتگو نہیں۔ اگر یہ گستاخی نہیں تو پھر ہماری کیوں ہے؟کیا اسی وجہ سے ہے کہ ہم نےدین خالص لوگوں کو سنایا جس سے تمہیں تکلیف ہوئی!

اصل میں ایسی عبارات بریلویت میں بہت ہیں مگر انہوں نے اپنی ان عبارات پر عشق و محبت کے مدعی ہونے کی چادر اوڑھ رکھی ہے۔ اس لیے ان کی کتب کو پڑھیں اور پھر فیصلہ فرمائیں کہ ان لوگوں کا عشق کا دعوی کہاں تک درست ہے؟

#### ایک اور طرز سے:

بریلوی حضرات حفظ الایمان کی اس عبارت پر اعتراض کی وجہ یہ بتاتے ہیں کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے علم مبارک کو تشبیہ دی گئی ہےجانوروں کے علم کے ساتہ، تو یہ بات برابری کو لازم کرنے والی ہے یعنی نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے علم مبارک کو جانوروں کے علم سے تشبیہ دینے کی وجہ سے یہ لازم آتا ہے کہ آپ علیہ الصلوۃ والسلام کا علم مبارک جانوروں کے علم کے برابر ہے۔ تو جواباً عرض یہ ہے کہ ڈاکٹر الطاف حسین سعیدی اور خلیل احمد رانا جیسے بریلوی اسکالر کا عقیدہ و نظریہ تو یہ ہے کہ :

مشابہت سے مساوات بھی لازم نہیں آتی چہ جائے کہ مشبّہ کی برتری کا قول کیا جائے۔ (افضیلت غوث اعظم دلائل و شواہد ص86)

تو معلوم ہو گیا کہ فاضل بریلوی نے بہت بڑی زیادتی کی ہے جو کہ قابل معافی جرم نہیں اور اسی جرم کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ خود اپنے فتوی تکفیرمیں بری طرح پہنس گیا جیساکہ آپ اجمالی نظر میں ملاحظہ فرما چکے ہیں۔

مفتی عبدالمجید خان سعیدی لکھتے ہیں :مثال محض تفہیم کے لیے ہوتی ہے مساوات کے لیے نہیں۔ (کنزالایمان پر اعتراضات کا آپریشن ص186)

مفتی حنیف قریشی کہتے ہیں:

تشبیہ اور استعارہ سے مشبہ و مشبہ بہ کی برابری سمجھنا پرلے درجے کی حماقت و جہالت ہے۔ (ص 539، روئیداد مناظرہ گستاخ کون)

مولوی ابوکلیم محمد صدیق فانی لکھتے ہیں:

مثال کے بیان سے مقصد کسی بات کو عام فہم انداز میں بیان کرنا مقصود ہوتا ہے یہ مطلب ہرگز نہیں ہوتا کہ جس چیز کے لیے مثال دی جا رہی ہے مثال اس کا عین ہے اور ہوبہواس پر صادق آتی ہے۔ محدث حافظ ابن قیم جوزی لکھتے ہیں: انہ لا یلزم تشبیہ الشی ء بالشیء مساواتہ لہ۔(المنار المنیف ص60 طبع بیروت)

یعنی کسی شے کو کسی سے تشبیہ دی جائے تو یہ لازم نہیں آتا کہ یہ شے اس کے برابر ہے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں: تشبیہ اور استعارہ سے مشبہ اور مشبہ بہ سے برابری سمجھنا پرلے درجے کی حماقت (بے وقوفی) ہے۔ (آئینہ اہلسنت ص

مولوی اشرف سیالوی لکھتے ہیں:

مثال میں صرف وجہ تمثیل کا لحاظ ہوتا ہے جملہ امور میں اشتراک نہیں ہوتا۔ (حاشیہ مناظرہ جھنگ ص52)

بلکہ مولانا لکھنوی نے تو یہاں تک لکہ دیا کہ کبھی تشبیہ ناقص کے ساتہ مجرد تفہیم کے واسطے ہوتی ہے۔ (مجموعہ فتاوی اردو ج1ص20)

#### ایک اور طرز سے بریلوی عالم کا اعتراض:

بریلوی علامہ سردار احمد فیصل آبادی لکھتے ہیں:

اس ناپاک عبارت میں حضور پرنور شافع یوم النشور کے علم شریف کو بچوں، پاگلوں، جانوروں چارپاؤں کے علم سے تشبیہ دی گئی ہے۔ اس میں حضور علیہ اصلواۃ والسلام کی شان اقدس میں صریح توہین اور کھلی گستاخی ہے۔ (دیوبندی سے لاجواب سوالات ص 183،184)

یعنی گھٹیا اشیاء کے ساتہ تشبیہ دینا گستاخی و توہین و کفر ہے۔جیسا کہ جید بریلوی عالم اور بریلویوں کے حکیم الامت مفتی احمد یار نعیمی لکھتے ہیں :

آپ کی شان میں ہلکی مثالیں دینا کفر ہے۔ (ملخصانور العرفان ص 345)

#### اب آئیے دوسری طرف:

ہم پہلے بھی چند مثالیں لکہ آئے ہیں کچہ اور بھی عرض کر دیتے ہیں۔ بریلویت ملت کے ''قائد'' مولوی اشرف سیالوی نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و رسالت کی مثال کافروں سے دیتے ہیں اور ان کی اس بات پر بریلوی علماء بھی بہت نالاں ہوتے ہیں۔

مثلاً مفتی عبدالمجید خان سعیدی لکھتے ہیں:

مصنف تحقیقات نے جو حدیث لا یقاس بنا احدسے انحراف کرتے ہوئے سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا نبوت والا معاملہ کافروں، مشرکوں اور منافقوں سے ملا کر جس سوئے ادبی کا ارتکاب کیا ہے وہ اس پر مستزاد ہے حالانکہ نبوت جب سلب سے پاک ہے اور سلب نبوت محال ہے تو اسے غیر نبی اور وہ کافر، مشرک اور منافق کے کفر و شرک اور نفاق سے ملا دینا اس امر کی نشاندہی کرتا ہے کہ وہ سلب نبوت کے قائل نہ ہوتے تو یہ بات کبھی منہ سے نہ نکالتے اور گندی تشبیہ سے پرہیز کرتے۔ (سندیلوی کا چیلنج منظور ہے ص 34)

مولوی اشرف سیالوی لکھتے ہیں:

نبی مکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا لباس بشری نسبتاً کثیف تھا اس لیے اس کثافت کو باربار کے شق صدر اور چلہ کشی و غیرہ کے ذریعے جب لطیف کر دیا گیا تب آپ کو یہ منصب سونپا گیا۔ اس حقیقت کو یوں سمجھا جا سکتا ہے کہ دوپہر کے سورج کے آگے سیاہی مائل اور دبیز تہہ والا بادل۔ (ملخصاً تحقیقات ص204)

اس پر تبصرہ کر کے سعیدی صاحب لکھتے ہیں:

مصنف تحقیقات نے حضور کے چالیس سال کی عمر شریف تک بالقوہ بمعنی صلاحیت و استعداد نبی ہونے سے بھی صاف انکار کیا ہے اور آپ کی بشریت مقدسہ و مطہرہ منورہ از کی و اطیب کو کثیف قرار دے کر اسے موٹی تہہ والے سیاہ بادل سے تشبیہ دی ہے جو سخت سوء ادبی ہے۔

(سندیلوی کا چیلنج منظور ہے: ص 47)

مفتی احمد یار نعیمی کو بھی دیکھیے اور اس کی دلیری کو بھی مدنظر رکھیے کہ ام البشر سیدہ حواء علیہا السلام کے متعلق کیا تشبیہ دیتا ہے؟ کہتا ہے:

حضرت حوا کو حضرت آدم کے جسم سے بغیر نطفہ بنایا دیکھو انسان کے جسم سے بہت سے کیڑے پیدا ہو جاتے ہیں مگر وہ اس کی اولاد نہیں کہلاتے۔

(نور العرفان ص 93، النساء آیت نمبر 1)

ایک جگہ یوں لکھتے ہیں:

ظاہری صورت کی یکسانیت دیکه کر اولیاء انبیاء کو اپنا مثل نہ سمجھو نیم اور بکائن کا درخت یکساں معلوم ہوتا ہے مگر پھلوں میں زمین آسمان کا فرق ہے۔ (نور العرفان ص 169، سورۃ الانعام آیت نمبر 99)

یہاں انبیاء و اولیاء کو تشبیہ بکائن جیسے کڑوے درخت سے دی ہے ۔

ایک جگہ یوں لکھتے ہیں:

بھڑ اور شہد کی مکی ایک ہی پھول چوستی ہیں مگر یہ پھول کا رس بھڑ کے پیٹ میں پہنچ کر زہر اور شہد کی مکھی کے پیٹ میں پہنچ کر شہد بنتا ہے ایسے ہی ہمارا کھانا غفلت کا باعث ہے اور انبیاء کی خوراک نورانیت کے از دیاد کا ذریعہ ہے۔ (نورالعرفان ص 414، سورۃ المومنون آیت نمبر 32)

لفظ ''ایسےہی'' بھی موجود ہے جو بریلوی اصول میں برابری اور تشبیہ دونوں کے لیے آتاہے اور جن بریلویوں کے نزدیک صرف تشبیہ کے لیے آتا ہے وہ بھی دیکھیں کہ انبیاء کرام کو شہد کی مکھی سے تشبیہ دی گئی ہے جو کہ بریلوی اصول سے گستاخی بنتی ہے۔آگے چلئے:

مفتی صاحب لکھتے ہیں: سانپ اور بھینس اگرچہ اللہ کی مخلوق ہے اس کی روزی کھاتے پیتے ہیں، مگر سانپ کے پاس زہر ہے اور بھینس کے پاس دودھ، اس لیے آپ سانپ کو مارتے ہیں اور بھینس کی خدمت کرتے ہیں۔ ایسے ہی کفار کے پاس کفرکا زہر ہے اور حضرات انبیاء، اولیاء، علماء کے پاس ایمان کا دودھ (تفسیر نعیمی ج3، ص 364، سورۃ آل عمران آیت نمبر 33)

مفتی صاحب کا ایک اور ظلم ملاحظہ فرمائیں: جیسے ایک ہی رحم سے مختلف اولاد پیدا ہوتی ہے ایسے ہی ایک ہی تعلیم سے مریدین کے مختلف حالات ہوتے ہیں، نگاہ مصطفوی صلی اللہ علیہ وسلم ایک ہی تھی مگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین کے درجات مختلف۔

(تفسير نعيمى ج 3، ص243، سورة آل عمران آيت نمبر 6)

ایک جگہ یوں لکھتے ہیں: سچے مرید کا قلب گویا رحم ہے اور شیخ کامل کی نگاہ گویا نطفہ۔ اتنی حقیر چیزوں سے نبی پاک اور انبیاء علیہم السلام کو تشبیہ دینے والا کیا بریلوی اصول کی رو سے گستاخ نہیں؟!

ہم بریلوی مناظرین سے پوچھتے ہیں کہ سیالوی صاحب کی تشبیہات کا گھٹیا ہونا آپ بھی مانتے ہو، کیا فاضل بریلوی کے فتوی سے اسے کافر و گستاخ کہتے ہو یا نہیں؟

اور اگر اس اصول سے حکیم الامت حضرت تھانوی رحمہ اللہ کو معافی نہیں تو مفتی احمد یار نعیمی کو معافی کیوں؟ جو انبیاء کو تشبیہ کبھی بھینس سے اور کبھی کسی سے دیتا ہے، اسے معافی کیوں ہے؟ بریلوی اکابرین نے اس کے خلاف کتنی کتابیں لکھی ہیں ؟ آخر کیوں معافی دی؟ بریلوی حضرات شیر مادر سمجه کر اور گیارہویں کا ٹھنڈا میٹھا دودھ سمجه کر ان سوالات کو ہضم تو کر سکتے ہیں لیکن جواب نہیں دے سکتے۔

اب اصل عبارت کو دیکھیں:

"آپ کی ذاتِ مقدسہ پر عالم الغیب کا اطلاق کیا جانا اگر بقول زید صحیح ہو تو دریافت طلب امر یہ ہے کہ اس غیب سے مراد بعض غیب ہے یا کل؟ اگر بعض علوم غیبیہ مراد ہیں تو اس میں حضور کی کیا تخصیص ہے؟ ایسا علم غیب تو زید عمرو بلکہ ہر صبی و مجنون بلکہ جمیع حیوانات و بہائم کے لیے بھی حاصل ہے تو چاہیے کہ سب کو عالم الغیب کہا جائے کیونکہ ہر شخص کو کسی نہ کسی ایسی بات کا علم ہوتا ہے جو دوسرے شخص سے مخفی ہوتی ہے۔"

عبارت میں ''ایسا علم'' سے نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم کے علم مبارک کی طرف اشارہ نہیں بلکہ ''مطلق بعض علم'' کی طرف اشارہ ہے جیسا کہ عبارت کے آخری ٹکڑا سے معلوم ہو رہا ہے یعنی اگر بعض علم کی وجہ سے عالم الغیب کہتے ہو تو پھر ہر ایک کو بعض علم تو ہے یعنی کچہ نہ کچہ تو پتہ ہے، لہذا ان کو بھی عالم الغیب کہو۔ تو حضرت تھانوی نے یہ ہرگز نہیں کہا کہ سرکار والا علم مبارک سب کو ہے۔

بسم اللہ الرحمان الرحيم

## عصمت انبياء عليهم السلام

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

#### چند تمہیدی باتیں:

خدا کی مخلوق میں خدا کے بعد سب سے بڑا مرتبہ انبیاء و مرسلین علیہم الصلولۃ والسلام کا ہے۔ یہ ہستیاں دنیا کے لیے خدا کے خلیفہ ہیں اور 'تخلوا باخلاق اللہ'' کے سب سے بڑے نمونے ہیں،اللہ کی اطاعت و عبودیت کے سب سے اونچے پیکر، مجسم العلوم و معرفت الہیہ کے سب سے زیادہ عالم و عارف، خدا کی ذات و صفات کے ہمہ وقتی مشاہدہ و استحضار سے مستفید و مستنیر فرض جتنی خوبیاں اور جتنے اوصاف کمال خدا کی ذات کے بعد کسی مخلوق میں جمع ہوسکتے ہیں وہ سب انبیاء و مرسلین علیہم السلام میں جمع ہوئے ہیں، اسی لیے کسی ایک نبی کے مرتبہ کمال علمی و عملی کو بڑے سے بڑا ملک مقرب بھی نہیں پہنچ سکتا اور اپنے اپنے دور کے ہر نبی کو ''بعد از خدا بزرگ توئی قصہ مختصر'' کا مصداق کہا جاسکتا ہے، اسی لیے امت ان کے معصوم ہونے کا اعتقاد رکھتی ہے۔

عصمت انبیاء علیہم السلام کے اعتقاد رکھنے کے بعد ان انبیاء و مرسلین میں بھی فرق مراتب ہوا بدلیل: 'تِئكَ الرُسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ'' اور خدا تعالیٰ کی لا نہایہ بارگاہ کے مراتب قرب بھی بے نہایت ہیں۔

#### خصائص نبوت:

مسئلہ عصمت انبیاء علیم السلام میں غور وخوض کرنے کے لیے سب سے اہم نکتہ چونکہ انبیاء علیہم السلام کی صفات و ملکات اور ان کے خصائص سے بحث ہے، اس لیے ضروری ہے کہ یہاں پہلے چند سطور میں ان کے جوہر فطرت، صفات و ملکات اور ان کے خصائص سے بحث کی جائے۔

سلاطین عالم کسی شخص کو مسند وزارت کے لیے منتخب کرتے وقت چند چیزوں کا لحاظ رکھتے ہیں:

ایسے شخص کو منتخب کرتے ہیں جو ان کا نہایت ہی مطیع اور مخلص ہو، حکومت کا پورا وفادار اور خیر خواہ ہو۔

ث اخلاق حسنہ ،اوصاف جمیلہ اور محامد و مکارم سے آراستہ ہو، زمائم اور محضرات الامور
 سے بالکلیہ مبرا و منزہ ہو۔

الله حسب و نسب میں سب سے زیادہ فائق و برتر ہو۔

الله فہم و فراست اور عقل و فطانت میں سے سے اعلیٰ و ارفع ہو، نیز سفاہت و غباوت و قصور عقل کے دھبہ سے بالکل پاک ہو۔

ﷺ صدق و آمانت اس کا طرہ امتیاز ہو، کذب و خیانت کے توہم سے بھی بمراحل بعید ہو۔

اللہ دربار شاہی کے آداب کی پوری پوری رعایت رکھتا ہو، اس کی کسی حرکت اور سکون سے بادشاہ کی ہمسری کا ادعاء متوہم نہ ہوتا ہو، دیگر وزراء کے ساته اس کا معاملہ ان کے منصب وزارت اور شان تقرب کے مناسب ہو۔

بالکل اسی طرح ملیک مقتدر اور احکم الحاکمین کے وزراء کو کہ جن کو انبیاء و رسل سے تعبیر کیا جاتا ہے ان کے لیے یہ ضروری ہے کہ:

\* ان کے قلوب میں اس ملیک مقتدر کی محبت و اطاعت اس درجہ راسخ ہو کہ ارادہ معصیت کی بھی گنجائش نہ رہی ہو اور اسی فطری اجتناب عن المعاصی کا نام ''عصمت'' ہے۔ نیز ایمان و اسلام سے ان کا قلب اس درجہ لبریز ہو کہ کفر و شرک کے لیے جزء لا یتجزی کی مقدار کی بھی اس میں جگہ نہ ہو۔

\*ان كى فطرت اخلاق حسنه، اوصاف جميله، محامد وفضائل اور مكارم و شمائل سے مزين و مجلى ہو، قابل نفرت امور سے بالطبع متنفر ہوں اور ان كے نفوس قدسيه تمام زمائم سے منزه ہوں۔ (اسى وجہ سے آنحضرت صلى الله عليه وسلم لہسن و پياز كا استعمال نه فرماتے تھے، وجہ يه فرماتے تھے كہ ميں جس سے كلام و مناجات كرتا ہوں تم اس سے كلام و مناجات نہيں كرتے)

\* یہ کہ ان کا حسب و نسب نہایت پاک و مطہر ہو، اسی وجہ سے ابو سغیان کو ہرقل کے سامنے یہ اعتراف کرنا پڑا کہ ''ہو فینا ذو نسب'' کہ وہ ہم میں بڑے نسب والے ہیں ۔

- \* یہ کہ وہ فہم و فراست کے اعتبار سے سب سے ارفع واکمل ہوں، قصور فہم سے کوسوں دور ہوں۔
  - \* صدق و امانت کے ساته متصف اور غدر و خیانت سے بالکلیہ پاک ہوں۔
- \* ان کا کلام ذات وحدہ لاشریک لہ کی ہمسری کے رائحہ سے بھی پاک ہو، نیز یہ کہ ان کا ایک دوسرے کی تحقیر کرنا محال ہو۔

الحاصل:
السلام کو منتخب فرمایا ہے مگر چونکہ وہ علیم و خبیر بما فی الصدور اور یعلم السر واخفیٰ بھی السلام کو منتخب فرمایا ہے مگر چونکہ وہ علیم و خبیر بما فی الصدور اور یعلم السر واخفیٰ بھی ہے، اس لیے وہ اپنی نیابت و وزارت کے لیے ایسے ہی اشخاص کو منتخب فرماتا ہے جو ظاہراً اور باطناً ہر طرح سے خدا کے مطیع و فرمانبردار ہوں، پورے مخلص اور جانثار ہوں، یہ ناممکن و قطعاً محال ہے کہ وہ علیم و خبیر غلطی سے کسی ایسے شخص کو اپنی خلافت کے لیے منتخب کرے جو بظاہر تو اس کا مطیع و فرمانبردار ہو لیکن باطناً اس کا نافرمان ہو اور فریضہ رسالت کی ادائیگی میں کوتاہیاں تک کرجانے والا ہو۔ یہی وجہ ہے کہ انبیاء کرام علیہم السلام معصوم ہوتے ہیں اور کبھی بھی مرتبہ نبوت اور منصب رسالت سے علیحدہ نہیں کیے جاتے بخلاف سلاطین عالم کے کہ ان کے انتخاب میں بسا اوقات غلطی ہوجاتی ہے اور وہ غیر مطیع کو مطیع سمجہ جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ بعض مرتبہ سلاطین کو اس کی ضرورت پیش آتی ہے کہ وزراء کو منصب وزارت سے علیحدہ کیا جائے۔

(از عقائد اسلام)

مسئلہ عصمت انبیاء علیہم السلام پر بحث کرنے سے پہلے "عصمت انبیاء" کا معنی معلوم کرلینا ضروری ہے۔

#### عصمت انبياء كا معنى:

"عصمت" كا معنى بعض حضرات نے اگرچہ "عدم قدرت على المعصيہ" سے كيا ہے ليكن يہ رائے مرجوح ہے كيونكہ اس ميں انبياء عليہم السلام كا كمال ظاہر نہيں ہوتا۔ اس ليے جمہور علماء اہل السنۃ كے نزديك عصمت كے مختار معنى يہ ہيں كہ عصمت ايك ايسا خلق ہے جو معصوم كو باوجود قدرت على المعصيۃ كے معصيت سے روكتا ہے اور معصوم ترك معصيۃ ميں مجبور نہيں ہوتا۔ چنانچہ حضرت مولانا دوست محمد كابلى رحمہ اللہ اپنى كتاب "تعفۃ الاخلاء في عصمۃ الانبياء "ميں تحرير فرماتے ہيں:

واختلف في معنى العصمة قال بعضهم أنها عباره عن عدم قدرة المعصية والمختار عند الجمهور أنها عبارة عن خلق مانع من ارتكاب المعصية غير ملج حتى لا يكون المعصوم مضطرا في ترك المعصية وفعل الواجب. (ص15)

ترجمہ: عصمت کے معنی میں اختلاف ہے۔ بعض کا کہنا ہے کہ عصمت عدم قدرت علی المعصیۃ کو کہتے ہیں اور جمہور کے نزدیک مختار معنی یہ ہے کہ عصمت ایک ایسی خصلت کا نام ہے جو معصوم کو ارتکاب معصیۃ سے بلا کسی جبر و اکراہ کے منع کرتی ہے حتی کہ معصوم ترک معصیۃ اور فعل واجب میں مجبور نہیں ہوتا۔

حضرت مولانا شاہ محمد اسماعیل شہید رحمہ اللہ عصمت کا معنی یوں بیان کرتے ہیں:

"عصمت" کے معنی یہ ہیں کہ ان کے اقوال ہوں یا افعال، عبادات ہوں یا عادات، معاملات و مقامات ہوں یا اخلاق و احوال، ان سب کو اللہ اپنی قدرت کاملہ سے نفس و شیطان کی دخل اندازی سے محفوظ فرماتا ہے خواہ وہ خطاء و نسیان کی صورت سے ہی کیوں نہ ہو اور حفاظت و نگرانی کرنے والے اپنے فرشتے ان کے ساته رکھتا ہے تاکہ غبار بشریت بھی ان کے دامن پاک پر ذرا سا دھبہ نہ لگا سکے۔

مطلب یہ ہوا کہ حضرت شاہ اسماعیل شہید رحمہ اللہ کے نزدیک اللہ تعالیٰ کی ہمہ وقتی حفاظت و نگرانی کا نام "عصمت" ہے۔

#### فائده جليلم:

#### "عصمت" اور "حفاظت" کے درمیان فرق

اس مقام پر اس فرق کو ذکر کردینا مناسب معلوم ہوتا ہے اور اس سے ہمارا مقصد صحابہ

کرام علیہم الرضوان سے متعلق ان حضرات کے پیدا کردہ شکوک و شبہات کا ازالہ ہے جو عصمت اور حفاظت کے فرق کو ملحوظ نہیں رکھتے اور حفاظت کے معنی میں غور نہ کرنے کی وجہ سے صحابہ کرام کی محفوظیت میں ایک حد تک قصداً پیچیدگیاں پیدا کرنے کے مرتکب ہوئے ہیں۔

عارف باللہ حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمہ اللہ عصمت و حفاظت میں فرق بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

انبیاء معصوم اور اولیاء محفوظ ہیں۔ معصوم وہ ہے کہ اس سے باوجود استعدادِ گناہ کے گناہ سرزد ہونا محال ہو اور محفوظ وہ ہے کہ گناہ تو اس سے ممکن ہو گرچہ واقع نہ ہو۔ پہلی صورت مستلزم محال ہے دوسری ممکن غیر واقع۔

(منقول از بفت روزه خدام الدين لابور بابت 22ذو الحجم 1392ه 26جنوري 1973ء)

حضرت مولانا محمد ادریس کاندہلوی نے شیخ اکبر رحمہ اللہ کے حوالہ سے "عصمت و حفاظت کا فرق "خوب واضح کر کے بیان فرمایا ہے، چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں:

حضرات انبیاء کرام ہر وقت بارگاہِ خداوندی میں مقیم رہتے ہیں، کسی وقت حق تعالیٰ شانہ کی عظمت اور جلال ان کی نظروں سے اوجھل نہیں ہوتی۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت انبیاء معاصی سے معصوم ہوتے ہیں اور اولیاء اللہ بارگاہ خداوندی میں آتے جاتے رہتے ہیں مگر مقیم نہیں، اس لیے اولیاء معاصی سے محفوظ تو ہوتے ہیں مگر معصوم نہیں ہوتے اور "عصمت" اور "حفاظت" میں یہ فرق ہے کہ اولیاءبسا اوقات مباحات اور جائز امور کو محض حظ نفس اور طبعی میلان اور خواہش کے لیے کر گزرتے ہیں مگر حضرات انبیاء کسی وقت بھی طبعی میلان اور حظ نفس کے لیے مباح اور جائز امر کا ارتکاب نہیں فرماتے۔ ہاں جب کسی شئے کی عنداللہ اباحت اور اس کا خدا کے نزدیک جائز ہونا بتلانا مقصود ہوتا ہے تب اس مباح کو استعمال فرماتے ہیں تاکہ امت کو نبی کے کرنے سے اس فعل سے اس کا مباح اور جائز ہونا معلوم ہو جائے۔ ( تفسیر معارف القران حاصرات)

عبارت واضح ہے مزید تشریح کی ضرورت نہیں اس سے بھی زیادہ آسان اور عام فہم تعبیر اس کی یہ بھی ہوسکتی ہے کہ معصوم وہ ہے جس سے برائی کو دور رکھا جاتا ہے اور محفوظ وہ ہے جس کو برائی سے دور رکھا جاتا ہے۔ قرآن کریم کی متعدد آیات سے اس کی تائید ہوتی ہے مثلاً معصوم کے سلسلہ فرمایا: ''لِنَصْرِف عَنْهُ السُّوء والفَحْشَاء'' اور محفوظین کے بارے میں فرمایا: ''وکئنُمْ عَلَی شَفَا حُفْرَۃ مِنَ التَالِ فَانْقَدَکُمْ مِنْهَا''۔

حاصل ان تمام تعبیرات کا یہی ہے کہ معصوم و محفوظ جس طرح عدم صدور گناہ میں دونوں برابر ہیں اس طرح عصمت و حفاظت دونوں کے وہبی ہونے میں بھی کوئی فرق نہیں البتہ دلیل اور طریق حصول میں دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں یعنی یہ کہ عصمت پر دلیل عقلی ہوتی ہے اور حفاظت پر دلیل عقلی نہیں ہوتی۔ نیز یہ کہ عصمت جس طرح بذات خود وہبی ہے بالکل اسی طرح اس کا حصول بھی بالکلیہ وہبی ہے، کسی قسم کے کسب پر موقوف نہیں بخلاف حفاظت کے کہ یہ بذاتِ خود تو اگر چہ وہبی ہے لیکن اس کا حصول عبادت و ریاضتِ روحانی محنت و مشقت اور کسی کامل کی مکمل روحانی تربیت پر موقوف ہے۔

اور ظاہر بات ہے کہ تربیت چونکہ سالک کی ریاضت و مشقت ہے اس لیے اونچ نیچ بھی ممکن ہے لیکن مقام محفوظیت پر سرفراز ہوچکنے کے بعد دوران تربیت کی ان خامیوں کو کسی محفوظ کی سیرت و کردار، عدالت و ثقابت، دیانت و امانت اور صداقت و تزکیہ نفس پر بحث کا دارو مدار قطعاً نہیں بنایا جاسکتا، اس کو نہ عقل باور کرتی ہے اور نہ ہی اس پر کوئی معتبر نقل پیش کی جاسکتی ہے بلکہ اس کا تمام تر انحصار تو اس سند پر ہوا کرتا ہے جو تکمیل تربیت کے بعد ممتحن نے امتحان لے کر اس کو عطاء کیا ہے۔ اس سے یہ بات خود بخود ثابت ہوگئی کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جو معصوم تو اگرچہ نہیں لیکن محفوظ یقیناً ہیں، کی عدالت و صداقت اور دیانت و امانت کو ان کی تربیت کے دوران ہونے والی اونچ نیچ کی روشنی میں نہیں بلکہ احکم دیانت و امانت کو ان کی تربیت کے دوران ہونے والی اونچ نیچ کی روشنی میں نہیں بلکہ امتحانات کے بعد الحاکمین جیسے ممتحن کی طرف سے 23 سالہ سخت ترین امتحان نہیں بلکہ امتحانات کے بعد اعلیٰ ترین کا میابیوں کی ایک نہیں بلکہ ''اولیٰکَ هُمُ النَّائِرُون'' ''اولیٰکَ هُمُ النَّائِرُون'' ''اولیٰکَ هُمُ النَّائِرُون'' کامیابیوں کی ایک نہیں بلکہ ''اولیٰکَ هُمُ النَّائِرُون'' ''اولیٰکَ هُمُ النَّائِر کہنا کہ صحابہ کرام پر زبان طعن دراز کرنے جیسی متعدد اسناد کی روشنی میں جانچنا پرکھنا ہوگا۔ لہذا صحابہ کرام پر زبان طعن دراز کرنے والوں کا یہ کہنا کہ صحابہ کرام کوئی معصوم ہیں؟ بالکل لغو اور بیہودہ سوال ہے۔ مانا کہ معصوم والوں کا یہ کہنا کہ صحابہ کرام کوئی معصوم ہیں؟ بالکل لغو اور بیہودہ سوال ہے۔ مانا کہ معصوم والوں کا یہ کہنا کہ صحابہ کرام کوئی معصوم ہیں؟ بالکل لغو اور بیہودہ سوال ہے۔ مانا کہ معصوم

نہیں لیکن محفوظ تو ہیں اور پھر ان کے بارے میں معصوم کی صرف ایک شہادت نہیں بلکہ متعدد شہادات موجود ہیں، پھر ان نفوس قدسیہ پر زبان طعن دراز کرنے کی کیا گنجائش رہی؟

خلاصہ کلام یہ ہے کہ انبیاء و رسل معصوم ہیں اور عصمت ان کی ایسی مخصوص صفت ہے کہ کوئی فرد بشر ان کی اس صفت میں ان کے ساته شریک نہیں۔

## عصمت انبياء عليهم السلام پر دلائل

#### از قرآن مجيد:

#### دلیل نمبر 1

وأطِيْعُوا اللهَ وأطِيْعُوا الرّسُولُ واحْدَرُوا فَإِن تَولَيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَتَمَا عَلَى رَسُولِنَا البَلاغ المُبِيْنُ [المائده: 92]

ترجمہ:اور اللہ کی اطاعت کرو اور رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کی اطاعت کرو اور (نافرمانی سے ) بچتے رہو اور اگر تم ( اس حکم سے) منہ موڑو گے تو جان رکھو کہ ہمارے رسول پر صرف یہ ذمہ داری ہے کہ وہ صاف صاف طریقے سے ( اللہ کے حکم کی) تبلیغ کرے۔

#### دلیل نمبر 2

\_\_\_\_ قُلْ أَطِيْعُوا اللهَ وأَطِيْعُوا الرّسُولُ الآية [النور: 54]

ترجمہ: (ان سے) فرما دیجئے کہ اللہ کا حکم مانو اور اس کے رسول کے فرمانبردار بنو۔

#### <u>دلیل نمبر 3</u>

يَّا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُواْ أَطِيعُوا اللَّهَ وأَطِيعُوا الرَّسُولُ [النساء: 59]

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی بھی اطاعت کرو۔

#### ف:

ان آیات میں اللہ رب العزت نے اپنی اطاعت کے ساته اپنے رسول صلی اللہ علیہ و سلم کی اطاعت کا بھی حکم دیاہے۔ اگر رسول خدا علیہ السلام معصوم نہ ہوتے تو اللہ ان کی اطاعت کا کبھی حکم نہ دیتا۔

#### دلیل نمبر 4

مَنْ يُطِعِ الرَّسُولُ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكُ عَلَيْهِمْ حَفِيْظًا [النساء: 80]

ترجمہ: جو شخص رسول کی اطاعت کرے اس نے اللہ کی اطاعت کی اور جو (اطاعت سے) منہ پھیرے تو (اے پیغمبر!) ہم نے آپ کو ان پر نگران بنا کر نہیں بھیجا (کہ آپ کو ان کے عمل کا ذمہ دار ٹھہرایا جائے)۔

#### دلیل نمبر 5

ومَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولُ إِلا لِيُطاع بِإِذِن الله [النساء: 64]

ترجمہ: اور ہم نے کوئی رسول اس کے سوا کسی اور مقصد کے لیے نہیں بھیجا کہ اللہ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔

#### دلیل نمبر 6

وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ ورَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزَا عَظِيْمًا [الاحزاب: 71]

ترجمہ: جوشخص اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرے اس نے وہ کامیابی حاصل کر لی جوزبردست کامیابی ہے۔

#### دلیل نمبر 7

وأطيعُوا اللهَ ورَسُولُهُ إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ [الانفال: 1]

ترجمہ: اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اگر تم واقعی مؤمن ہو۔

#### دلیل نمبر 8

وإن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا [النور: 54]

ترجمہ: اگر تم ان کی فرمانبرداری کرو گے تو ہدایت پا جاؤگے ۔

<del>ف: ان آیات سے معلوم ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی اطاعت کرنا عالامتِ ایمان اور</del> فلاح وکامیابی کا سبب ہے اور یہ اس وقت ممکن ہے جب مطاع معصوم ہو ورنہ ایمان کامل ملے گا نہ فلاح و کامیابی۔

دليل نمبر 9

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْى . إِنْ هُوَ إِلا وَحْيٌ يُوْحَى [النجم 3،4]

ترجمہ: اور یہ اپنی خواہش سے کچہ نہیں بولتے، یہ تو خالص وحی ہے جو ان کے پاس بھیجی جاتی ہے۔ جاتی ہے۔

<u>دلیل نمبر 10</u>

إِن أُتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلِيَّ [الاحقاف: 9]

ترجمہ:میں کسی اور چیز کی نہیں صرف اس وحی کی پیروی کرتا ہوں جو مجھے بھیجی جاتی ہے۔

دليل نمبر 11

وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَائْتَهُواْ [الحشر:7]

ترجمہ: رسول تمہیں جو کچہ دے وہ لے لو اورجس سے منع کرے اس سے رک جاؤ۔

دلیل نمبر 12

لقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولُ اللهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ [الاحزاب: 21]

ترجمہ: حقیقت یہ ہے کہ تمہارے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات میں ایک بہترین نمونہ ہے۔

دلیل نمبر 13

قُلْ إِن كُنْتُمْ تُحِبُون اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ [آل عمران: 31]

ترجمہ: (اے پیغمبر لوگوں سے) فرمادیجئے کہ اگر تم اللہ سے محبت رکھتے ہو تو میری اتباع کرو، اللہ تم سے محبت کرے گا۔

ف: ان آیات میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے اور ان کے حکم اور منع کرنے کو وحی کا پابند بتلایا گیا ہے۔ تو ایسا شخص جو اپنے بولنے میں وحی کا پابند ہے وہ اللہ کا نافرمان نہیں ہو سکتا۔

<u>دلیل نمبر 14</u>

وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هُؤُلاَّءُ شَهِيْدًا [النساء: 41]

ترجمہ: اور ہم آپ کو ان لوگوں کے خلاف گواہ کے طور پر پیش کریں گے۔

ن: اس سے معلوم ہوا کہ انبیاء علیہم السلام معصوم ہیں کیونکہ فاسق کی گواہی قابل قبول نہیں۔

<u>دلیل نمبر 15</u>

أَتَأْمُرُون النَّاس بِالبِرِّ وتَنْسُون أَنْفُسَكُمْ [البقرة: 44]

ترجمہ: کیا تم (دوسرے) لوگوں کو تو نیکی کا حکم دیتے ہو اور خود اپنے آپ کو بھول جاتے ہو؟ ف: حضرات انبیاء علیہم السلام کا کام قوم کو نیکی کا درس دینا ہے۔ تو اگر خود نافرمان ہو جائیں معاذ اللہ تو پھر مقصد رسالت کو مفقود کرکے ''لِمَ تَقُولُون مَا لا تَفْعَلُون'' کا مصداق بن جائیں گے اور یہ محال ہے۔ ثابت ہوا کہ انبیاء علیہم السلام معصوم ہیں۔

احادیث مبارکہ

1: عن عبد الله بن عمرو قال كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أريد حفظه فنهتني قريش وقالوا أتكتب كل شيء تسمعه ورسول الله -صلى الله عليه وسلم- بشر يتكلم في الغضب والرضا فأمسكت عن الكتاب فذكرت ذلك لرسول الله -صلى الله عليه وسلم- فأوماً بأصبعه إلى فيه فقال « أكتب فوالذي نفسي بيده ما يخرج منه إلا حق ».

[سنن ابی داؤد ج2ص514، مسند احمد ج2ص162 رقم الحدیث 6510] ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمر و رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ میں نبی کریم صلى الله عليه وسلم سے جو بات سنتا تھااس كو لكه ليا كرتا تھا تاكه اسے محفوظ كروں۔ قريش نے مجھے اس بات سے روكا اور كہنے لگے كه آپ نبى صلى الله عليه و سلم سے سنى ہر بات لكه ليتے ہيں، آپ صلى الله عليه و سلم بھى تو انسان ہيں، خوشى اور غمى ميں كلام كرتے ہيں۔ تو ميں نے لكھنا چھوڑ ديا۔ ميں نے يہ بات نبى كريم صلى الله عليه وسلم كو بتائى تو آپ عليه السلام نے اپنى انگلى كا اشاره اپنے منه كى طرف كرتے ہوئے فرمايا : تم لكھا كرو! قسم ہے اس ذات كى جس كے قبضہ قدرت ميں ميرى جان ہے اس منه سے سوائے حق كے كچه نہيں نكلتا۔

ف: سب سے زیادہ گناہ عموماً زبان سے صادر ہوتے ہیں۔ تو جس ذات کی زبان ہی قبضہ خدا میں ہے تو اس شخصیت سے گناہ کا خیال کیونکر کیا جا سکتاہے؟!

2: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ --- مَنْ كذَّب عَلَىّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبُوا مَقْعَدَهُ مِنْ النَّال

[صحیح البخاری: ج1ص21]

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علّیہ وسلم نے فرمایا: جس آدمی نےجان بوجه کر مجه پر جھوٹ بولاتو وہ اپنا ٹھکانہ جہنم بنا لے۔

ف: جھوٹ بولنا گناہ ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم جب جھوٹ کی نسبت کو گناہ قرار دے رہے ہیں تو خود اس گناہ کے مرتکب کیسے ہو سکتے ہیں؟

3: أخبرنا عبد الرزاق عن معمر عن الزهري أو قتادة - أو كلاهما - أن يهوديا جاء يتقاضى رسول الله صلى الله عليه و سلم فقال له النبي صلى الله عليه و سلم قد قضيتك فقال اليهودي بينتك قال فجاء خزيمة بن ثابت الأنصاري فقال أنا أشهد أنه قد قضاك فقال النبي صلى الله عليه و سلم قد قضاك فقال اليي أصدقك بأعظم من ذلك أصدقك بخبر السماء فأجاز رسول الله صلى الله عليه و سلم شهادته بشهادة رجلين [مصنف عبد الرزاق: ج11ص236]

ف: اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم معصوم نہ ہوتے تو اتنے بڑے دعویٰ کی حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ کبھی بھی تصدیق نہ کرتے۔

4: عَنِ الْحَسَنِ ، قال : قال رَسُول اللهِ صلى الله عليه وسلم : لا طاعَةَ لِمَخْلُوقَ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ.

[مصنف ابن ابي شيبة: ج 11ص546]

ترجمہ:نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: مخلوق کی ایسی اطاعت جائز نہیں جس میں اللہ کی نافر مانی ہو۔

5- عَنْ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ النّبِيّ صَلَى اللهُ عَنْهُ وَسَلّمَ قال السّمْعُ والطاعَةُ عَلَى المَرْء المُسْلِمِ فِيمَا أَحَبّ وكرهَ مَا لَمْ يُؤْمَرْ بِمَعْصِيةٍ وَالطّاعَةُ عَلَى المَرْءِ المُسْلِمِ فِيمَا أَحَبّ وكرهَ مَا لَمْ يُؤْمَرْ بِمَعْصِيةٍ فِلا سَمْعُ وَلا طَاعَة [صحيح البخارى: ج2ص1057، صحيح مسلم ج2ص125]

ترجمہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: مسلمان آدمی پر (اپنے امام یا بادشاہِ اسلام کی)اطاعت لازم ہے خوشی یا نا خوشی ہر حال میں جب تک اسے گناہ کا حکم نہ دیا جائے، پھر جب (امام یا بادشاہِ اسلام کی طرف سے) اسے گناہ کا حکم دیا جائے تو نہ سنے نہ اطاعت کرے۔

6- عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من أطاعني فقد أطاع الله ومن يعصني فقد عصى الله

[صحیح مسلم ج2ص124]

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ کی افرمانی کی اس نے اللہ کی نافرمانی کی۔ نافرمانی کی۔

ف: ان احادیث سےمعلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت مطلقہ ہر مسلما ن پر واجب ہے، اسی لئے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی اطاعت ونافرمانی کو اللہ کی اطاعت ونافرمانی بتلایا اور مخلوق کی ایسی اطاعت سے روکا جس سے خالق کی نافرمانی ہوتی ہویہ آپ علیہ السلام کے معصوم ہونے کی واضح دلیل ہے۔

اجماع أمّت أور اقوال ائم كي روشني مين:

1: امام اعظم امام ابو حنیفہ (م150هـ) فرماتے ہیں:

الانبياء عليهم الصلوَّة والسلام كلهم منزمون عن الصغائر والكبائر والكفر والقبائح.

[الفقم الاكبر ص2، العقيدة الحنفيم ص203]

ترجمہ: سارے انبیاء علیہم السلام صغیرہ ،کبیرہ گناہوں اور کفر اُور بے ہودہ کاموں سے پاک ہیں۔

<del>قاضی عیاض مالکی رحمۃ اللہ علیہ (م544ھ) فرماتے ہیں۔</del>

الإجْمَاع عَلَى العِصْمَةِ عَنِ الكَبَائِرِ بِلا قَيْدٍ عَمَدًا وَسَهُوًا.

النبراس شرح شرح العقائد: ص283)

ترجمہ: انبیاء علیہم السلام کبیرہ گناہوں سے پاک ہوتے ہیں ، نہ عمداًکرتے ہیں نہ سہواً اسی پر اجماع بے۔

ہے۔ 3: امام ابو عبد اللہ محمد بن احمد الانصاری القرطبی (م671ه) لکھتے ہیں:

الانبياء معصومون عن الخطاء والغلط في اجتهادهم.

[قرطبي ج2ص2058]

ترجمہ: انبیاء اپنے اجتہاد میں خطاء اور غلطی سے معصوم ہوتے ہیں۔

4: ملاعلی قاری رحمۃ اللہ علیہ (م1014ھ) بعض محققین سے نقل فرماتے ہیں:

اِجْمَاع الصّحَابَةِرضى الله عنهم عَلَى التَّاسِيِّ بِم صلى الله عليه و سلم فِي الْقُوَالِمِ والْفَعَالِمِ وَسَائِرِ الْحُوَالِمِ حَتَّى فِي كُلِّ حَالاً بِم مِنْ غَيْرِبَحْثٍ وَلا تَفَكَرِبَلْ بِمُجَرَّ عِلْمِهِمْ اوْظَنِّهِمْ بِصُدُورِ ذَٰلِكَ عَنْهُ دَلِيْلٌ قاطعٌ عَلَى اِجْمَاعِهِمْ عِلَى عِصْمَتِم وتَنَزَّمِم عَنْ اَن يَجْرِى عَلَى ظَاهِرِه اوْبَاطِنِم شَى عُّلائِتًا سَّى بِه فِيْم مِمَّالُمْ يَقُمْ دَلِيْلٌ عَلَى الْخَتِصَاصِمِ.

(المرقات شرح المشكوة: ج1ص220)

ترجمہ: صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کاآپ صلی اللہ علیہ و سلم کے اقول،افعال اور تمام احوال میں بغیر کسی بحث و تفکر کے محض یہ جانتے ہوئے کہ یہ عمل آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے کیاہے آپ کی اتباع پر متفق ہو جاناواضح دلیل ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہم کا آپ کی عصمت پر اجماع ہے اور اس پر بھی کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم سے ظاہر اوباطناایسی کوئی چیز صادر نہیں ہوسکتی جس کی اتباع نہ کی جا سکتی ہو جب تک آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی خصوصیت پر دلیل قائم نہ ہو جائے۔ کی اتباع نہ کی جا سکتی ہو جب تک آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی خصوصیت پر دلیل قائم نہ ہو جائے۔ کی مفتی اعظم پاکستان مفتی محمد شفیع رحمۃ اللہ علیہ (م1396ه) اپنی تفسیر "معارف القرآن" میں فر ماتے ہیں:

''تحقیق یہ ہے کہ انبیاء علیہم السلام کی عصمت تمام گناہوں سے عقلاً اور نقلاً ثابت ہے۔ ائمہ اربعہ اور جمہور امت کا اس پر اتفاق ہے کہ انبیاء علیہم السلام تمام چھوٹے بڑے گناہوں سے محفوظ ہوتے ہیں اور بعض لوگوں نے جو یہ کہا ہے کہ صغیرہ گناہ ان سے بھی سرزد ہو سکتے ہیں' جمہور امت کے نزدیک صحیح نہیں۔''

(معارف القرآن: ج1ص195)

6: علامہ عبد العزیز پرہاڑوی رحمہ اللہ قاضی عیاض مالکی اور محقق فقہاء و متکلمین سے نقل کرتے ہیں:

قال القاضي عياض ذهب طائفة من محقق الفقهاء والمتكلمين الى العصمة عن الصغائر كالعصمة في الكبائر.

[النبراس: ص283]

ترجمہ: قاضی عیاض مالکی اور محقق فقہاء و متکلمین کا موقف یہ ہے کہ انبیاء علیہم السلام جس طرح کبیرہ گناہوں سے معصوم ہیں۔

عصمت انبياء عليهم السلام ير عقلي دلائل

[1]: انبیاء علیہم السلام دنیا میں اللہ کے پیغام رساں ہیں، اگر خود ہی اللہ کی نافرمانی کریں تو یہر ان کی بات پر کیا اعتماد کیا جائے گا؟

[المسائل والدلائل: ص40]

[2]: حضرات انبیاء علیہم السلام باجماع امت فرشتوں سے افضل ہیں جب فرشتے اللہ کی نافر مانی نہیں کرتے تو افضل کیو نکر نا فرمان ہو سکتا ہے؟

[التفسير الكبير: ج3ص9]

[3]: حضرات انبیاء علیہم السلام اطاعت خداکروانے میں انسانوں کے لئے مُقتدا ہیں تو اگر خود خدا کے نافرمان ہوں تو لوگو ں کو طاعت کا کیا درس دیں گے؟

[4]: آنسان جسم اور روح سے بنا ہے، جسم مٹی سے بنا ہے تو اس کی غذا اور دوا بھی مٹی سے ہی ہے اور روح آسمان سے آتی ہے۔ جسم بیمار ہو تو اس کو طبیب چاہئے اور روح آسمان سے قلی ہے۔ جسم کے طبیب کو ڈاکٹر کہتے ہیں، روح بیمار ہوجاتے ہیں تو اس کو بھی طبیب چاہئے اور اسکے طبیب کو نبی رسول کہتے ہیں اور یہ ضابطہ عقلی ہے کہ طبیب جس مرض کا

معالم ہو خود اس کا اس مرض میں مبتلا ہو نا یہ اس طبیب کا عیب ہے۔ روے کی بیماری گذاہ ہے تو۔ خود روح کے طبیب کا گذاہ میں مبتلا ہونا اس کا عیب ہے ۔ اس لیے طبیب روحانی کا اس عیب سے پاک ہونا ضروری ہے۔

# عصمتِ انبیاء علیہم السلام کے متعلق مودودی صاحب کے نظریات

مودودي صاحب كا عمومي موقف:

1: عصمت دراصل انبیاء کے لواز مات ذات سے نہیں ہے، بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو منصب نبوت کی ذمہ داریاں صحیح طور پر ادا کرنے کے لیے مصلحتاً خطاؤں اور لغزشوں سے محفوظ فرمایا ہے ورنہ اگر اللہ کی حفاظت تھوڑی دیر کے لیے بھی ان سے منفک ہوجائے جس طرح عام انسانوں سے بھول چوک اور غلطی ہوتی ہے اسی طرح انبیاء سے بھی ہوسکتی ہے، اور یہ ایک لطیف نکتہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بالارادہ ہر نبی سے کسی نہ کسی وقت اپنی حفاظت اٹھا کر ایک دو لغزشیں سرزد ہوجانے دی ہیں، تاکہ لوگ انبیاء کو خدا نہ سمجہ لیں اور جان لیں کہ یہ بشر ہیں، خدا نہیں۔

(تفهيمات ج2ص56، 57 اسلامك ببليكيشنز لميثة لابور اشاعت اكتوبر 1967ء)

3: انبیاء رائے اُور فیصلے کی غلطی بھی کرتے تھے، بیمار بھی ہوتے تھے، آزمائش میں بھی ڈالے جاتے تھے حتیٰ کہ قصور بھی ان سے ہو جاتے تھے اور انہیں سزا تک دی جاتی تھی۔ [ترجمان القرآن ص158 مئی 1955ء]

آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کے بارے میں

1: حضور علیہ السلام نے دجال کے بارے میں جو خبردی اس کی بابت مودودی صاحب لکھتے ہیں:

یہ کانا دجال و غیرہ تو افسانے ہیں، جن کی کوئی شرعی حیثیت نہیں ہے۔

[ترجمان القرآن - 186 رمضان وشوال 1365ه، رسائل ومسائل - 53 حصة اول طبع دوم]

2: حضور علیہ السلام کو اپنے زمانہ میں یہ اندیشہ تھا کہ شاید دجال حضور علیہ السلام کے زمانہ میں ظاہر ہوجائے لیکن کیا ساڑھے تیرہ سو برس نمانہ ہی میں ظاہر ہو جائے یا کسی قریب زمانہ میں ظاہر ہوجائے لیکن کیا ساڑھے تیرہ سو برس نے یہ ثابت نہیں کردیا کہ حضور کا یہ اندیشہ صحیح نہ تھا۔ [ترجمان القرآن ص31 ربیع الاوّل مے 1365ھ]

نوٹ: حضور وحی الہی سے بولتے تھے تو یہ اندیشہ غلط کیسے ہوا؟ مزید یہ بات بھی واضح ہے کہ دجال کے متعلق پیشنگوئی والی احادیث متواتر ومشہور ہیں، فقط بخاری مسلم میں 25 بار یہ حدیث آئی ہے۔

3: رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نہ فوق البشر ہيں نہ بشرى كمزوريوں سے بالاتر ہيں۔
 [ترجمان القرآن اپريل 1976ء ، خطبات: ص8]

حالانکہ رسول محترم صلی اللہ علیہ وسلم کو عیوب سے مبرا بنایا گیا ہے بشری کمزوریاں اور خامیاں کیسے گوارا کی جائیں؟ مزید جب خدا بھی کہتا ہے کہ میرا رسول غالب ہوگا تو اسے ناکام کہنا کہاں تک درست ہوگا؟

حضرت داؤد علیہ السلام کے بارے میں

1: حضرت داؤد علیہ السلام کے فعل میں خواہش نفسی کا کچه دخل تھا، اس کا حاکمانہ اقتدار کے نا مناسب استعمال سے بھی کوئی تعلق تھا اور وہ کوئی ایسا فعل تھا جو حق کے ساته حکومت

#### - كرنے والے كسى فرماں روا كو زيب نہ ديتا تھا ۔ [تطيع القرآن ص327 ج4طبع اوّل] ·

2: اور تو اور بسا اوقات پیغمبروں تک کو اُس نفسی شریر کی رہزنی کے خطرے پیش آئے ہیں۔ چنانچہ حضرت داؤد علیہ السلام جیسے جلیل القدر پیغمبر کو ایک موقعہ پر تنبیہ کی گئی۔ [تفہیمات ج1ص193 اشاعت ستمبر 2013ء اسلامک ببلیکیشنز لاہور]

قرآن تو انہیں کہتا کہ ''نفس و ہوی کی پیروی نہ کرو'' مگر بقول مودودی صاحب وہ کرتے تھے تو سوال یہ ہے کہ پھر وہ راہ راست پر کیسے رہے؟

3: حضرت داود علیہ السلام نے اپنے عہد کی اسرائیلی سوسائٹی کے عام رواج سے متاثر ہو کر''اور یا''سے طلاق کی درخواست کی۔

[تفهیمات ص42 حصت دوم طبع دوم]

اسرائیلی روایت کا سہارا لے کر ایک نبی معصوم کی ذات پر الزام اہل حق کی سوچ نہیں۔نیز نبی اصلاح معاشرہ کے لئے مبعوث ہوتا ہے نہ کہ خود اپنی سوسائٹی کے عام رواج سے متاثر ہونے کے لیے۔

#### حضرت ادم علیہ السلام کے بارے می<u>ں</u>

بس ایک فوری جذبے نے جو شیطانی تحریص کے زیر اثر ابھر آیا تھا ان پر ذہول طاری کردیا اور ضبطِ نفس کی گرفت ڈھیلی ہوتے ہی وہ طاعت کے مقام بلند سے معصیت کی پستی میں جا گرے۔ [تقہیم القرآن ص133 ج3]

یہ سب مودودی صاحب کی خوش فہمی ہے کیونکہ قرآن پاک نے ''بھول'' کہہ کر مودودی صاحب کی ساری بات کو رد کر دیا ہے۔

#### حضرت نوح علیہ السلام کے بارے میں

بسا اوقات کسی نازک نفسیاتی موقع پر نبی جیسا اعلی واشرف انسان بھی تھوڑی دیر کیلئے اپنی بشری کمزوری سے مغلوب ہوجاتا ہے... لیکن جب اللہ تعالی انہیں متنبہ فرماتا ہے کہ جس بیٹے نے حق کو چھوڑ کر باطل کا ساته دیا اسکو محض اس لیے اپنا سمجھنا کہ وہ تمہاری صلب سے پیدا ہوا ہے محض ایک جاہلیت کا جذبہ ہے۔ تو وہ اپنے دل سے بے پرواہ ہو کر اس طرز فکر کی طرف پلٹ آتے ہیں جو اسلام کا مقتضا ہے۔

[تفهيم القرآن ج2ص344 طبع سوم]

مودودی صاحب نے یہ غلط کہا کیونکہ ان کا بیٹے کی خاطر دعا کرنا خدا کے فرمان کی وجہ سے تھا جو ان سے کہا گیا تھا کہ تمہارے اہل کو بچائیں گے اس لیے دعا کو جاہلیت کا جذبہ کہنا بدترین جرم ہے۔

### حضرت یوسف علیہ السلام کے بارے میں

حضرت یوسف علیہ السلام کے ارشاد مبارک "اِجْعَلني عَلی خَزَائِن الاُرض"کے بارے مودودی صاحب نے لکھا ہے کہ یہ محض وزیر مالیات کے منصب کا مطالبہ نہیں تھا جیسا کہ بعض لوگ سمجھتے ہیں بلکہ یہ ڈکٹیٹر شپ کا مطالبہ تھا اور اس کے نتیجے میں سیدنا یوسف علیہ السلام کو جو پوزیشن حاصل ہوئی وہ قریب قریب وہی پوزیشن تھی جو اس وقت اٹلی میں مسولینی کو حاصل ہے۔ [تفہیمات ص122 حصہ دوم طبع پنجم 1970ء]

سیدنا یوسف علیہ السلام نے دیانت و علم کی بنیاد پر یہ بات کی کہ مجھے علم و دیانت میں سب سے فوقیت ہے اس لیے نظام کو بہتر کرنے کے لیے مجھے وزیر خزانہ بنا دیا جائے۔ مودودی صاحب کا ایک غیر مسلم کے ساتہ نبی معصوم کا موازنہ کرنا ظلم و جبر کی نسبت معصوم نبی کی طرف کرنے کے متر ادف ہے۔

#### حضرت یونس علیہ السلام کے بارے میں

حضرت یونس علیہ السلام سے فریضہ رسالت کی ادائیگی میں کچہ کوتاہیاں ہوگئیں تھیں غالباً انہوں نے بے صبر ہو کر قبل از وقت اپنا مستقر بھی چھوڑ دیا تھا۔ [تفہیم القرآن ج2ص312،313. طبع سوم ۱۹۶۴ء]

ایک نبی کو بے صبرا کہنا کیونکر روا ہوگا؟رہا آپ کا تشریف لے جانا تو اس کی وجہ یہ تھی کہ آپ کو خدا کی ذات پر یہ امید تھی کہ خدا مجھے اس پر داروگیر نہیں کرے گا۔ لہذا حضرت

- یونس علیہ السلام کے اس عمل کو بے صبری اور کوتاہی کہنا کسی طرح درست نہیں۔ حضرت موسی علیہ السلام کے بارے میں

1: موسی علیہ السلام کی مثال آس جلد باز فاتح کی سی ہے جو اپنے اقتدار کا استحکام کیے بغیر مارچ کرتا ہوا چلاجائے اور پیچھے جنگل کی آگ کی طرح مفتوحہ علاقہ میں بغاوت پھیل جائے ۔ [ترجمان القرآن ص5 ستمبر 1946ء]

کاش مودودی صاحب اسلاف امت کو دیکه ایتے کہ انہوں نے کیا تعبیر اختیار فرمائی ہے۔ حضرت موسی علیہ السلام محبوب کی ملاقات کے لیے جلدی چلے تھے، وہ بات نہ تھی جو مودودی صاحب نے سوچی۔

2: پھر اس اسرائیلی چرواہے کو بھی دیکھئے جس سے وادی مقدس طوای میں بلاکر باتیں کی گئیں وہ بھی عام چرواہوں کی طرح نہ تھا۔

[رسائل ومسائل ص31 حصم اول طبع دوم]

عامیانہ انداز جو مودودی صاحب نے اختیار کیا انتہائی غَلط ہے۔ کیا اللہ کے نبی کی تعظیم و ً تکریم کے لیے الفاظ بولنا جرم ہے؟ کیا ان کے پاس کوئی اور الفاظ کا ذخیرہ نہ تھا؟

3: نبی ہونے سے پہلے تو حضرت موسی علیہ السلام سے بھی ایک بہت بڑا گناہ ہو گیا تھا، انہوں نے ایک انسان کو قتل کردیا۔

[ايضاً ص31 حصت اول]

نوٹ: یہ قتل عمداً نہ تھا بلکہ بلا ارادہ تھا۔ پھر وہ حربی کافر تھا جس کا قتل جائز تھا۔

#### مودودیت اکابر علماء کی نظر میں

1: حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تهانوى رحمه الله فرماتے ہيں: "ميرا دل اس تحريك كو قبول نہيں كرتا ـ'' (روزنامه احسان لابور ، 11 ستمبر 1948)

2: شیخ العرب والعجم حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

اب تک ہم نے مودودی صاحب اور ان کی جماعت؛ نام نہاد جماعت آسلامی کی اصولی غلطیوں کا ذکر کیا ہے جو انتہائی درجہ میں گمراہی ہے ۔ اب ہم ان کی قرآن شریف اور احادیث صحیحہ کی کھلی ہوئی مخالفتوں کا ذکر کریں گے جن سے صاف ظاہر ہو جائے گا کہ مودودی صاحب کا کتاب و سنت کا بار بار ذکر فرمانا محض ڈھونگ ہے، وہ نہ کتاب کو مانتے ہیں اور نہ سنت کو مانتے ہیں بلکہ وہ خلاف سلف صالحین ایک نیا مذہب بنا رہے ہیں اور اسی پر لوگوں کو چلا کر دوز خ میں دھکیلنا چاہتے ہیں۔

3: شيخ الاسلام حضرت مولانا شبير احمد صاحب عثماني رحمه الله:

( مودودی صاحب نے 1948 ء میں جہاد کشمیر کے متعلق جب یہ کہا کہ پاکستانی مسلمانوں کے لئے رضا کارانہ طور پر بھی اس میں حصہ لینا جائز نہیں ہے ) تو علامہ عثمانی نے ان کو تحریر فرمایا :

بعض احباب نے مجھے ترجمان القرآن کا وہ پرچہ دکھایا جس میں آپ نے کسی شخص کے خط کا جواب دیتے ہوئے جنگ کشمیر کے متعلق اپنے خیالات ، شرعی حیثیت سے ظاہر فرمائے ہیں ۔ جنگ کشمیر کے اس نازک مرحلے پر آپ کے قلم سے یہ تحریر دیکہ کر مجھے حیرت بھی ہوئی اور شدید قلق بھی ہوا کیو نکہ میرے نزدیک اس معاملہ میں آپ کی جانب سے ایسی مہلک لغزش ہوئی ہے جس سے مسلمانوں کو عظیم نقصان کا احتمال ہے۔ (اشرف السوانح: ج4ص2)

4: شيخ التفسير حضرت مولانا احمد على لابورى رحمه الله:

قطب زمان حضرت لاہوری رحمہ اللّٰہ نے ایک کتاب ''حق پرست علماء کی مودودیت سے ناراضگی کے اسباب'' تحریر فرمائی تھی ۔ اس میں ارشاد فرمایا : برادران اسلام !مودودی صاحب کی تحریک کو بہ نظر غور دیکھا جائے تو ان کی کتابوں سے جو چیز ثابت ہورہی ہے وہ یہ ہے کہ مودودی صاحب ایک نیا اسلام مسلمانوں کے سامنے پیش کرنا چاہتے ہیں اور نعوذ باللہ من ذالک نیا اسلام لوگ تب ہی قبول کریں گے جب پرانے اسلام کی درودیوار منہدم کر کے دکھا دیئے جائیں اور مسلمانوں کو اس امر کا یقین دلادیا جائے کہ ساڑھے تیرہ سو سال کا اسلام جو تم لئے پھرتے ہو وہ ناقابل روایت اور ناقابل عمل ہوگیا ہے ۔ اس لئے اس نئے اسلام کو مانو اسی پر عمل کرو جو

<del>جو مودودی صاحب پیش فر مار ہے ہیں ۔</del>

اے اللہ !میرے دل کی دعائیں قبول فرما! مودودی صاحب کو ہدایت فرما اور ان کے متبعین کو بھی اس جدید اسلام سے توبہ کی توفیق عطاء فرما ۔آمین یا الہ العالمین - (حق پرست علماء کی مودودیت سے ناراضگی کے اسباب ص:4)

خدا جانے مودودی صاحب کو کیا ہو گیا ہے؟! اللہ تعالیٰ کے ہر بندے کی توہین اپنی عادت بنا لی ہے۔ اسی لیے تو میں کہتا ہوں اور میرے دل میں اس بات کا یقین ہے کہ اللہ تعالیٰ مودودی صاحب سے ناراض ہے،اسی لئے تو [مودودی صاحب] اللہ کے ہر مقبول بندے کی توہین بڑی دلیری سے کرتے ہیں۔ (حق پرست علماء کی مودودیت سے ناراضگی کے اسباب ص:43)

5: حكيم الاسلام حضرت مولانا قارى محمد طيب صاحب (مهتمم دار العلوم ديوبند )

آپ رحمہ اللہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے معیار حق ہونے کے بارے میں فرماتے ہیں:

"اندریں صورت مودودی صاحب کا دستور جماعت کی بنیادی دفعہ میں عموم و اطلاق کے ساتہ یہ دعوی کرنا کہ رسول خدا کے سوا کوئی معیار حق اور تنقید سے بالا تر نہیں ہے جس میں صحابہ سب کے سب شامل ہوتے ہیں اور پھر ان پر جرح و تنقید کا عملی پروہ بھی ڈال دینا حدیث رسول کا محض معارضہ ہی نہیں بلکہ ایک حد تک خود اپنے معیار ہونے کا ادعاء ہے جس پر صحابہ تک کو پرکھنے کی جرات کر لی گئی۔ گویا جس اصول کو شد ومد سے تحریک کی بنیاد قرار دیا گیا تھا اپنے ہی بارے میں اسے ہی سب سے پہلے توڑ دیا گیا اور سلف وخلف کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سوا خود معیار حق بن بیٹھنے کی کوشش کی جانے لگی" (مودودی ستور اور عقائد کی حقیقت :ص18)

6: مخدوم العلماء حضرت مولانا خير محمد صاحب جالندهرى رحمه الله خليفه حضرت تهانوى رحمه الله و مبتمم خير المدارس ملتان:

مودودی صاحب اور اس کے متبعین کے بعض مسائل خلاف اہل سنت والجماعت کے ہیں، سلف صالحین کی اتباع کے منکر ہیں، لہذا بندہ ان کو ملحد سمجھتا ہے۔

7: حضرت مولانا شمس الحق افغاني (سابق وزير معارف قلات)

"مودودی صاحب کی تحریرات پر نگاہ ڈالی ، موصوف کے متعلق احقر کا تاثر یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے اسلام سے مطمئن نہیں اس لئے اس کو اپنے ڈھب پر لانا چاہتے ہیں جس کے لئے اصلی اسلام میں ترمیم نا گزیر ہے ، لیکن اس کا چھپانا بھی ضروری ہے ، اس لئے وہ اپنی اسی ترمیم کے تخریبی عمل کو انشاء پردازی ، اقامت دین کے نعروں ، یورپی طرز کے پر وپیگنڈا کے پردوں میں چھپانے کی کو شش کرتے ہیں ۔ اسی تخریبی عمل کے محرکات دو ہیں ۔ نفسیاتی تعلی اور فقدان خشیت اللہ ، اور عوام میں بھی اس دونوں بیماریوں میں مبتلا افراد کی کمی نہیں ہے ، یہی باطنی ہم رنگی اس تحریک کی توسع کی اصلی سامان ہے ۔"

8: اسوة الصلحاء شيخ الحديث حضرت مولانا نصير الدين صاحب (غور غشتوى خليفه حضرت مولانا حسين على صاحب رحمه الله تعالى)

"مودودی صاحب ضال اور مضل "یعنی خود گمراه اور گمراه کرنے والا ہے ۔"

9 : استادالعلماء حضرت مولانا عبد الحق صاحب رحمه الله تعالى (شيخ الحديث دارالعلوم حقانيه ، اكوره ختى ،ضلع بشاور)

"مودودی صاحب کے عقائد اہل السنت والجماعت کے خلاف اور گمراہ کن ہیں ، مسلمان اس فتنے سے بچنے کی کوشش کریں ۔"

## سماع صلولة و سلام

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

#### عقيده ابل السنت و الجماعت:

اہل السنت و الجماعت كا اجماعى عقيده ہے كہ أنحضرت صلى اللہ عليہ و سلم اور ديگر انبياء کرام علیہم السلام وفات ظاہری کے بعد اپنی قبروں میں بتعلق روح زندہ ہیں، ان کے اجسادِ مقدسہ بعینہ محفوظ ہیں،صرف یہ ہے کہ احکام شرعیہ کے وہ مکلف نہیں ہیں لیکن وہ نماز بھی پڑھتے ہیں اور روضہ اقدس پر جو درود پڑھاجائے اسے بلاواسطہ سنتے ہیں اور اگر دور سے پڑھا جائے تو فرشتے ان کی خدمت میں پہنچا دیتے ہیں۔

#### ابل بدعت کا نظریہ:

منكرين سماع النبي صلى اللم عليه و سلم كا موقف يه بر كه أنحضرت صلى الله عليه وسلم اپنی قبر مبارک میں زندہ نہیں بلکہ مردہ ہیں [معاذاللہ]، صلوۃ وسلام کا سماع نہیں فرماتے،یہ عقیدہ شرکیہ عقیدہ ہے،اس کے دلائل من گھڑت ہیں، یہ عقیدہ شیعہ کا ہے، اس عقیدہ کے قائلین شرک کے کھیت کے دہقان ہیں وغیرہ وغیرہ قارئین کی خدمت میں ان کی بعض عبارات ملاحظہ ہوں۔

1: فرقہ مماتیت اپنے بعض عقائد منظر عام پر لائے اور جماعتی لیٹر پیڈ پر یہ عقائد لکه کر شائع كيے۔ سيد ضياء اللہ بخارى صاحب نے ان عقائد كى تصديق بھى كى۔ ان عقائد ميں يہ درج ہے كہ: عقیدہ(2)آپ صلی اللہ علیہ وسلم عندالقبر صلوۃ وسلام کا سماع نہیں فرماتے جو سماع کا قائل ہے وہ بے ایمان کافر اور مشرک ہے (عند القبر صلوۃ وسلام کے سماع کی جتنی بھی احادیث ہیں وہ سب کی سب جعلی اور موضوع ہیں)

تمام عقائد قرآن وسنت كر مطابق بين. [دستخط] ضياء اللم

(نوٹ اس کی ایک کاپی ہمارے پاس محفوظ ہے:از ناقل)

2: محمد عطاء اللم بندیالوی صاحب (مماتی) عقیده حیاة وسماع النبی صلی اللم علیم و سلم کے قائلین کے بارے میں لکھتے ہیں:

\* ''حیات النبی صلی اللہ علیہ و سلم، سماع موتیٰ اور بزرگوں کے وسیلے جیسے موضوعات پر دلائل دے کر الّتا شرک کے کھیت کے دہقان بنے ہوئے ہیں۔'' (شرک کیا ہے: ص4) \* امام الانبیاء علیہم السلام کے ذمہ یہ جھوٹ لگایا گیا ہے کہ حضرت عیسی علیہ السلام میری قبر پر

سلام کہیں گے تو میں اس کا جواب دوں گا۔

(کیا مردے سنتے ہیں: ص37)

\* امام الانبیاء علیہم السلام قبر منور پر آنے والوں کے سلام کو نہیں سنتے۔(کیا مردے سنتے ہیں:

3: مولوى الله بخش صاحب (مماتى)لكهتر بين:

أنحضرت صلى اللم عليه و سلم كا درود وسلام عند القبر سننا وجواب دينا يه قصته من گهرت ہے۔

(دعوة الرشاد: ص8 مؤلف مولوى الله بخش ، مؤيد عنايت الله شاه گجراتي)

4: فتاوى اصحاب الحديث ميں ہے:

رسول اللہ صلى اللہ عليہ و سلم ہمارے درود و سلام كو سنتے نہيں ہيں۔ (ج2 ص62) ایک دوسرے مقام پر ہے:بہرحال رسول اللہ صلی اللہ ہمارے درود و سلام کو براہ راست ہم سے نہیں سنتے ہیں۔ (ج2 ص63)

### دلائل ابل السنة والجماعة از قرآن مجيد

#### <u>پہلی آی</u>ت:

وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لا تَشْعُرُونَ. (البقرة:154)

ترجمہ: اور جو لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل کئے گئے اُن کو مردہ نہ کہو بلکہ وہ زندہ ہیں، لیکن تمبیں ان کی زندگی کا احساس نہیں ہوتا۔

#### تفسیر:

[۱]: مفتی بغدادعلامہ محمود آلوسی بغدادی رحمۃ اللہ علیہ (1270ه) ایک مقام پر حیات الشہداء کا ذکر کرتے ہوئے حیاۃ الانبیاء کا تذکرہ ان الفاظ میں فرماتے ہیں:

وهي فوق حياة الشهداء بكثير وحياة نبينا صلى الله عليه وسلم أكمل وأتم من حياة سائرهم عليهم السلام ••• إن تلك الحياة في القبر وإن كانت يترتب عليها بعض ما يترتب على الحياة في الدنيا المعروفة لنا من الصلاة والأذان والإقامة ورد السلام المسموع ونحو ذلك إلا أنها لا يترتب عليها كل ما يمكن أن يترتب على تلك الحياة المعروفة•

(روح المعانى: ج22ص38 تحت قولم تعالى! ما كان محمد ابا احد من رجالكم)

ترجمہ: یہ حیات (جو انبیاء علیہم السلام کو حاصل ہے) شہداء کی حیات سے بہت اعلیٰ ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات تو تمام انبیاء علیہم السلام سے اکمل واتم ہے ...اس قبر کی زندگی پر اگر چہ بعض وہ امور مترتب ہوتے ہیں جو ہماری دنیا کی معروف زندگی پر مترتب ہوتے ہیں مثلاً نماز، اذان، اقامت اور سنے ہوئے سلام کا جواب لوٹانا اور اسی طرح کے دیگر امور ،مگر اس پر وہ سب امور مترتب نہیں ہوتے جو دنیا کی معروف زندگی پر مترتب ہوتے ہیں۔

[۲]: شیخ عبداللہ بن محمد بن عبدالوہاب فرماتے ہیں:

والذى نعتقد ان رتبة نبيناصلى الله عليه وسلم اعلى مراتب المخلوقين على الاطلاق وانه صلى الله عليه وسلم حى فى قبره حيوة مستقرة ابلغ من حيوة الشهداء المنصوص عليها فى التنزيل اذ هو افضل منهم بلا ريب وانه صلى الله عليه وسلم يسمع من يسلم عليه (اتحاف النبلاء: ص: 415)

ترجمہ: ہمارا یہی اعتقاد ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم کا مرتبہ تمام مخلوقات سے علی الاطلاق اعلیٰ ہے، آپ صلی اللہ علیہ و سلم اپنی قبر شریف میں دائمی طور پر زندہ ہیں اور آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی یہ حیات شہداء کی حیات سے جو قرآن میں منصوص ہے، بہت بالاتر ہے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم ان سے بلا ریب افضل ہیں اور آپ صلی اللہ علیہ و سلم اپنے روضہ اطہر میں سلام عرض کرنے والوں کا سلام خود سنتے ہیں۔

#### <u>دوسری آیت:</u>

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقُوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ مِنْ إِنَّ الَّذِينَ يَغْضُونَ أَصُواتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ أُولَئِكَ الّذِينَ الْبَعْضِ أَنْ تَحْبَطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ مِن إِنَّ الَّذِينَ يَغْضُونَ أَصُواتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ أُولَئِكَ الّذِينَ اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوكَى لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ مِن (سورة الحجرات: ٢، ٣)

ترجمہ: اے ایمان والو! اپنی آوازیں نبی کی آواز سے بلند نہ کرو، اور نہ ان سے بات کرتے ہوئے اس طرح زور سے بولا کرو جیسے تم ایک دوسرے سے زور سے بولتے ہو، ایسانہ ہو کہ تمہارے اعمال برباد ہو جائیں اور تمہیں پتہ بھی نہ چلے۔ بے شک جو لوگ بارگاہ نبوت میں اپنی آوازوں کو پست رکھتے ہیں یہ وہی لوگ ہیں جن کے دلوں کو اللہ نے خوب جانچ کر تقوی کے لیے منتخب کر لیا ہے ، ان کو مغفرت بھی حاصل ہے اور زبردست اجر بھی۔

#### <u> تفسیر :</u>

[1]: مولانا محمد مالک کاندهلوی (م1409ه)فر ماتر بین:

احادیث میں ہے کہ ایک مرتبہ عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مسجد میں دو شخصوں کی آواز سنی تو ان کو تنبیہ فرمائی اور پوچھا کہ تم لوگ کہاں کے ہو؟ معلوم ہوا کہ یہ اہل طائف ہیں۔ تو فرمایا: اگر یہاں مدینے کے باشندے ہوتے تو میں تم کو سزا دیتا (افسوس کی بات ہے ) تم اپنی آوازیں بلند کر رہے ہو مسجد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں۔ اس حدیث سے علماء امت نے یہ حکم اخذ فرمایا ہے کہ جیسے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا احترام آپ کی حیات مبارکہ میں تھا، اسی طرح کا احترام و توقیر اب بھی لازم ہے۔ کیونکہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی قبر مبارک میں حی (زندہ) ہیں۔ (معارف القرآن تکملہ ج:7 ص487)

[۲]: علامه رحمت الله بن عبد الله السندهي الحنفي رحمه الله (م978ه او 993ه) فرماتے ہيں:

ثم توجه مع رعاية غاية الادب فقام تجاه الوجه الشريف متواضعاً خاشعاً مع الذلة و الانكسار و الخشية و الوقار والهيبة و الافتقار غاض الطرف مكفوف الجوارح فارغ القلب واضعاً يمينه على شماله مستقبلاً للوجه الكريم مستدبراً للقبلة ...... محترزاً عن اشغال النظر بما بناك من الزنية، متمثلاً صورته الكريمة في خيالك، مستشعر أبانه عليه الصلوة و السلام عالماً بحضورك و قيامك و سلامك

مستحضرا عظمته وجلالته و شرفه و قدره صلى الله عليه و سلم ثم قال مسلماً مقتصداً من غير رفع صوت لقولم تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عَنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﴾ ولا أخفاء بحضور وحياء •

(لباب المناسك للسندى: ص508 باب زيارة سيد المرسلين)

ترجمہ: پھر انتہائی ادب کے ساته چہرہ اقدس کی طرف متوجہ ہو، تواضع، رسوائی، انکساری، خوف اور سکون کے ساتہ اور ہیبت، محتاجی، نگاہوں کو پست کئے ہوئے جوارحات کو حرکات سے بند رکھتے ہوئے، دل کو ہر بات سے اُ س مقصود کے لئے فارغ کئے ہوئے اور دائیں ہاته کو بائیں ہاته پر رکھے ہوئے، چہرہ مکرم کی طرف منہ کئے ہوئے، اور قبلہ مبارکہ کی طرف پشت کئے ہوئے اور وہاں کی آرائش وتزئین سے نگاہوں کو بچاتے ہوئے، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی صورت مبارکہ کا تصور لیے ہوئے اور یہ سمجھتے ہوئے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم تیری موجودگی ،تیرے قیام اور تیرے سلام سے باخبر ہیں،اور آپ صلّی اللہ علیہ وسلم کی عظمت وجلالت بلندی قدر کو ملحوظ رکھتے ہوئے پھر سلام پیش کرے، میانہ روی سے اور آواز کو پست رکھتے ہوئے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے کہ اپنی آواز کو آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی آواز سے پست رکھو،اور بے شک جو لوگ بارگاہ نبوت میں اپنی آوازوں کو پست رکھتے ہیں(یہ وہی لوگ ہیں جن کے دلوں کو اللہ نے خوب جانچ کر تقوی کے لیے منتخب کر لیا ہے ، ان کو مغفرت بھی حاصل ہے اور زبر دست اجر بھی)، اور نہ زیادہ اخفاء کے ساته اور حضور قلب اور حیاء کے ساته سلام عرض کر ہے۔

[7]: قطب الاقطاب مولانا رشيد احمد گنگوبي رحمة الله عليه (م1322هـ) فرماتے ہيں:

"اور بہت پکار کر نہ بولے، بلکہ آہستہ خضوع اور ادب سے بہ نرمی عرض کرے اور جس كا سلام كهنا بو عرض كرر: "السلام عليك يا رسول الله من فلان بن فلان يستشفع بك الى ربك" (اے اللہ کے رسول! آپ کو فلاں بن فلاں کی طرف سے سلام قبول ہو، وہ شخص آپ سے دُرخواست کر رہاتھا کہ آپ اس کےلیے رب سے سفارش کریں ) (تالیفات رشیدیہ: ص650 زبدۃ

[4]: شارح ابو داؤد حضرت مولانا خلیل احمد سہانیوری (م1346ه) فرماتے ہیں:

"آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم حیات ہیں اور ایسی آواز سے سلام کرنا ہے ادبی اور آپ کی ایذاء کا سبب ہے۔ لہذا پست آواز سے سلام عرض کرنا چاہیے۔ مسجد نبوی کی حد میں کتنی ہی پست آواز سے سلام عرض کیا جائے اس کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم خود سنتے ہیں۔" (تذكرة الخليل: ص370)

شيخ الاسلام علامه شبير احمد عثماني رحمة الله عليه" (م1369هـ) فرماتے ہيں: "اور جو قبر شریف کے پاس حاضر ہو، وہاں بھی اِن آداب کو ملحوظ رکھے۔" (تفسیر عثمانی: ج2ص640)

## احادیث مبارکہ سے ثبوت

اس عنوان کے تحت ہم ان احادیث مبارکہ کو بیان کریں گے جن سے سماع النبی صلی اللہ علیہ و سلم ثابت ہوتا ہے۔

#### حدیث نمبر 1:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ مَا مِنْ أَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَى إلا رَدَّ اللَّهُ عَلَى ّ رُوحِي حَتِّي أَرُدَّ عَلَيْهِ السَّلامَ

(سنن ابي داؤد: ج1ص286 كتاب المناسك باب زيارة القبور، مسند احمد: ج9ص575 رقم الحديث1075 ، مسند اسحاق بن راهويم: 204 رقم الحديث 520 ، السنن الكبرى للبيهقى: ج5ص 245 باب زيارة قبر النبي صلى الله عليه و سلم، شعب الايمان للبيهقي: ج2ص217 باب في تعظيم النبي صلى اللم عليه وسلم رقم الحديث1581)

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب بھی کوئی آدمی مجہ پر سلام بھیجتا ہے تو اللہ تعالیٰ میری روح مجہ پر لوٹا دیتا ہے (یعنی متوجہ کر دیتا ہے)یہاں تک کہ میں اس کے سلام کا جواب دیتا ہوں۔

#### تصحيح و استدلال بالحديث:

اس حدیث کو مندرجہ ذیل حضرات نے اپنی کتابوں میں نقل کیا ہےاور اس کی تصحیح فرمائی ہے۔

(1) علامہ ابن تیمیہ حنبلی رحمۃ اللہ علیہ(م728ه) فرماتےہیں:

وَهُو َ حَدِيثٌ جَيِّدٌ . (مجموع الفناوي: ج27ص55 كناب الزيارم)

ترجمہ: یہ حدیث جید (کھری) ہے۔

(2) امام تقى الدين سبكى شافعى رحمة الله عليه (م756ه) فرماتے ہيں: و هذا ا سناد صحيح. (شفاء السقام: ص161 الباب الثانى فيما ورد من الاخبار الخ)

ترجمہ: اور اس کی اسناد صحیح ہے۔

(3) حافظ ابن کثیر شافعی رحمۃ اللہ علیہ(م774ھ) فرماتے ہیں:

وصححہ النووی فی الاذکار. (تفسیر ابن کثیر: ج3ص674 تحت الآیۃ: ان اللہ و ملئکتہ یصلون) ترجمہ: امام نووی نے اس روایت کو اپنی کتاب "الاذکار" میں صحیح قرار دیا ہے۔

(4) حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ علیہ (م852هـ) اس روایت کو نقل کر کے فرماتے ہیں: ورواتہ ثقات. (فتح الباری ج:6ص: 596 کتاب احادیث الانبیاء، باب قول اللہ واذکر فی الکتاب مریم) ترجمہ: اس روایت کے راوی ثقہ ہیں۔

(5) علامہ سمہودی رحمۃ اللہ علیہ (م119ه)فرماتے ہیں:

ُ وروى الله عنه مرفوعا. (وفاء الوفاء الوفاء الفصل الثاني في بقية ادلة الزيارة)

ترجمہ: امام ابوداؤد نے صحیح سند کے ساته حضرت ابو ہریره رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت کی ہے ۔

(6) علامہ محمد بن عبدالباقی زرقانی رحمۃ اللہ علیہ (م1122ھ)فرماتے ہیں:

باسناد صحيح . (شرح الموابب للزرقاني: ج8ص308)

ترجمہ: یہ روایت سند صحیح کے ساته مروی ہے۔

(7) خاتم المحدثین مولانا محمد انور شاہ کشمیری رحمۃ اللہ علیہ (م1352هـ) حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ کے حوالے سے فرماتے ہیں:

رواته ثقات (عقيدةالاسلام: ص120)

ترجمہ: اس کے راوی ثقہ ہیں۔

(8) شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانی رحمۃ اللہ علیہ (م1369ه) نے اس حدیث کو صحیح فرمایا ہے۔ (فتح الملہم: ج1 ص330باب الاسراء برسول اللہ و فرض الصلاۃ الخ)

#### رد روح کا مطلب:

آس حدیث میں ''رد روح'' سے مراد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی روح مبارک کو آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی طرف متوجہ فرماتے ہیں۔ اکابرین امت کی چند تصریحات ملاحظہ ہوں۔

1: علامہ علی بن احمدعزیزی رحمۃ اللہ علیہ(م1070ه) فرماتے ہیں:

(الا رد الله على روحى) اى رد على نطقى لانه صلّى الله عليه و سلم حى دائماً و روحه لا تفارقه لان الانبياء احياء في قبورهم. (السراج المنير :ج3ص278)

ترجمہ: حدیث ''اِلاً رَدَّ اللهُ عَلَیَّ رُوْحِی'' میں ''ردِ روح'' سے مراد قوتِ گویائی کا عطا ہونا ہے، کیو نکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم دوامی طور پر زندہ ہیں اور آپ علیہ السلام کی روح آپ علیہ السلام سے الگ نہیں ہوتی، اس لیے کہ انبیاء علیہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔

2: قاسم العلوم و الخيرات حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوى رحمة الله عليه (م1297هـ) فرماتے ہيں:

اس صورت میں حاصل معنی حدیث شریف کے یہ ہوں گے کہ جب کوئی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر سلام بھیجتا ہے تو خداوند کریم آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی روح پُر فتوح کو اس حالت استغراق فی ذات اللہ تعالی و تجلیات اللہ سے جو بوجہ محبوبیت و محبیت تامہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو حاصل رہتی ہے، اپنے ہوش عطا ء فرما دیتاہے۔ یعنی مبدء انکشاف نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کو جو انبساط الی اللہ حاصل تھا مبدل بانقباض ہو جاتا ہے اور اس وجہ سے ارتداد علی النفس حاصل ہو تا ہے اور اپنی ذات وصفات اور کیفیات اور واقعات متعلقہ ذات وصفات سے اطلاع حاصل ہو جاتی ہے، سو چونکہ سلام امتیان بھی منجملہ وقائع متعلقہ ذات خود ہیں، اس لئے اس سے مطلع ہو کر بوجہ حسن اخلاق ذاتی جواب سے مشرف فرماتے ہیں۔ اس صورت میں اثباتِ حیات اور دفع

مظنہ ممات بمعنی انقطاع تعلق حیات کے لیے جواب میں اور تکلفات کی حاجت نہ رہے گی۔ (آب حیات:ص206)

3: حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ (م1362ھ) فرماتے ہیں: اس سے حیات میں شبہ نہ کیاجاوے کیونکہ مراد یہ ہے کہ میری روح جو ملکوت وجبروت میں مستغرق تھی جس طرح کہ دنیا میں نزول وحی کے وقت کیفیت ہوتی تھی، اس سے افاقہ ہوکر سلام کی طرف متوجہ ہوجاتا ہوں، اس کو "رد روح" سے تعبیر فرمادیا۔

(نشر الطيب: ص200 اللهائيسوين فصل)

4: شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی رحمۃ اللہ علیہ (م1377ھ) فرماتے ہیں: الف: ابوداؤدکی روایت میں ''رد الله علی رُوحِی'' فرمایاگیاہے، حدیث کے الفاظ یہ ہیں: '' ما مِنْ مُسٰلِم یُسْلِم یُسْلِم عُلی الله علی رُوحِی حَتی اسلِم علیہ اور مایاگیاہے، حدیث کے الفاظ یہ ہیں: '' ما مِن تو آپ کا شبہ وارد ہو سکتا تھا، ''الی'' اور '' علی'' کے فرق سے آپ نے ذہول فرمایا، '' علی'' استعلاء کے لئے ہے اور ''الی'' نہایت طرف کے لئے ہے۔ اس سے تو معلوم ہوتاہے کہ صلواۃ وسلام سے پہلے روح کا استعلاء نہ تھا، نہ یہ کہ وہ جسم اطہر سے بالکل خارج ہوگئی تھی اور اب اس کو جسم اطہر کی طرف لوٹا گیا ہے، چونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مدارج قرب ومعرفت میں ہر وقت ترقی پزیر ہیں اس لئے توجہ الی اللہ کا انہماک اور استغراق دوسری جانب کی توجہ کو کمزور کر دیتا ہے، چونکہ اہل استغراق کی حالتیں روزانہ مشاہدہ ہوتی ہیں مگر جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو رحمۃللعلمین بنایا گیا ہے اس لئے بارگاہ الوہیت سے درود بھیجنے والے پر رحمتیں نازل فرمانے کے لئے متعدد مزایا میں ایک مزیت یہ بھی عطاء فرمائی گئی ہے کہ خود سرور خاندات علیہ السلام کو اس استغراق سے منقطع کرکے درود بھیجنے والے کی طرف متوجہ کردیا جاتا ہے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے لیے متوجہ ہو کر دعا فرمائی گئی ہیں۔

ب: اگر بالفرض وہی معنی لیے جائیں جو آپ سمجھے ہیں اور '' عَلی'' اور ''اِلی'' میں کوئی فرق نہ کیا جائے تب بھی یہ روایت دوام حیات پر دلالت کرتی ہے، اس لئے کہ دن رات میں کوئی گھڑی اور کوئی گھنٹہ بلکہ کوئی منٹ اس سے خالی نہیں رہتا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر اندورون نماز اور بیرون نماز درود نہ بھیجا جاتا ہو، اس لئے دوام حیات لازم آئے گا۔

(مكتوبات شيخ الاسلام: حصم اول ص248)

5: حضرت مولانا محمد منظور نعمانی رحمۃ اللہ علیہ(م1417ھ) اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے رقمطراز ہیں:

حدیث کُے ظاہری الفاظ ''الاً رَدَ اللّٰهُ عَلَیّ رُوْحِی'' سے یہ شبہ ہو سکتا ہے کہ آپ کی روح مبارک جسدِ اطہر سے الگ رہتی ہے، جب کوئی سلام عرض کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ آپ کے جسدِ اطہر میں روح مبارک کو لوٹا دیتا ہے تاکہ آپ سلام کا جواب دے سکیں۔ ظاہر ہے کہ یہ بات کسی طرح صحیح نہیں ہو سکتی، اگر اس کو تسلیم کر لیا جائے تو ماننا پڑے گا کہ ایک دن میں لاکھوں کروڑوں دفعہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی روح مبارک جسم اقدس میں ڈالی اور نکالی جاتی ہے کیونکہ کوئی دن ایسا نہیں ہوتا کہ آپ کے لاکھوں کروڑوں امتی آپ صلی اللہ علیہ و سلم پر صلولۃ و سلام نہ بھیجتے ہوں، روضہ اقدس پر حاضر ہو کر سلام عرض کرنے والوں کا بھی ہر وقت تانتا بندھا رہتا ہے اور عام دنوں میں بھی ان کا شمار ہزاروں سے کم نہیں۔علاوہ ازیں انبیاء علیہم السلام کا اپنی قبور میں زندہ ہونا ایک مسلم حقیقت ہے، اگر چہ اس حیات کی نوعیت کے بارے میں علماء امت کی رائیں مختلف ہیں لیکن اتنی بات سب کے نزدیک مسلم اور دلائل شرعیہ سے ثابت ہے کہ انبیاء علیہم السلام اور خاص کر سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی قبور میں حیات حاصل ہے۔ اس لئے حدیث کا یہ مطلب کسی طرح نہیں ہو سکتا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا جسدِ اطہر روح سے خالی رہتا ہے اور جب کوئی سلام عرض کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ جواب دلوانے کے لئے اس میں روح ڈال دیتاہے، اس بناء پر اکثر شارحین نے ''ردِ روح'' کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ قبر مبارک میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی روح پاک کی تمام تر توجہ دوسرے عالم کی طرف اور اللہ تعالیٰ کی جمالی وجلالی تجلیات کے مشاہدہ میں مصروف رہتی ہے (اور یہ بات بالکل قرین قیاس ہے) پھر جب کوئی امتی سلام عرض کرتا ہے اور وہ فرشتہ کے ذریعہ یا براہ راست آپ صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچتا ہے تو اللہ تعالیٰ کے اذن سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی روح اس طرف متوجہ بھی ہوتی ہے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سلام کا جواب دیتے ہیں۔ پس اس روحانی توجہ والتفات کو "ردِ

#### روح" سے تعبیر فرمایا گیا ہے۔ (معارف الحدیث: ج5ص238 ص239)

حدیث نمبر2:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " مَنْ صَلَّى عَلَيَّ عِنْدَ قَبْرِي سَمِعْتُهُ، وَمَنْ صَلَّى عَلَيَّ أَبْلِغْتُهُ "

(مشكو خالمصابيح: ص87 باب الصلولة على النبى صلى الله عليه وسلم وفضلها الفصل الثالث، شعب الايمان للبيهقى: ج2ص 218 باب في تعظيم النبى صلى الله عليه و سلم و اجلاله و توقيره، جلاء الافهام لابن القيم: ص20، القول البديع جواله فتح السخاوى: ص160 الباب الرابع، حيات الانبياء للبيهقى: ص104، كتاب ثواب الاعمال لابى الشيخ الاصبهانى بحواله فتح السخاوى: ص150 البارى: ج13 ص279)

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علّیہ وسلم نے فرمایا جو شخص میری قبر کے پاس مجہ پر درود پڑھتا ہے میں اس کو خود سنتا ہوں اور جو شخص دور سے مجہ پر درود بھیجتا ہے وہ میرے پاس پہنچا دیا جاتا ہے۔

#### <u>تصحیح حدیث:</u>

اس حدیث کو مندر جہ ذیل حضرات نے اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے اور اس کی تصحیح فرمائی ہے۔

(1) حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ(م 852هـ) فرماتے ہیں:

و اخرج ابو الشيخ في كتاب الثواب بسند جيد. (فتح الباري ج:6ص: 595 كتاب احاديث الانبياء، باب قول الله واذكر في الكتاب مريم)

ترجمہ: محدث ابوالشیخ اصبہانی رحمۃ اللہ علیہ نے عمدہ سند کے ساتہ اس روایت کی تخریج کی ہے۔ ہے۔

(2) امام سخاوى رحمة الله عليه (م 902ه)نے اس كى سند كو صحيح تسليم كيا ہے۔ (القول البديع للسخاوى: ص160 الباب الرابع)

(3) حضرت ملاعلى قارى رحمة الله عليه (م 1014هـ) فرماتے ہيں:

ورواه ابوالشيخ وابن حبان في كتاب ثواب الاعمال بسند جيد. (المرقاة: ج4ص22 باب الصلواة على البني صلى الله عليه و سلم و فضلها)

ترجمہ: ابوالشیخ اصبہانی اور ابن حبان نے اس حدیث کو سند جید سے نقل فرمایا ہے۔

(4) شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانی (م 1369ه)نے اس حدیث کے متعلق فرمایا ہے: سندہ جید . (فتح الملہم: ج1 ص330باب الاسراء برسول اللہ و فرض الصلاۃ الخ)

ترجمہ: اس حدیث کی سند کھری ہے۔

(5) امام ابل السنت مولانا محمد سرفر از خان صفدر رحمة الله عليه (م 1430هـ) فرمات بين:

اُن اکابر محدثین کے (جن میں حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ خصوصیت سے قابل ذکر ہیں، جن کی تقریب اور تہذیب پر آج رواۃ کی توثیق وتضعیف کا مدار ہے)بیان سے واضح ہو گیا کہ یہ روایت جید اور صحیح ہے۔ (تسکین الصدور: ص328)

(6) مولانا غلام الله خان فرماتے ہیں:

"اس حدیث کی جو سند سدّی صغیر پر مشتمل ہے اس کو بوجہ راوی مذکور کے کمزور کہا جائے گا اور جس سند میں یہ راوی نہیں ہے وہ کمزور نہیں ہے اور حدیث ہذا کی دوسری سند بھی ہے جس کے صحیح ہونے کی تصریح کرتے ہیں۔ چنانچہ ملا علی قاری الحنفی رحمۃ اللہ علیہ شرح مشکولۃ میں فرماتے ہیں: قال میرک نقلاً عن الشیخ ورواہ ابوالشیخ وابن حبان فی کتاب ثواب الاعمال بسند جید. "

(مابنامہ تعلیم القرآن راولپنڈی ص48 اکتوبر 1967ء)

(7) نواب صدیق حسن خان غیر مقلد اس روایت کو اپنی کتاب ''دلیل الطّالبُ'' میں لائے ہیں اور اس کی تحسین فرمائی ہے۔ (ص844)

#### <u>حدیث نمبر 3:</u>

عن عطاء مولى أم حبيبة قال: سمعت أبا هريرة يقول: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: ليهبطن عيسى ابن مريم حكما عدلا و إماما مقسطا و ليسلكن فجا حاجا أو معتمرا أو بنيتهما و ليأتين قبري حتى يسلم علي و لأردن عليه يقول أبو هريرة: أي بني أخي إن رأيتموه فقولوا أبو هريرة يقرئك السلام (المستدرك للحاكم: 5-30-480 ذكر نبى الله و روحه عيسى بن مريم، مسند ابى يعلى: ص1149 رقم

الحديث577<del>0، مجمع الزوائد. ج8ص387 باب ذكر الإنبياء عليهم السلام، الخصائص الكبرلي. ج2ص490 باب حياته -</del> صلى الله عليه و سلم في قبره الخ)

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: حضرت عیسی بن مریم علیہ السلام ضرور عادل، فیصلہ کرنے والے، منصف حکمران بن کر اتریں گے اور وہ اس گلی میں سے حج کرتے یا عمرہ کرتے یا ان دونوں کی نیت سے گزریں گے اور وہ میری قبر پر آئیں گے اور مجھے سلام کریں گے، میں ان کے سلام کا جوا ب دوں گا۔ حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: اے میرے بھتیجو! اگر تمہاری ان سے ملاقات ہو تو ان سے کہیے گا: ابو ھریرہ آپ کو سلام کہہ رہے تھے۔

#### فائده:

اس صحیح روایت سے آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کا قبر اقدس میں زندہ ہونا، صلو توسلام کا سماع فرمانا اور آپ صلی اللہ علیہ و سلم کا جواب دینا بھی ثابت ہے، اس کا انکار کرنا حدیث کا انکار کرنے کے مترادف ہے۔

#### تصحيح حديث:

اس حدیث کو مندرجہ ذیل حضرات نے اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے اور اس کی تصحیح فرمائی ہے۔

(1) امام ابو عبد اللہ الحاكم رحمة اللہ عليہ (م 405هـ)اسے نقل كر كے فرماتے ہيں:

هذا حدیث صحیح الإسناد. (المستدرک للحاکم:ج3ص489، 490 ذکر نبی اللہ و روحہ عیسی بن مریم) ترجمہ: اس حدیث کی سند صحیح ہے۔

- (2) علامہ شمس الدین ذہبی رحمۃ اللہ علیہ(م 748ھ) بھی اسے صحیح کہتے ہیں۔ (المستدرک للحاکم:ج3ص489، 480 ذکر نبی اللہ و روحہ عیسی بن مریم)
  - (3) علامہ ہیثمی رحمۃ اللہ علیہ (م 807ھ)فرماتے ہیں:

رواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح . (مجمع الزوائد: ج8ص387 باب ذكر الانبياء عليهم السلام)

ترجمہ: اس روایت کوامام ابویعلی نے نقل کیا ہے اور اس کے راوی بخاری کے راوی ہیں۔

(4) علامہ جلال الدین السیوطی رحمۃ اللہ علیہ (م 911ه)نے اس کو صحیح فرمایا ہے۔ (الجامع الصغیر :ج2ص260 رقم الحدیث7742)

# سماع النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ثبوت سلف صالحین اور علمائے اُمّت سے

1: حضرت عمر فاروق رضى الله عنه (م24 ه)كے بارے میں ایک واقعہ مروی ہے:

عَنْ السَّائِبِ بْن يَزِيدَ قَالَ كُنْتُ قَائِمًا فِي الْمَسْجِدِ فَحَصَبَنِي رَجُلٌ فَنَظَرْتُ فَإِذَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فَقَالَ الْهُ عَنْ السَّائِفِ قَالَ لُو كُنْتُمَا مِنْ أَهْلَ الْبَلْدِ الْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَا لَوْ عُنْتُمَا مِنْ أَهْلَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. (صحيح البخارى: ج1ص67 باب رفع الصوت في المساجد)

ترجمہ: حضرت سائب بن یزید رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں مسجد میں کھڑا تھا کہ کسی شخص نے مجھے کنکری ماری، میں نے دیکھا تو وہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ تھے، آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جاؤ اور ان دونوں شخصوں کو میرے پاس لے آؤ۔ میں انہیں آپ رضی اللہ عنہ کے پاس لے آیا۔ آپ رضی اللہ عنہ نے ان سے پوچھا: تم کن لوگوں میں سے ہو؟ (یعنی کس قبیلے سے تمہار ا تعلق ہے؟) انہوں نے کہا: ہم اہل طائف میں سے ہیں۔اس پرحضرت عمررضی اللہ عنہ نے فرمایا :اگر تم اہل مدینہ میں سے ہوتے تو میں تمہیں سزادیتا اس لئے کہ تم مسجد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں اپنی آوازیں بلند کررہے ہو۔

آواز بلند کرنے پر مسجد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت سے نکیر کرنا اس لئے تھا کہ وہاں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا روضہ مبارکہ ہے۔ جس طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اس دنیوی زندگی میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آواز بلند کرنا جرم تھا اسی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ منورہ کے پاس آواز بلند کرنا بھی جائز نہیں، اس لئے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف فرما ہیں اور جسد عنصری کے ساته زندہ ہیں، حدودِ مسجد کی آواز کو بلا کسی توسط سے خود سماعت فرماتے ہیں۔ چنانچہ سلف وخلف میں سے کسی نے انکار نہیں فرمایا۔

اگر حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے اعتقاد میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی قبر مبارک میں زندہ نہ ہوتے اور قریب کی آوازوں کو خود سماعت نہ فرمارہے ہو تے تو حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دبی آواز سے بات کرنے کے حکم قرآنی کو اس انداز میں کبھی بیان نہ فرماتے۔

حضرت عمر فاروق رضى اللہ عنہ كے بارے ميں ايك دوسرا واقعہ منقول ہے، شيخ عبد الحق محدث دہلوى رحمۃ اللہ عليہ حنفى لكھتے ہيں كہ حضرت عمر فاروق رضى اللہ عنہ جب كسى مہم سے فارغ ہو كر واپس مدينہ منورہ تشريف لاتے تو سب سے پہلا كام جو آپ رضى اللہ عنہ كرتے وہ أنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم كے حضور ميں سلام عرض كرناہوتا تھا اور اسى كى آپ دوسروں كو تلقين بھى فرماتے تھے۔ محدث دہلوى رحمۃ اللہ عليہ كے اصل الفاظ اس طرح ہيں:

اول كار كم عمر رضى اللم عنم ابتداء مے كرد سلام بم پيغمبر صلى اللم عليم وسلم بود. (جذب القلوب: ص200)

ترجمہ: پہلا کام جس سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ ابتداء فرماتے وہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں سلام عرض کرنا ہوتا۔

علامہ السمہودی رحمہ اللہ (م119ھ) اس واقعہ کو یوں بیان کرتے ہیں:

ولماقدم عمر المدينة كان اول ما بدء بالمسجد و سلم على رسول الله صلى الله عليه و سلم. (وفاء الوفاء ج4ص1358 الفصل الثاني في بقية ادلة الزيارة)

ترجمہ: جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ مدینہ تشریف لاتے تو پہلے مسجد نبوی میں تشریف لے جاتے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم پر سلام عرض کرتے۔

2: حضرت عائشہ رضى اللہ عنہا(م57 هـ) فرماتى ہيں:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے متعلق روایت ہے:

انها كانت تسمع صوت الوتد يوتد، والمسمار يضرب في بعض الدور المطيفة بمسجد رسول الله صلى الله عليه و سلم، فترسل اليهم: ((لا توؤذوا رسول الله صلى الله عليه و سلم))

قالوا و ما عمل على بن أبي طالب رضى الله عنه مصرعى داره؛ الأ بالمناصع؛ توقيا لذلك. (شفاء السقام للسبكي: ص432)

تُرجمہ:آپ جب کبھی اُن گھروں میں جو مسجد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سےمتصل تھے، کسی میخ لگنے یا کیل لگانے کی آواز سنتی تھیں تو یہ حکم بھیجتی تھیں کہ (خبردار!) حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو (ا س آواز سے) اذیت نہ دو اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اسی سے بچنے کے لئے اپنے گھر کے کواڑ باہر جاکر بنوائے تھے( تاکہ ان کے بننے کا شور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو اذیت نہ دے)

3: حضرت عمر بن عبد العزيز رحمة الله عليه (م 101ه)كے بارے ميں مروى ہے:

كان عمرُ بن عبد العزيز يُر ْسِل البريد من الشام الى المدينة ليُسلِمَ لم على النبي صلى الله عليه و سلم.

(شفاء السقام للسبكي: ص166)

ترجمہ: حضرت عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ ایک قاصد مدینہ منورہ بھیجا کر تے تھے تاکہ وہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم کو ان کی طرف سے سلام پہنچائے۔

4: امام اعظم ابوحنيف نعمان بن ثابت رحمة الله عليه (م150هـ)

امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت کی ہے: سنت یہ ہے کہ تم حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کی قبر شریف پر قبلہ کی جہت سے جاؤ، قبلہ کی طرف پیڑہ کرو اور قبر شریف کی طرف چہرہ کرو، پھر کہو: السلام علیک ایھا النبی ورحمۃ اللہ وبرکاتہ۔(مسند الامام الاعظم: ص126 کتاب الحج)

5: علامہ ابن تیمیہ الحنبلی (م 728ه)فرماتے ہیں:

قَالَ إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَى الأَرْضَ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الأَنْبِيَاءِ } فَأَخْبَرَ أَنَّهُ يَسْمَعُ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ مِنْ الْقَرِيبِ وَأَنَّهُ يَبْلُغُهُ ذَلِكَ مِنْ الْبَعِيدِ. (مجموع الفتاوى: ج26ص70 كتاب الحج، فصل ؛واذا دخل المدينة)

ترجمہ: اللہ کے نبی صلّی اللہ علیہ و سلم کا رشاد ہے: ''بے شک اللہ تعالیٰ نے زمین پر حرام کردیا ہے کہ وہ انبیاء علیہم السلام کے جسموں کو کھائے۔'' آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے یہ بھی خبر دی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم قریب سے صلوٰۃ وسلام خود سنتے ہیں اور دور سے آپ صلی اللہ

<del>علیہ و سلم کو پہنچایا جاتا ہے۔</del>

6: محقق على الاطلاق حافظ ابن الهمام الحنفى (م 861هـ) آدابِ زيارت بيان كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

ثم يسأل النبي صلى الله عليه وسلم الشفاعة فيقول يا رسول الله أسألك الشفاعة يا رسول الله أسألك الشفاعة يا رسول الله أسألك الشفاعة وأتوسل بك إلى الله في أن أموت مسلما على ملتك وسنتك ... ثم ينصرف متباكيا متحسرا على فراق الحضرة الشريفة النبوية والقرب منها. (فتح القدير: ج3 ص169 و ص184 كتاب الحج، المقصد الثالث في زيارة قبر النبي)

ترجمہ: پھر نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم سے شفاعت کا سوال کرے اور یہ کہے: یا رسول اللہ! میں آپ صلی اللہ علیہ و میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم سے شفاعت کا سوال کرتا ہوں، یا رسول اللہ! میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم سے شفاعت کا سوال کرتا ہوں اور آپ صلی اللہ علیہ و سلم کو اللہ تعالیٰ کے ہاں بطور وسیلہ پیش کرتا ہوں کہ میں مسلمان ہونے کی حالت میں مروں اور آپ کی سنتوں پر عامل ہو کر اس دنیا سے رخصت ہوں۔۔۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے قرب اقدس سے روتا ہوا اور جد ائی کا غم ساته لئے ہوئے واپس ہو۔

18: علامہ شہاب الدین احمد بن محمد الخفاجی (م 1069ه)فر ماتے ہیں:

لانه صلى الله عليه و سلم حى فى قبره، يسمع دعاء زائره. (نسيم الرياض فى شرح شفاء القاصى عياض: ج3ص398)

ترجمہ: اس لیے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور اپنے زیارت کرنےوالے کی دعا (یعنی صلولۃ وسلام) سنتے ہیں۔

19: علامه احمد بن محمد بن اسماعيل طحطاوى الحنفى (م 1232هـ) رقمطر از بين:

ينبغى لمن قصد زيارة النبى صلى الله عليه و سلم ان يكثر الصلاة عليه فانه يسمعها و تبلغ اليه (حاشية الطحطاوى: ص746 فصل في زيارة النبي صلى الله عليه و سلم)

ترجمہ: جو شخص نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی زیارت کاا رادہ رکھتا ہو اسے چاہیے کہ آپ علیہ السلام پر کثرت سے درود پڑھے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم (اس وقت) خود سنتے ہیں اور (اگر دور سے پڑھا جائے تو فرشتوں کے ذریعے) آپ کی طرف پہنچایا جاتا ہے۔

25: سلطان اورنگ زیب عالمگیر رحمہ اللہ کے حکم سے تقریباً پانچ سو علماء کرام کی مستند جماعت کے مرتب کردہ فتاوی عالمگیری میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی قبر مبارک پر حاضری کے آداب کے بیان میں یہ بات درج ہے:

ويبلغه سلام من أوصاه فيقول السلام عليك يا رسول الله من فلان بن فلان يستشفع بك إلى ربك فاشفع له ولجميع المسلمين. (عالمگيري ج1ص292 كتاب المناسك، باب النذر بالحج)

ترجمہ: اگر کسی نے اس (زائر) کو آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں سلام کہنے کی درخواست کی ہو تو یہ(زائر) آپ صلی اللہ علیہ و سلم کو اس کا سلام بھی عرض کرے اور یوں کہے:" یارسول اللہ! فلاں بن فلاں کی طرف سے آپ کی خدمت میں سلام ہوں اور وہ آپ کو اللہ تعالیٰ کے ہاں سفارشی بناتا ہے، لہذاآپ اس کے لئے اور تمام مسلمانوں کے لئے شفاعت کریں۔"

# سماع النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ثبوت اہل السنت و الجماعت علماء دیوبند سے

## حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوى (م 1297هـ)

"جمال قاسمى" ميں لكھتے ہيں:

ارواح انبیاء علیہم السلام کوبدن کے ساته علاقہ بدستوررہتاہے اور ان کاسماع بعدوفات بھی بدستورباقی ہے۔

(جمال قاسمی ص13ط : کتب خانہ اعز ازیہ دیوبند)

## قطب الارشاد حضرت مولانا رشيد احمد گنگوبي (م 1322ه)

فرماتے ہیں:

مگر انبیاء علیہم السلام کے سماع میں کسی کو خلاف نہیں۔ (فتاوی رشیدیہ: ص134)

#### شيخ المند مو لانا محمود حس ديوبندي (م 1339هـ)

سنن ابی داؤد کے حاشیہ میں لکھتے ہیں:

تقدير الكلام (مامن احديسلم على الاار دعليه السلام) لانى حى اقدر على ردالسلام.

(حاشيه سنن ابي داؤد: ج1ص286 باب زيارة القبور)

ترجمہ: حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے فرمان کہ ''جو بھی مجھے سلام کرتاہے تومیں خوداس کے سلام کا جواب دیتاہوں'' کا مطلب یہ ہے کہ چونکہ میں زندہ ہوں تو سلام کاجواب دینے پر قادرہوں (اس لیے جواب دیتا ہوں)

#### مولانا خليل احمد سهارنپوري (م 1346هـ)

"تذكرۃ الخليل" میں آپ کے متعلق مولاناعاشق الہی میرٹھی لکھتے ہیں:

آستانہ محمدیہ صلی اللہ علیہ و سلم پر حاضری کے وقت حضرت کی عجیب کیفیت ہوتی تھی، آواز نکالنا تو کیا مواجہ شریف کے قریب یا مقابل بھی کھڑے نہیں ہوتے تھے، خوفزدہ، مؤدبانہ، دبے پاؤ ں آتے اور مجرم وقیدی کی طرح دور کھڑے ہوتے، بکمال خشوع صلواۃ وسلام عرض کرتے اور چلے آتے تھے۔ زائرین جو بیباکانہ اونچی آواز سے صلواۃ و سلام پڑھتے اس سے آپ کو بہت تکلیف ہوتی اور فرمایا کرتے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم حیات ہیں اور ایسی آواز سے سلام عرض کرنا ہے ادبی اور آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی ایذاء کا سبب ہے، لہذاپست آواز سے سلام عرض کرنا چاہئے اور یہ بھی فرمایا کہ مسجد نبوی کی حد میں کتنی ہی پست آواز سے سلام عرض کیا جائے اس کو آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم خود سنتے ہیں۔

(تذكرة الخليل: ص370)

#### علامہ محمد انور شاہ کشمیری (م 1352ه)

آپ فرماتے ہیں:

ومن ههناانحل حدیث اخررواه ابوداؤدفی رد روحه صلی الله علیه و سلم حین یسلم علیه صلی الله علیه وسلم لیس معناه انه یردروحه ای انه یحیی فی قبره بل توجهه من ذلک الجانب الی هذاالجانب فهوصلی الله علیه و سلم حی فی کلتاالحالتین لمعنی انه لم یطر أعلیه التعطل قط (فیض الباری علی صحیح البخاری: ج2 ص65 باب رفع الصوت فی المساجد)

ترجمہ:اوریہیں سے ابوداؤدوالی حدیث بھی حل ہوگئی کہ ''جب آپ صلی اللہ علیہ و سلم پرسلام کیاجاتاہے تو آپ کی روح مبارک لوٹائی جاتی ہے'' اس روح لوٹانےکا یہ مطلب نہیں کہ قبرمیں زندہ کیاجاتاہے بلکہ( اس کا معنی یہ ہے کہ) آپ علیہ السلام کی ایک جانب سےدوسری جانب توجہ کردی جاتی ہے، آپ صلی اللہ علیہ و سلم ان دونوں حالتوں میں زندہ ہوتے ہیں، آپ علیہ السلام پرتعطل بالکل طاری نہیں ہوتا۔

#### حضرت مولانا نصير الدين غور غشتوى:

ارشاد فرمایا:

(حدیث پاک) جس شخص نے مجہ پر میری قبر کے پاس درود پڑھا تو میں خود یعنی حقیقی طور پر فرشتوں کے واسطے کے بغیر میں خود سنتا ہوں اور جس نے دور سے مجہ پر درود پڑھا تو اس کی مجھے کسی فرشتہ کے ذریعے خبر دی جاتی ہے۔ ارشاد فرمایا کہ غور سے سنو! یہی ہمارا اور ہمارے سب اساتذہ کرام، مشائخ عظام اور تمام اکابرین کا مسلک اور عقیدہ ہے۔ (مجالس غور غشتوی: ص69، 70)

#### حضرت مولانا مفتى محمود (م1400 هـ)

حضرت مولانا مفتی محمود رحمہ اللّٰہ مولانا عبد العزیز شجاع آبادی کی کتاب ''دعوت الانصاف فی حیات جامع الاوصاف'' کی تصدیق کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"حضرت مولاناً عبد العزیز صاحب شجاع آبادی کی تصنیف" دعوت الانصاف فی حیات جامع الاوصاف" کو مختلف مقامات سے دیکھا، ماشاء اللہ مسئلہ حیات النبی صلی اللہ علیہ و سلم اور سماع صلو ہ وسلام عند القبر الشریف پر اسلام وجمہور اہل السنۃ کے متفقہ فیصلہ کے مطابق تحریر فرمایا، حوالہ جات پیش کئے اور صحیح مسلک کو حوالہ جات سے ایسا ثابت کیا جو اخلاف ومعاصرین کے لئے مشعل راہ ثابت ہوگا۔ اللہ تعالی قبول فرماوے اور حضرت مولانا کو ایسی تصانیف کرنے کی توفیق مزید بخشے۔ واللہ الموفق

الاحقر الافقر محمود عفا اللہ عنہ

خادم مدرسہ قاسم العلوم ملتان 17 ربیع الاول 1400ھ''

(دعوت الانصاف في حيات جامع الاوصاف: ص9)

#### شيخ الحديث مو لانا محمد زكريا كاندهلوي (م 1402هـ)

حضرت شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا کاندهلوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

اس روایت میں حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے خود سننے میں کوئی اشکال نہیں، اس لئے کہ انبیاء علیہم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔علامہ سخاوی رحمۃ اللہ علیہ نے قول بدیع میں لکھا ہے کہ ہم اس پر ایمان لاتے ہیں اور اس کی تصدیق کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم زندہ ہیں اپنی قبر شریف میں او رآپ صلی اللہ علیہ و سلم کے بدن اطہر کو زمین نہیں کھا سکتی اور اس پر اجماع ہے۔ امام بیہقی رحمۃ اللہ علیہ نے انبیاء علیہم السلام کی حیات میں ایک مستقل رسالہ تصنیف فرمایا ہے اور حضرت انس رضی اللہ عنہ کی حدیث (الانبیاء احیاء فی قبور ہم یصلون) کہ انبیاء علیہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں اور نماز پڑھتے ہیں۔علامہ سخاوی رحمہ اللہ نے اس کی مختلف سے طرق سے تخریج کی ہے۔

(فضائل درود شریف: ص34)

#### حضرت مو لاناقارى محمدطيب قاسمى (م1403ه)

آپ رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

برزخ میں انبیاء علیہم السلام کی حیات کامسئلہ معروف ومشہور اور جمہور علماء کااجماعی مسئلہ ہے۔علماء دیوبندحسب عقیدہ اہلسنت والجماعت برزخ میں انبیاء کرام علیہم السلام کی حیات کے اس تفصیل سے قائل ہیں۔ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم اور تمام انبیاء کرام علیہم السلام وفات کے بعداپنی اپنی پاک قبروں میں زندہ ہیں اور ان کے اجسام کے ساته ان کی ارواح مبارکہ کاویساہی تعلق قائم ہے جیساکہ دینوی زندگی میں قائم تھا۔ وہ عبادت میں مشغول ہیں، نمازیں پڑھتے ہیں انہیں رزق دیاجاتاہے اور وہ قبور مبارکہ پر حاضر ہونے والوں کا صلواۃ وسلام سنتے ہیں۔ علماء دیوبندنے یہ عقیدہ قرآن وسنت سے پایاہے اور اس بارے میں ان کے سوچنے کاطرز بھی متوارث رہاہے۔ (خطبات حکیم الاسلام: ج7ص 181)

#### امام ابل السنت مولانا محمد سرفراز خان صفدر (م 1430هـ)

ہمارے استاذ محترم امام اہل السنت شیخ التفسیر والحدیث مولانا محمد سرفراز خان صفدر نور اللہ مرقدہ ایک عنوان: "عدم تعلق کا کوئی بھی قائل نہیں رہا" کے تحت لکھتے ہیں:

''بلا خوفِ تردید یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ تقریبا 1374ھ تک اہل السنت والجماعت کا کوئی فرد، کسی بھی فقہی مسلک سے وابستہ، دنیا کے کسی خطہ میں اس کا قائل نہیں رہا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم (اور اسی طرح دیگر انبیاء کرام علیہم الصلوۃ والسلام) کی روح مبارک کا جسم اطہر سے قبر شریف میں کوئی تعلق اور اتصال نہیں اور آپ عند القبر صلوۃ وسلام کا سماع نہیں فرماتے، کسی اسلامی کتاب میں عام اس سے کہ وہ کتاب حدیث وتفسیر کی ہو یا شرح حدیث اور فقہ کی، علم کلام کی ہو یا علم تصوف وسلوک کی، سیرت کی ہو یا تاریخ کی، کہیں صراحت کے ساته اس کا ذکر نہیں کہ آپ کی روح مبارک کا جسم اطہر سے کوئی تعلق اور اتصال نہیں اور یہ کہ آپ عند القبر صلوۃ وسلام کا سماع نہیں فرماتے۔ من ادعی خلافہ فعلیہ البیان و لا یمکنہ ان شاء اللہ تعالیٰ الیٰ یوم البعث والجزاء والمیزان۔'' [جو ہمارے اس دعوے کا مخالف ہو تو وہ دلیل لائے، ان شاء اللہ قیامت قائم ہونے، روز جزاء آنے اورمیزان عمل لگنے تک اس کے خلاف دلیل لانا نا ممکن ہے]

(تسكين الصدور: ص290)

#### اکابر علماء دیوبند کا مسلک:

امام الاولیاء شیخ التفسیر حضرت مولانا احمد علی لاہوری رحمۃ اللہ علیہ کے زمانے میں ماہنامہ ''پیام مشرق''میں ایک اشتہار شائع ہوا جس میں مسئلہ حیات النبی صلی اللہ علیہ و سلم کے متعلق اکابر علماء دیوبند کے مسلک اور ان کے متفقہ فیصلہ کا اعلان کیا گیا تھا۔ اس اشتہار میں اکابرین میں سے دس حضرات کے دستخط موجود تھے اور یہ اشتہار حضرت لاہوری رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے ہفت روزہ رسالہ ''خدام الدین'' میں بھی شائع کیا تھا۔ حضرت مولانا محمد سرفراز خان

صفدر رحمہ اللہ علیہ نے "تسکین الصدور" (ص37) میں اور ڈاکٹر علامہ خالد محمود زید مجدہ نے "مقام حیات" (ص707) میں بھی نقل فرمایا ہے۔ افادہ عام کے لیے اس اشتہار کی تحریر اور اس کا سکین پیش خدمت ہے۔

اشتہار کی تحریر:

مسئلہ حیات النبی صلی اللہ علیہ و سلم کے متعلق اکابر دیوبند کا مسلک علمائے دیوبند کا متفقہ اعلان

حضرت اقدس نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم اورسب انبیاء کرام علیہم السلام کے بارے میں اکابر دیوبند کا مسلک یہ ہے کہ وفات کے بعد اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور ان کے ابدان مقدسہ بعینہ محفوظ ہیں اور جسدِ عنصری کے ساته عالم برزخ میں ان کو حیات حاصل ہے اور حیات دنیوی کے مماثل ہے۔

صرف یہ ہے کہ احکام شرعیہ کے وہ مکلف نہیں ہیں، لیکن وہ نماز بھی پڑھتے ہیں اور روضہ اقدس میں جو درود پڑھاجائے بلاواسطہ سنتے ہیں اور یہی جمہور محدثین اور متکلمین اہل سنت کا مسلک ہے۔اکابر دیوبند کے مختلف رسائل میں یہ تصریحات موجود ہیں۔حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمۃ اللہ علیہ کی مستقل تصنیف حیات انبیاء علیہم السلام پر ''آبِ حیات'' کے نام سے موجود ہے۔ حضرت مولانا خلیل احمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ جو حضرت رشید احمد گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ کے ارشد خلفاء میں سے ہیں، ان کا رسالہ ''المہند علی المفند'' بھی اہل انصاف اور اہل بصیرت کے لئے کافی ہے۔اب جو اس مسلک کے خلاف دعوی کرے اتنی بات یقینی ہے کہ ان کا اکابر دیوبند کے مسلک سے کوئی واسطہ نہیں۔ واللہ یقول الحق و ھو یہدی السبیل

1:مولانا محمد يوسف بنورى عفا الله عنه مدرسه عربيه اسلاميه كراچي نمبر 5

2:مولانا عبد الحق عفى عنه مهتمم دار العلوم حقانيه اكوره خلك

3:مو لانا محمد صادق عفا الله عنه سابق ناظم محكمه امور مذببيه بهاوليور

4: مو لانا ظفر احمد عثماني عفا اللم عنم شيخ الحديث دار العلوم الاسلاميم تندلوالم يار سنده

5:مولانا شمس الحق افغاني عفااللم عنم صدر وفاق المدارس العربيم پاكستان

6:مو لانا محمد ادريس كان الله له شيخ الحديث جامعه اشرفيه لابور

7: مو لانامفتى محمد حسن مهتمم جامعم اشرفيم لابور

8:مولانا محمد رسول خال عفاالله عنه جامعه اشرفیه نیلا گنبد لابور

9:مولانا مفتى محمد شفيع عفا الله عنه مهتمم دار العلوم كراچي نمبر 1

10: مولانا احمد على عفى عنم امير نظام العلماء وامير خدام الدين لابور

منجانب :حيات الانبياء سوسائتي گجرات

(پیام مشرق: ستمبر 1960ء)

## عقیده نواب و عذاب قبر

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

#### مذبب ابل السنت والجماعت:

قرآن کریم ،احادیث مبارکہ،اجماع امت اور اسلاف امت کے فرامین کی روشنی میں اہل السنت والجماعت کا یہ عقیدہ ہے کہ موت کے بعد قیامت سے پہلے قبر میں (جہاں میت یا اس کے اجزاء ہوں)جسد عنصری کو بتعلق روح ثواب وعذاب ہوتا ہے۔

#### اہلِ بدعت کا موقف:

- [1]: اشاعت التوحید والے حضرات کا موقف یہ ہے کہ مرنے کے بعد علیین یا سجین میں روح اور جسم مثالی کو عذاب وثواب ہوتا ہے ، اس دنیا والی قبر میں جسد عنصری سے نہ تو روح کا تعلق ہوتا ہے نہ ہی اس جسم کو عذاب وثواب ہوتا ہے۔ان حضرات کی چند تصریحات ملاحظہ فرمائیں:
- ہ مرنے کے بعد انسان زندہ ہی رہتاہے مگر لباس ومکان بدل لیتا ہے...جسد عنصری کا لباس اتارکر جسد مثالی کالباس پہن لینے اور دار دنیا سے منتقل ہوکر دار برزخ میں پہنچ جانے سے بھی انسان نہیں مرتا ۔ (ندائے حق ج1ص1)
- \* دنیا میں جو شخص مرتا ہے اس کی روح کا رشتہ اس مادی جسم سے ٹوٹ جاتا ہے یہ جسم فنا ہوجاتا ہے ممرت ہوجاتا ہے مگر مثالی اصلی جسم باقی رہتا ہے اس سے روح کا تعلق نہیں ٹوٹٹا...راحت ورنج مسرت اور غم ہروجدانی کیفیت اس کو محسوس کرتی ہے مگر اس کے باوجود یہ ظاہری مادی جسم نہیں رکھتا یہ جسم تو فنا ہوچکا ہوتا ہے...اس کا تو ہراحساس وادراک جسم مثالی کے ساتہ ہوتا ہے...روح جسم مثالی کے ساتہ ہی منکر نکیر کے سوال کا جواب دیتی ہے ۔

(ندائے حق ج1ص100،101)

- اس جسد عنصری میں بعداز دفن دوبارہ روح کا آنا اور میت کا قبر میں زندہ ہوجانا یہ کوئی مسئلہ نہیں ۔ (ندائے حق ج1 ص225)
  - قبر وہ ہے جہاں روح کو عذاب وثواب ہوتا ہے وہی شر عی قبر ہے اور وہی روح کا ٹھکانہ ہے ۔
     عقیدۃ الامت ص15مصنف شہاب الدین خالدی)
- ♣ اللہ تعالیٰ اس عالم برزخ میں روح کو وہاں کے مناسب حال ایک جسم عطا فرماتے ہیں...اسی جسم مثالی میں روح قیامت تک رہے گی۔

(عقيدة الأمت ص34)

- شرعی قبر جس میں ثواب و عذاب ہوتا ہے وہ ہے جو جنت کے قریب ہے ۔ (عقیدۃ الامت ص36)
- ♣ يعنى زمين وقبر بهى مثالى زور جسم بهى مثالى اور ثواب وعذاب بهى وبين بوگا ـ (عقيدة الامت ص39)
- ♣ اس جسم عنصری کو عذاب نہیں ہوتا اور نہ ہی اس قبر میں عذاب ہوتا ہے...عذاب وثواب روح کوہوتا ہے جو اس جسم میں نہیں ہوتی۔

(عقيدة الامت ص525)

جمعیت اشاعت التوحیدوالسنۃ کا قرآن کریم اور احادیث صریحہ کی رو سے یہ موقف ہے کہ اس مٹی والے جسم سے روح نکلنے کے بعد نہ تو وہ روح اس قبر میں مدفون جسم میں واپس آتی ہے اور نہ ہی اس مدفون جسم سے روح کا کوئی تعلق قائم ہوتا ہے ۔

(عقائد علمائے اسلام ص91 مصنف شہاب الدین خالدی)

- [۲]: کیپٹن عثمانی صاحب ثواب وعذاب قبر کی اس صحیح صورت کے منکر ہیں۔ چنانچہ موصوف نے اپنے ایک رسالہ "عذاب برزخ" میں کئی ایک مقامات پراس عقیدہ کا انکار کیا ہے چند تصریحات ملاحظہ فرمائیں:
- \* یہی وہ اصلی قبر ہے جہاں روح کو دوسرے (برزخی) جسم میں ڈال کر قیامت تک رکھا جائے گااور اسی پر راحت یا عذاب کا پورا دور گذرے گا۔ (عذاب برزخ: ص2)
- \* روحوں کو جسم (برزخی) ملتا ہے اور روح اور اس جسم کے مجموعہ پر راحت و عذاب کا دور گزرتا ہے....اس مجموعہ کو قیامت تک باقی رکھا جائے گا اور اس پر سارے حالات قیامت تک گزریں گے۔(عذاب برزخ: ص6)

\*\* سچی بات تو یہ ہے کہ جو شخص بھی وفات پاجاتا ہے اس کو حسب حیثیت ایک برزخی جسم ملتا ہے جس میں اس کی روح کو ڈال دیا جاتا ہے اور اس جسم اور روح کے مجموعہ پر سوال و جواب اور عذاب و ثواب کے سارے حالات گذرتے ہیں اور یہی اس کی اصلی قبر بنتی ہے۔ (عذاب برزخ: ص9)

\* ۔ اللہ کا فیصلہ ہے کہ قیامت سے پہلے مردہ جسم میں روح واپس نہیں آسکتی اور ظاہر ہے کہ بغیر روح کے عذاب و راحت بے معنی ہیں۔

عذاب برزخ: ص17

\* اب اگر کوئی بضد ہو کہ اس مردے کے ساتہ جو مٹی کے ساتہ مل کر مٹی ہوجاتا ہے ہڈیوں کا ڈھانچہ بھی نہیں رہتا، عذاب و راحت کا معاملہ اس زمینی گڑھے میں ہوتا ہے تو یہ محض جہالت، ضد اور بٹ دھرمی اور قرآن و حدیث کا صریح انکار ہے جو یقینا اللہ تعالی کے عذاب اور آخرت سے لا پرواہی کا ہی نتیجہ ہے قرآن کی نظر میں ایسے عقیدے کا حامل شخص سب کچہ ہوسکتا ہے لیکن مومن نہیں ہوسکتا ۔

قبر پرستی کا شرک اور اس کی بنیاد: ص17

کیپٹن عثمانی صاحب کی ان عبارات سے چندباتیں سامنے آتی ہیں:

1:قبر اس دنیا والے گڑھے کا نام نہیں بلکہ علیین یا سجین کا نام ہے۔

2:برزخ روحوں کے مقر کو کہتے ہیں ۔

3:موت ودفن کے بعداس دنیا والے جسم میں نہ تو روح کا اعادہ ہوتا ہے اور نہ ہی کسی قسم کا تعلق ہوتا ہے ۔

4:قبر میں سوال وجواب کے لئے روح کو دوسرا جسم دیا جاتا ہے جسے جسم مثالی کہتے ہیں اور ثواب وعذاب بھی اسی جسم مثالی کو ہوتا ہے ۔

5: دنیاوالے گڑھے کو قبر ماننا ،روح کا اس جسم سے تعلق کا قائل ہونا اور اس جسم کی سزاوجزا کا عقیدہ رکھنا شرک کی بنیاد اور قرآن کریم کی مخالفت وانکار ہے ۔

اگر بالترتیب یہ چیزیں سمجہ لی جائیں:

1: تعیین قبر 2: اعادہ و تعلق روح (یعنی حیات فی القبر) 3: عذاب وثواب جسم مع الروح تو مسئلہ خود بخود واضح ہوجاتا ہے۔ ان امور کی مختصر سی تفصیل پیش خدمت ہے:

## [۱]:تعيين قبر

آبات قر آنیہ:

تُرجمہ: اے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم ان منافقین میں اگر کوئی مرجائے تو آپ اس پر کبھی نماز جنازہ نہ پڑھیں اور نہ ہی اس کی قبر پر کھڑے ہوں۔

2:ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ [عبس21]

ترجمہ: پھر اسے موت دی اور قبر میں پہنچادیا

3: حَتَّى زُر ثُمُ الْمَقَابِرَ [التكاثر2]

ترجمہ: (ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر دنیا کی عیش حاصل کرنے کی ہوس نے تمہیں غفلت میں ڈال رکھا ہے) یہاں تک کہ تم قبرستان میں پہنچ جاتے ہو۔

احادیث مبارکہ

#### <u>حدیث نمبر 1:</u>

عن عمرو بن حزم قال رآني رسول الله صلى الله عليه و سلم على قبر فقال: انزل عن القبر لا تؤذ صاحب القبر فلا يؤذيك [شرح معانى الاثارص328،329باب الجلوس على القبور]

ترجمہ: حضرت عمرو بن حزم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک قبر پر دیکھا تو فرمایا قبر سے نیچے اتر جاو قبر والے کو تکلیف نہ دو اور نہ وہ تمہیں تکلیف دے (یعنی اس کی وجہ سے تمہیں تکلیف نہ پہنچے)

حدیث نمبر 2:

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا عَنْ اللّهِي صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ فِي مَرَضِهِ الّذِي مَاتَ فِيهِ لَعَنَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ فِي مَرَضِهِ الّذِي مَاتَ فِيهِ لَعَنَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَ النّصَارَى اتّخَدُوا قُبُورَ أُنْيِيَائِهِمْ مَسْجِدًا قَالَتْ وَلُولًا ذَلِكَ لأَبْرَزُوا قَبْرَهُ غَيْرَ أَنِّي أَخْشَى أَنْ يُتَخَذّ مَسْجِدًا

[بخارى ج 1 ص 177 بَابُ مَا يُكْرَهُ مِنْ اتِّخَاذِ الْمَسَاحِدِ عَلَى الْقُبُورِ]

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مرض الوفات میں فرمایا یہود و نصاری پر اللہ تعالی کی لعنت ہو کہ انہوں نے اپنے انبیاء کی قبروں پر مساجد بنالیں تھیں حضرت عائشہ فرماتی ہیں: اگر ایسا نہ ہوتا تو آپ علیہ السلام کی قبر کھلی جگہ بنائی جاتی۔

#### حدیث نمبر 3:

عن عائشة قالت لما مات النجاشي كنا نتحدث أنه لا يزال يرى على قبره نور

[سنن ابي داودج 1 ص 364 باب في النور برى عند قبر الشهيد]

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں جب حضرت نجاشی کا انتقال ہوا تو ہمارے اندر یہ بات بیان کی جاتی تھی کہ ان کی قبر پر نور دیکھا جاتا تھا

## [۲]: اعاده وتعلق روح (يعنى حيات في القبر)

آیاتِ قرآنیہ:

#### آیت نمبر 1:

يُنَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُولِ النَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُنْيَا وَفِي الْأَخِرَةِ وَيُضِلُ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ

[ابراهيم 27]

ترجمہ: جو لوگ ایمان لائے ہیں اللہ ان کو اس مضبوط بات پر دنیا کی زندگی میں بھی تابت قدمی عطا فرماتے ہیں اور قبر میں بھی اور ظالم لوگوں کو اللہ بھٹکا دیتا ہے اور اللہ (اپنی حکمت کے مطابق) جو چاہتا ہے کرتا ہے۔

#### تفسیر:

1:وأخرج البزار عن عائشة قالت: قلت يارسول الله تبتلى هذه الأمة في قبورها فكيف بي وأنا امرأة ضعيفة قال يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة

[الدر المنثورج8ص525]

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں میں نے عرض کی یارسول اللہ اس امت کو قبروں میں آزمایا جائے گا میری کیا حالت ہوگی میں تو کمزور سی عورت ہوں تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ﴿ یثبت اللہ الذین آمنوا بالقول الثابت فی الحیواۃ الدنیا وفی الأخرۃ ﴾

آپ علیہ السلام کے اس تسلی والے فرمان سے معلوم ہوا کہ اس آیت میں لفظ آخرت سے مراد قبر کی زندگی گزارنے والوں کو محفوظ فرماتے ہیں۔

فائدہ: اکثر مفسرین نے اس آیت کو ثواب و عذاب قبر کے متعلق قرار دیا ہے اور اس آیت کے تحت مرفوع اور موقوف احادیث نقل کرکے اعادہ و تعلق روح کو ذکر کیا ہے جس سے قبر کی زندگی ثابت ہوتی ہے دیکھئے : (تفسیر طبری ج8ص35،تفسیربغوی ج3500،تفسیرکشاف ج2ص350،المحررالوجیزلابی محمدعبدالحق الاندلسی ج3370،تفسیربیضاوی ج3370،تفسیرمدارک ج3500،تفسیرخازن ج3500،تفسیرابن کثیر ج3500،الدرالمنثور لسیوطی ج3500،المحرالمدید ج3500،المحرالمدید ج3500، البحرالمدید ج3500، البحرالمدید ج3500، البحرالمدید ج3500، البحرالمدید ج

#### <u>ايت نمبر 2:</u>

قُلِ اللَّهُ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ يُمِيثُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لا رَيْبَ فِيهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ الجاثيہ 26 الجاثيہ 26

ترجمہ: : اے پیغمبر لوگوں سے کہہ دیجیے اللہ ہی تمہیں زندگی دیتا ہے پھر وہی تمہیں موت دے گا، پھر تم سب کو قیامت کے دن جمع کرے گا جس میں کسی قسم کا کوئی شک نہیں ہے لیکن اکثر لوگ سمجھتے نہیں ہیں۔

#### تفسير:

قُل } يا محمد لأبي جهل وأصحابه { الله يُحْييكُمْ } في القبر { ثُمَّ يُمِيثُكُمْ } في القبر { ثُمَّ يُمِيثُكُمْ } في القبر { ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إلى يوم القيامة { لا رَيْبَ فِيهِ } لا شك فيه { ولكن أكْثَرَ الناس } أهل مكة { لا يَعْلَمُونَ } ذلك ولا يصدقون

[22ص2 عباس 2ص22]

ترجمہ:سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنهما اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں "اے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم ابو جہل اور دوسرے کفار سے کہدیں اللہ تمہیں قبر میں زندہ کرے گا {سوال وجواب کے بعد } تمہیں قبر میں قبر میں موت دے گا پھر تم سب کو قیامت کے دن جمع کرےگا بعض حضرات کے نزدیک اس آیت میں تھوڑی سی تقدیم وتاخیر ہے { ثُمَّ یُمیثُکُمْ } پہلے ہے اور { یُحْییکُمْ } بعد میں ہے اب آیت کامعنی ہوگا اللہ تمہیں دنیا میں موت دیں گے پھر قبر میں زندہ کریں گے ، پھر تم سب کو قیامت کے دن جمع کرے گا جس میں کسی قسم کا کوئی شک نہیں ہے لیکن اکثر اہل مکہ اس بات کو نہ سمجھتے ہیں اور نہ ہی اس کی تصدیق کرتے ہیں ۔

#### احادیث مبارکہ:

#### حدیث نمبر 1:

حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے ایک لمبی حدیث مروی ہے جسے کئی محدثین نے نقل کیا ہے جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے موت کے وقت پیش آنے والے حالات وواقعات ،موت کے وقت مومن و کافر کی کیفیت موت کے بعد قبر میں پیش آنے والے حالات کو تفصیلاً بیان فرمایا ہے اس طویل حدیث میں قبر کے زندگی کو بیان کرتے ہوئے آپ علیہ السلام نے فرمایا "فتعاد روحہ فی جسدہ"

سوال و جواب کے وقت میت کی روح پھر اس کے جسم میں لوٹائی جاتی ہے۔

(مسنداحمدرقم الحديث18534، شعب الأيمان ج1ص356،357 رقم الحديث395 فصل في عذاب القبر)

#### مصححین ومستدلین حدیث:

حضرات ائمہ کی بہت بڑی تعداد نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا اور اس سے قبر کی زندگی کے اثبات پر استدلال کیا ہے۔ مثلاً:

\* قَالَ الْبَيْهَقِيُّ رَحِمَهُ اللهُ: هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ،

شعب الايمان ج1ص357

\* وقَالَ الْحَافِظُ أَبُو نُعَيْمِ الأصبهاني : وَأَمَّا حَدِيثُ الْبَرَاءِ رَوَاهُ الْمِنْهَالُ بْنُ عَمْرِ و عَنْ زاذان عَنْ الْبَرَاءِ وَقَالَ الْمَنْهَالُ بْنُ عَمْرِ و عَنْ زاذان عَنْ الْبَرَاءِ : عَدِيٌ بْنُ تَابِتٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ عُقْبَةٌ وَغَيْرُهُمَا وَرَوَاهُ عَنْ الْبَرَاءِ : عَدِيٌ بْنُ تَابِتٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ عُقْبَةٌ وَغَيْرُهُمَا وَرَوَاهُ عَنْ زاذان عَطَاءُ بْنُ السَّائِبِ . قَالَ : وَهُوَ حَدِيثٌ أَجْمَعَ رُواةُ الأَثْرِ عَلَى شُهْرَتِهِ وَاسْتِفَاضَتِهِ وَقَالَ الْحَافِظُ أَبُو عَبْدِ اللّهِ بْنُ منده : هَذَا الْحَدِيثُ إسْنَادُهُ مُتَّصِلٌ مَشْهُورٌ رَوَاهُ جَمَاعَةٌ عَنْ الْبَرَاءِ

مجموع الفتاوي ج5ص216

\* هذا حديث ثابت مشهور مستفيض صححه جماعة من الحفاظ ولا نعلم أحدا من أئمة الحديث طعن فيه بل رووه في كتبهم وتلقوه بالقبول وجعلوه أصلا من أصول الدين في عذاب القبر ونعيمه ومساءلة منكر ونكير وقبض الأرواح وصعودها إلى بين يدي الله ثم رجوعها إلى القبر

كتاب الروح ص48

 $\frac{ie^{\frac{d}{2}}}{ie^{-d}}$ : اس روایت کے راوی ابومعاویہ پربعض حضرات نےاضطراب کی جرح کی ھے آیکن وہ جرح یہاں نہیں چل سکتی کیونکہ بتصریح ائمہ ابومعاویہ کی ان روایات میں اضطراب ہے جواعمش کے علاوہ سے مروی ہوں

أبو معاوية الضرير صدوق وهو في الأعمش ثقة وفي غير الأعمش فيه اضطراب. (تاريخ بغداد ج2ص115)

اوریہ روایت امام اعمش سے ہی مروی ہے۔ صحیح مسلم میں سبزپرندوں والی روایت بھی ابو معاویہ عن اعمش کے طریق سے مروی ہے۔

## حديث نمبر2:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ عَنْ النّبِيّ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ كَانَ رَجُلٌ يُسْرِفُ عَلَى نَفْسِهِ فَلُمّا حَضَرَهُ المُونْتُ قَالَ لِبَنِيهِ إِذَا أَنَا مُتُ فَأَحْرِقُونِي ثُمَّ اطْحَنُونِي ثُمَّ ذَرُّونِي فِي الرّبِح فَوَاللّهِ لَئِنْ قَدَرَ عَلَيّ

رَبِّي لَيُعَدِّبَنِّي عَدَابًا مَا عَدَّبَهُ أَحَدًا فَلَمَّا مَاتَ فُعِلَ بِهِ ذَلِكَ فَأَمَرَ اللَّهُ الأَرْضَ فَقَالَ اجْمَعِي مَا فِيكِ مِنْهُ فَقَعَلْتُ فَإِذَا هُوَ قَائِمٌ فَقَالَ مَا حَمَلُكَ عَلَى مَا صَنَعْتَ قَالَ يَا رَبِّ خَشْيَتُكَ فَغَفَرَ لَهُ

صحیح بخاری ج ص باب حدیث الْغَار

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ایک آدمی تھا جو جو بہت گناہگار تھا جب اسے موت آنے لگی تو اس نے اپنے بیٹوں کو وصیت کی کہ جب میں مرجاوں تو مجھے جلادینا پھر میری ہڈیوں کو پیس لینا اور مجھے ہوا میں اڑا دینا قسم بخدا اگر میں اپنے رب کی پکڑ میں آگیا تو مجھے ایسا عذاب دے گا جو کسی کو بھی نہیں دیا ہوگا چنانچہ جب وہ مرگیا تو اس کے ساتہ یہی معاملہ کیا گیا، اللہ رب العزت نے زمین کو حکم دیا کہ اس بندے کے ذرات جمع کردیے تو وہ بندے کے ذرات جمع کردیے تو وہ زندہ کھڑا ہوگیا اللہ تعالی نے فرمایا تونے یہ کام کیوں کیا ؟ایسی وصیت کیوں کی؟ تو وہ کہنے لگا اے میرے رب میں نے تیرے ڈر کی وجہ سے ایسا کیا تھا چنانچہ اللہ تعالی نے اس بخش دیا۔

ملاحظہ فرمائیں اگر موت کے بعد سوال وجواب اور اس کے بعد ثواب وعذاب کا تعلق اس دنیا والے جسم سے نہیں ہوتا تواللہ تعالیٰ نے اس بندے کے اسی دنیوی جسم کو دوبارہ کیوں زندہ فرمایا ؟اس کی روح تو محفوظ تھی اسی سے سوال وجواب کرلیتے ۔

حدیث نمبر 3:

عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عَقَانَ قَالَ كَانَ النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم إذا فَرَعَ مِنْ دَفْنِ الْمَيّتِ وَقَفَ عَلَيْهِ فَقَالَ اسْتَغْفِرُوا لأخِيكُمْ وَسَلُوا لَهُ التَّثْبِيتَ فَإِنَّهُ الأَنَ يُسْأَلُ

سنن ابى داودج ص باب الاستتِعْفَار عِنْدَ القَبْرِ لِلْمَيِّتِ فِي وَقْتِ الانْصِرَافِ.

ترجمہ: حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم جب میت کو دفن کرنے سے فارغ ہوجا تے تو تھوڑی دیر وہی ٹھہرتے اور فرماتے اپنے بھائی کے لیے استغفار کرو اور اس کے لیے ثابت قدمی کا سوال کرو کیونکہ اس سے ابھی سوال کیے جائیں گے۔ اور سوال زندہ سے کیا جاتا ہے۔

## [٣]: عذاب وثواب جسم مع الروح

#### قرآن مع التفسير:

#### <u>ايت نمبر1:</u>

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَنْ قَالَ سَأَنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلائِكَةُ بَاسِطُو أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الْحَقّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ [الانعام 93] عَذَابَ الْهُون بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الْحَقّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ [الانعام 93]

#### مستدلین :

آ: امام ابو عبد اللہ محمد بن اسماعیل بخاری المتوفی 256 ہنے اس آیت کریمہ سے عذا ب قبر
 پر استدلال کیا ہے فرماتے ہیں:

باب ما جاء في عذاب القبر وقول الله تعالى ولو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت والملائكة باسطو أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون

صحیح بخاری ج1ص183

2: امام شمس الدین ابو عبد اللہ بن قیم الجوزیہ المتوفیٰ 751ھ ایک سوال '' قرآن کریم میں عذاب وثواب قبر کا ذکر کیوں نہیں ؟''کے جواب میں فرماتے ہیں:

وأما الجواب المفصل فهو أن نعيم البرزخ وعذابه مذكور في القرآن في غير موضع فمنها قوله تعالى ولو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت والملائكة باسطو أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون بما كنتم تقولون على الله غير الحق وكنتم عن اياته تستكبرون وهذا خطاب لهم عند الموت وقد أخبرت الملائكة وهم الصادقون أنهم حينئذ يجزون عذاب الهون ولو تأخر عنهم ذلك إلى انقضاء الدنيا لما صح أن يقال لهم اليوم تجزون"

كتاب الروح لابن قيم ص87

3: مفتى اعظم پاكستان مفتى محمد شفيع صاحب المتوفى 1396ه اس آيت كى تفسير ميں فرماتے ہيں:

آج مرنے کے سات<sup>ے</sup> ہی تم کو ذلت کی سزا دی جائے گی یعنی جس میں تکلیف جسمانی بھی ہو۔ اور ذلت روحانی بھی .

معارف القرآن ج3ص393

#### آیت نمبر2:

وَمِمَّنَ حَوْلَكُمْ مِنَ الأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنْعَدِّبُهُمْ مَرَّتَيْن ثُمَّ يُرَدُونَ إلى عَذَابٍ عَظِيمٍ (التوبہ: 101)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے منافقین کے لئے قیامت سے پہلے دو عذابوں کوذکر کیا ہے۔بقول مفسرین ان میں ایک عذاب قبر کا ہے۔

#### مستدلین :

1: عن ابن عباس في هذه الآية قال قام رسول الله صلى الله عليه وسلم خطيبا يوم الجمعة فقال "اخرج يا فلان، فإنك منافق، واخرج يا فلان فإنك منافق فأخرج من المسجد ناسا منهم فضحهم فجاء عمر وهم يخرجون من المسجد فاختبأ منهم حياء أنه لم يشهد الجمعة وظن أن الناس قد انصر فوا، واختبئوا هم من عمر ظنوا أنه قد علم بأمر هم فجاء عمر فدخل المسجد فإذا الناس لم يصلوا، فقال له رجل من المسلمين: أبشر يا عمر، قد فضح الله المنافقين اليوم. قال ابن عباس: فهذا العذاب الأول حين أخرجهم من المسجد، والعذاب الثاني عذاب القبر". (تفسير ابن كثير ج3ص435)

2: وقال الحسن البصري: عذاب في الدنيا، وعذاب في القبر. (تفسير ابن كثير ج3ص435)

#### آیت نمبر 3:

يُتَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُولِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الأَخِرَةِ وَيُضِلُ اللهُ الطَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشْاء. (ابراهيم 27)

#### <u>تفسیر نبوی :</u>

1: عن البراء بن عازب رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال إذا أقعد المؤمن في قبره أتي ثم شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله فذلك قوله {يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت} حدثنا محمد بن بشار حدثنا غندر حدثنا شعبة بهذا وزاد {يثبت الله الذين آمنوا} نزلت في عذاب القبر. (صحيح بخارى ج1ص183)

2: عن البراء بن عازب عن النبي صلى الله عليه و سلم قال : { يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة } قال نزلت في عذاب القبر يقال له من ربك فيقول ربي الله وديني دين محمد صلى الله عليه و سلم فذلك قوله { يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة . (سنن نسائى ج1ص290باب عذاب القبر)

#### تفسير صحابي:

عن خيثمة عن البراء قال: { يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الأخرة } قال نزلت في عذاب القبر. (سنن نسائي ج1ص289باب عذاب القبر)

فائدہ: اکثر سنی مفسرین نے اس آیت کریمہ کو ثواب وعذاب قبر کے متعلق قرار دیا ہے اور اس آیت کے تحت اعادہ روح ،سوال وجواب فی القبر کو ذکر کیا ہے طو الت کے خوف سے ان تمام کو یہاں نقل نہیں کیا جاتا صرف ایک پر اکتفا کیا جاتا ہے۔ مفتی اعظم پاکستان مفتی محمد شفیع عثمانی رحمہ اللہ اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:

''قبر کا عذاب و تواب قرآن و حدیث سے ثابت ہے حدیث یہ ہے؛ کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب قبر میں مومن سے سوال کیا جائے گا توایسے ہولناک مقام اور سخت حال میں بھی وہ بتائید ربانی اس کلمہ پر قائم رہے گا ،اور "لاالہ الا اللہ محمد رسول اللہ "کی شہادت دے گا اور پھر فرمایا کہ ارشاد قرآنی " یثبت الله الذین آمنوا بالقول الثابت فی الحیاة الدنیا وفی الآخرة "کا یہی مطلب ہے... اسی طرح تقریباً چالیس صحابہ کرام رضی اللہ عنهم سے معتبر اسانید کے ساته اسی مضمون کی حدیثیں منقول ہیں جن کو امام ابن کثیر نے اس جگہ اپنی تفسیر میں جمع کیا ہے اور شیخ جلال الدین سیوطی نے اپنے منظوم رسالہ "التثبیت عند التبییت"میں اور "شرح الصدور"میں ستر احادیث کا حوالہ نقل کرکے ان روایات کو متواتر فرما یا ہے ،ان سب حضرات صحابہ کرام نے آیت مذکورہ میں آخرت سے مراد قبر اور اس آیت کو قبر کے عذاب و ثواب سے متعلق قرار دیا ہے مذکورہ میں آخرت سے مراد قبر اور اس آیت کو قبر کے عذاب و ثواب سے متعلق قرار دیا ہے

<u>-"(معارف القرآن ج5ص248) - </u>

#### احادیث مبارکہ:

#### حدیث نمبر 1:

عَنْ أَنَسَ بْن مَالِكٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ أَنَهُ حَدَّتَهُمْ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا وَضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتَوَلّى عَنْهُ أَصْحَابُهُ وَإِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ أَتَاهُ مَلْكَانَ فَيُقْعِدَانِهِ فَيَقُولانَ مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي وَضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتَوَلِّى عَنْهُ أَصْحَابُهُ وَإِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ فِيَقُولُ أَشْهُدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللّهِ وَرَسُولُهُ فَيُقَالُ لَهُ انْظُرْ إِلَى هَدْدِكَ مِنْ النَّارِ قَدْ أَبْدَلْكَ اللّهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنْ الْجَنَّةِ فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا قَالَ قَتَادَةُ وَدُكِرَ لَنَا أَنَّهُ يُقْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ ثُمَّ مَقْعَدِكَ مِنْ النَّارِ قَدْ أَبْدَلْكَ اللّهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنْ الْجَنَّةِ فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا قَالَ قَتَادَةُ وَدُكِرَ لَنَا أَنَّهُ يُقْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ ثُمَّ مَقَعَدًا مِنْ الْجَنَّةِ فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا قَالَ قَتَادَةُ وَدُكِرَ لَنَا أَنَّهُ يُقْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ ثُمَّ مَوْكُ فِي هَذَا الرَّجُل فَيَقُولُ لاَ أَدْرِي كُنْتُ رَجَعَ إِلَى حَدِيثِ أَنسَ قَالَ وَأَمًا الْمُنَافِقُ وَ الْكَافِرُ فَيُقَالُ لَهُ مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُل فَيَقُولُ لاَ أَدْرِي كُنْتُ أَلْقُولُ مَا يَقُولُ النَّاسُ فَيُقُولُ لاَ ذَرَيْتَ وَلا تَلَيْتَ وَيُعْرَبُ الْتَقَالُ لِلْ ذَرَيْتَ وَلا تَلْيْتَ وَيُولُ النَّاسُ فَيُقُولُ لاَ ذَرَيْتَ وَلا تَلْيْتَ وَيُعْرَبُ الْقَوْرِ وَقَعْرِهِ فَيْ النَّاسُ فَيُقَالُ لا ذَرَيْتَ وَلا تَلْيْتَ وَيُدُ اللّهُ عَيْرِهِ قَنْ اللّهُ فَيْعِرِهُ لَا اللّهُ اللّهُ فَيْعِلُولُ اللّهُ الْدُلْكُ اللّهُ اللّهُ مَا كُنْ اللّهُ فَيْدِ اللّهُ الْمُعْمَى مَنْ عَلَى اللّهُ فَيْ مَلِي اللّهُ فَيْعُلُولُ اللّهُ اللّهُ فَيْرِهِ فَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمَلِ مَنْ عَلْمِ اللّهُ فَيْرِهُ لَلْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب بندے کو قبر میں رکھا جاتا ہے اور اس کے دفن کرنے والے ساتھی واپس لوٹئے ہیں یقینا وہ ان کے جوتوں کی آبٹ سن رہا ہوتا ہے اس وقت اس کے پاس دو فرشتے آجاتے ہیں اس کو بٹھادیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ تو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں کیا کہتا ہے مومن کہتا ہے کہ میں گواہی دیتا ہوں وہ اللہ کے بندے اور رسول ہیں پس اسے کہا جاتا ہے کہ تو اپنا آگ کا ٹھکانہ دیکہ لے اللہ تعالی نے تجھے اس کے بدلے جنت عطا فرمائی ہے پس وہ دونوں مقاموں کو دیکھتا ہے باقی منافق اور کافر جب اس سےپوچھا جاتا ہے تو اس شخص کے بارے میں کیا کہتا ہے وہ کہتا ہے میں نہیں جانتا جس طرح لوگ کہتے تھے میں بھی اسی طرح کہتا تھاتو فرشتے اسے کہتے ہیں نہ تو خود جانتا تھا اور نہ ہی جاننے والوں پر اعتماد کرتا تھا اس کے بعد لوہے کے ہتھوڑے سے اسے ایسا مارا جاتا ہے کہ وہ چیختا ہے اور اس کی چیخ و پکار جن اور انس کے علاوہ ارد گرد کے جانور سنتے ہیں۔

#### حدیث نمبر2:

عَنْ أَنَسَ بْنِ مَالِكٍ قَالَ إِنَّ نَبِيَّ اللهِ صلى الله عليه وسلم دَخَلَ نَخْلاً لِبَنِي النَّجَارِ فَسَمِعَ صَوْتًا فَقَرْعَ فَقَالَ مَنْ أَصْحَابُ هَذِهِ الْقُبُورِ قَالُوا : يَا رَسُولَ اللهِ نَاسٌ مَاتُوا فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَقَالَ تَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ النَّارِ وَمِنْ فِثْنَةِ الدَّجَالِ قَالُوا وَمِمِّ ذَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ قَالَ إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ أَتَاهُ مَلَكٌ فَيَقُولُ لَهُ مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلُ فَيَقُولُ هُوَ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ فَمَا يَعْبُدُ فَإِن اللهُ هَذَا الرَّجُلُ فَيَقُولُ هُوَ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ فَمَا يُسْأَلُ عَنْ شَيْءٍ عَيْرَهَا فَيُنْطَلَقُ بِهِ إِلَى بَيْتِ كَانَ لَهُ فِي النَّارِ فَيُقُالُ لَهُ هَذَا الرَّجُلُ فَيُقُولُ هُوَ عَبْدُ اللهُ وَلَيُنَ اللهُ عَنْ شَيْءٍ عَيْرَهُ فَيَقُولُ لَهُ مَا كُنْتَ تَعُولُ لَهُ اللهُ عَنْ شَيْءٍ عَيْرَهُ فَيَقُولُ لَهُ مَا كُنْتَ تَعْبُدُ فَيَقُولُ لَا أَدْرِي. فَيُقَالُ لَهُ لا دَرِيْتَ وَإِنَّ الْكَافِرَ عَصَمَكَ وَرَحِمَكَ فَابْدَلِكَ بِهِ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ فَيَقُولُ لَهُ مَا كُنْتَ تَعْبُدُ فَيَقُولُ لا أَدْرِي. فَيُقالُ لَهُ لا دَرِيْتَ وَإِنَّ الْكَافِرَ عَصَمَكَ وَرَحِمَكَ فَابْدَلِكَ بِهِ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ فَيقُولُ لا أَدْرِي. فَيُقُولُ لا أَدْرِي. فَيُقُولُ لا أَدْرِي. فَيُقُولُ لا أَدْرِي. فَيُقالُ لَهُ لا دَرِيْتَ وَلا تَلْينَ وَاللهُ فَيَقُولُ لا أَدْرِي. فَيُقَالُ لَهُ لا دَرِيْتَ وَلا تَلْينَ فِي الْمَسْلَاةِ فِي الْقَبْرِ وَعَذَابِ اللهُ فَيَصِولِ لا أَدْرِي . فَيَعْلُلُ لَهُ عَلَى الْمَسْلَلَةِ فِي الْقَبْرِ وَعَذَابِ اللهُ فَيَصِلِهُ مَا لَكُنْتَ الْقَالِيْنِ. (سنن ابي داود ج 2 ص \$300باب فِي الْمَسْلَلَةِ فِي الْقَبْرِ وَعَذَابِ

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ آن حضرت صلی اللہ علیہ وسلم قبیلہ بنی نجار کے باغ میں تشریف لے گئے آپ نے وہاں پر ایک آواز سنی تو آپ گھبراگئے اور دریافت فرمایا یہ کن لوگوں کی قبریں ہیں؟ لوگوں نے بتایا یارسول اللہ کچه لوگوں کی قبریں ہیں بیں جو دور جاہلیت میں انتقال کرگئے ہیں آپ نے ارشاد فرمایا اللہ تعالیٰ سےآگ کے عذاب اور فتنہ دجال سے پناہ مانگو لوگوں نے عرض کیا یارسول اللہ کس وجہ سے؟ آپ نے ارشاد فرمایا مومن جب قبر میں رکھا جاتا ہے تو اس کے پاس ایک فرشتہ آتا ہے اور کہتا ہے تو (دنیا میں) کس کی عبادت کرتا ہیا؟ اللہ تعالیٰ جس کی راہنمائی فرماتے ہیں تو وہ جواب دیتا ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا ہیا اللہ علیہ وسلم کے بارے میں) وہ شخص جواب دیتا ہے کہ وہ اللہ کے بندے اور اس کے صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں) وہ شخص جواب دیتا ہے کہ وہ اللہ کے بندے اور اس کے اس سے کہتے ہیں تمہارا دوز خ میں یہ گھر تھا لیکن اللہ تعالیٰ نے تمہاری حفاظت فرمائی اور تم پر رحم فرمایا اور اس کے عوض جنت میں گھر عطافرمادیا، وہ شخص یہ سن کر کہتا ہے کہ مجھے دنیا میں واپس جانے دو میں اپنے اہل خانہ کو اس کی خوشخبری سناؤں لیکن اس شخص کو دنیا میں دنیا میں واپس جانے دو میں اپنے اہل خانہ کو اس کی خوشخبری سناؤں لیکن اس شخص کو دنیا میں دنیا میں واپس جانے دو میں اپنے اہل خانہ کو اس کی خوشخبری سناؤں لیکن اس شخص کو دنیا میں دنیا میں واپس جانے دو میں اپنے اہل خانہ کو اس کی خوشخبری سناؤں لیکن اس شخص کو دنیا میں دنیا میں واپس جانے دو میں اپنے اہل خانہ کو اس کی خوشخبری سناؤں لیکن اس شخص کو دنیا میں دنیا میں واپس جانے دو میں اپنے اہل خانہ کو اس کی خوشخبری سناؤں لیکن اس شخص کو دنیا میں

واپس آنے کی اجازت نہیں دی جاتی اور جب کافر کو قبر میں رکھا جاتا ہے تو اس کے پاس فرشتہ آتا ہے اور ڈانٹ کر اس سے پوچھتا ہے کہ تو کس کی عبادت کرتا تھا؟ وہ کہتا ہے مجھے معلوم نہیں پھر اس سے کہتے ہیں کہ تو نے نہ تو خود علم حاصل کیا اور نہ کسی کی اتباع کی پھر اس سے کہا جاتا ہے کہ تو اس شخص (نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم) کے بارے میں کیا کہتا ہے؟ تو وہ کہتا ہے کہ میں وہی بات کہتا تھا جو لوگ کہتے تھے پھر وہ فرشتہ اس شخص کو اس کے دونوں کانوں کے درمیان لوہے کے گرز سے مارتا ہے وہ شخص ایسی چیخ مارتا ہے کہ اللہ کی تمام مخلوق اس کو سنتی ہے سوائے جنوں اور انسانوں کے۔

حدیث نمبر 3:

عَنْ ابْنَ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا مَرَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى قَبْرَيْن فَقَالَ إِنَّهُمَا لَيُعَدَّبَانِ وَمَا يُعَدَّبَانِ مِنْ كَبِيرِ ثُمَّ قَالَ بَلَى أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ يَسْعَى بِالنَّمِيمَةِ وَأَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لاَ يَسْتَثِرُ مِنْ بَوْلِهِ قَالَ ثُمَّ أَخَذَ عُودًا رَطَّبًا فَكَسَرَهُ بِاثْنَتَيْنِ ثُمَّ عَرَزَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا عَلَى قَبْرٍ ثُمَّ قَالَ لَعَلَّهُ يُخَفِّفُ عَنْهُمَا مَا لَمْ يَيْبَسَا

صحیح بخاری ص221باب عذاب القبر من الغیبة و البوالرقم1378 ،مسنداحمدج30 سلی 144رقم1980، ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دو قبروں سے گذر ہوا تو آپ علیہ الصلواۃ و السلام نے فرمایا ان دو قبر و الوں کو عذاب دیا جارہاہے اور عذاب بھی کسی بڑے جرم کی وجہ سے نہیں ہورہا ہے پھر آپ نے فرمایا ان میں سے ایک چغل خوری کرتا تھا اور دوسرا پیشاب کے چھینٹوں سے نہیں بچتا تھا پھر آپ علیہ السلام نے ایک تر ٹہنی منگوائی اور اس کو دو حصوں میں تقسیم کر کے ان میں سے ہر ایک قبر پر گاڑدی پھر فرمایا کہ امید ہے ان کے خشک ہونے تک ان سے عذاب میں تخفیف کردی جائے گی۔

اجماع ابل السنت والجماعت:

1: - بيان استنباط الاحكام الاول فيه أن عذاب القبر حق يجب الإيمان به والتسليم له وعلى ذلك أهل السنة والجماعة-----ثم المعذب عند أهل السنة الجسد بعينه أو بعضه بعد إعادة الروح إلى جسده أو إلى جزئه وخالف في ذلك محمد بن جرير وطائفة فقالوا لا يشترط إعادة الروح وهذا أيضا فاسد

عمدۃ القاری شرح صحیح بخاری ج2ص597،598

2: ثم المعذب عند أهل السنة الجسد بعينه أو بعضه بعد اعادة الروح اليه أو الى جزء منه وخالف فيه محمد بن جرير و عبد الله بن كرام وطائفة فقالوا لايشترط إعادة الروح قال أصحابنا هذا فاسد لأن الألم والاحساس إنما يكون في الحي

شرح مسلم ج2ص386

3: بَلْ الْعَدَابُ وَالنَّعِيمُ عَلَى النَّفْس وَالْبَدَن جَمِيعًا بِاتِّفَاق أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ تَنْعَمُ النَّفْسُ وَتُعَدَّبُ مُنْفَرِدَةً
 عَنْ الْبَدَن وَتُعَدَّبُ مُتَّصِلِة بِالْبَدَن وَالْبَدَنُ مُتَّصِلٌ بِهَا فَيَكُونُ النَّعِيمُ وَالْعَدَابُ عَلَيْهِمَا فِي هَذِهِ الْحَالِ مُجْتَمَعِينَ كَمَا يَكُونُ لِلرُّوحِ مُنْفَرِدَةً عَنْ الْبَدَن.
 كَمَا يَكُونُ لِلرُّوحِ مُنْفَرِدَةً عَنْ الْبَدَن.

(فتاوي ابن تيميہ: ج2ص140)

بسم اللہ الرحمن الرحيم

## فقہ حنفی پر اعتراضات کے جوابات

از افادات متكلم اسلام مو لانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

#### اعتراض نمبر 1:

فقہ حنفی میں خون اور پیشاب کے ساته سورۃ فاتحہ لکھنا جائز ہے۔

رد المحتار میں ہے: لُوْ رَعَفَ فَكَتَبَ الْفَاتِحَة بِالدَّمِ عَلَى جَبْهَتِهِ وَأَنْفِهِ جَازَ لِلاِسْتِشْفَاءِ ، وَبِالْبَوْل أَيْضًا

(رد المحتار لابن عابدين: ج1 ص406 مطلب في التداوي بالمحرم)

ترجمہ: اگر کسی کی نکسیر جاری ہوئی اور اس نے اس خون سے اپنی پیشانی اور ناک پر فاتحہ لکه لی تو شفاء کے حصول کے لیے یہ جائز ہے، اسی طرح پیشاب کے ساته بھی ایسا کرنا جائز

#### جواد

مذہب حنفیہ میں بغیر طہارت قرآن مجید کو چھونا جائز نہیں۔

لا يجوز لِمُحْدِثِ اداءُ الصلامِ لفقدِ شرطِ جوازها و هو الوضوء.... ولا مسُّ مُصْحَفٍ من غيرِ غلاف عندنا

(بدائع الصنائع: ج1 ص140 مطلب في مس المصحف، الدر المختار: ج1 ص197 كتاب الطهارة) ترجمہ: بغیر وضوء آدمی کے لیے نماز ادا کرنا جائز نہیں کیونکہ وضوء کی شرط نہیں پائی گئی اور بغیر غلاف کے قرآن کو چھونا جائز نہیں۔

جب حنفیہ اتنی احتیاط کرتے ہیں تو ان کے ہاں خون یا پیشاب سے -معاذ اللہ- قرآن لکھنا کیسے جائز بو گا؟؟

#### ضابطہ:

امور محرمه از قسم اقوال و افعال بحالت اكراه واجبار اور بوقت مخمصه واضطرار قابل مواخذہ نہیں رہتے ، حق عمل میں حرمت مبدّل بحلت ہوجاتی ہے جب کہ حق اعتقاد میں حرمت بدستور برقرار رہتی ہے۔

#### اقوال كي مثال:

مَنْ كَفَر بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (سورة النحل: 106)

ترجمہ: جو شخص اللہ پر ایمان لانے کے بعد اس کے ساته کفر کا ارتکاب کرے۔ وہ نہیں جسے زبردستی (کلمہ کفر کہنے پر) مجبور کر دیا گیا ہو جبکہ اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو، بلکہ وہ شخص جس نے اپنا سینہ کفر کے لیے کھول دیا ہو۔ تو ایسے لوگوں پر اللہ کی جانب سے غضب نازل ہو گا اور ان کے لیے زبردست عذاب تیار ہے۔

#### افعال کی مثال:

فَمَنْ اضْطُرً غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (سورة البقرة: 173)

ترجمہ: اگر کوئی شخص آنتہائی مجبوری کی حالت میں ہو(اور ان چیزوں میں سے کچه کھا لے) جبکہ اس کا مقصد نہ لذت حاصل کرنا ہو اور نہ وہ (ضرورت کی) حد سے آگے بڑھے تو اس پر كوئى گناه نہيں۔ يقينا اللہ بہت بخشنے والا مہربان ہے۔

اس آیت میں ''اکل حرام'' عملا حلال ہے، دلیل اس کی فلا إثم کے ، اور اعتقاداً حرام ہے، دلیل اس کی (غَفُورٌ رَحِیمٌ)ہے کیونکہ مغفرت گناہ کے بعد ہی ہوتی ہے۔

#### اصل عبارت:

علامہ ابن عابدین شامی نے الدر المختار لعلاء الدین الحصکفی کی جس عبارت کی شرح کی ہے، وہ اصل عبارت یہ ہے:

أَخْتُلِفَ فِي التَّدَاوِي بِالمُحَرَّمِ وَظَاهِرُ الْمَدْهَبِ الْمَنْعُ

(الدر المختار: ج1 ص405 ص406 كتاب الطبارة)

ترجمہ: حرام چیزوں سے علاج کرنے میں اختلاف ہے، حنفیہ کا ظاہر مذہب (یعنی امام صاحب کا

<del>- قول)یہ ہے کہ حرام اشیاء سے علاج کرنا منع ہے۔</del>

اس كى شرح ميں علامہ شامى رحمہ اللہ نے "النہاية شرح المداية لحسام الدين السغناقى" كے حوالے سے لکھا ہے: قَفِي النِّهَايَةِ عَنْ الدَّخِيرَةِ يَجُوزُ إنْ عَلِمَ فِيهِ شَفَاءً وَلَمْ يَعْلَمْ دَوَاءً آخَرَ .

(رد المحتار: ج1 ص405مطلب في التداوي بالمحرم)

ترجمہ: '' نہایہ'' میں ''ذخیرہ'' کے حوالے سے نقل کیا گیا ہے کہ (تداوی بالمحرم کی گنجائش اس وقت ہے کہ) اگر حرام میں شفاء کا علم (یعنی یقین) ہو اور اس کے علاوہ اسے کوئی دوا معلوم نہ

اعتر اض:

دونوں اقوال میں تعارض ہے کہ پہلے قول سے منع ثابت ہو رہا ہے اور دوسرے سے جواز۔

<u>جواب:</u>

قول اول (عدم جواز)حالتِ اختیار کا ہے جب کہ قول ثانی(جواز) حالت اضطرار کا ہے۔ چنانچہ علامہ شامی خود اس عبارت کا مطلب یہ بیان کرتے ہیں:

( قُولُهُ وَظَاهِرُ الْمَدْهَبِ الْمَنْعُ ) مَحْمُولٌ عَلَى الْمَظْنُونَ كَمَا عَلِمْتَهُ

(رد المحتار: ج1 ص406 مطلب في التداوي بالمحرم)

كہ تداوى بالمحرم اس صورت ميں منع ہے جب اس ميں شفاء مظنون و موہوم ہو (يقينى نہ ہو)

قول اول یعنی قول امام اعظم رحمہ اللہ اگرچہ قول ثانی کا مخالف نہیں لیکن حدیث کے تو خلاف ہے۔ اس لیے کہ حدیث میں ہے: إِنَّ اللَّهَ لَمْ یَجْعَلْ شِفَاءَکُمْ فِیمَا حَرَّمَ عَلَیْکُمْ

(السنن الكبرى للبيهقى: ج10 ص5 باب النهى عن التداوى بالمسكر)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے ان چیزوں میں شفاء نہیں رکھی جن کو تم پر حرام قرار دیا ہے۔

تعارض کے لیے وحدات ثمانیہ کا پایا جانا ضروری ہے۔

در تناقض بشت وحدت شرط دان وحدتِ موضوع و محمول و مكان وحدتِ شرط و اضافت، جزء و قوت و فعل است در آخر زمال

ان میں ایک "وحدت زمان" بھی ہے جو یہاں نہیں ہے، کیونکہ حدیث حالتِ اختیار کے لیے ہے اور قول امام حالت اضطرار میں ہے۔

مثال: کوئی کہے کہ علاج نہیں کرانا چاہیے اور مراد ہو زمانہ صحت ، دوسر اکہے علاج کرانا چاہیے اور مراد ہوزمانہ مرض، تو اس میں کیا تعارض ہے!

اعتر اض:

حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حرام دوا میں مطلقاً شفاء نہیں جب کہ مذہب امام میں حرام کا بحالت اختیار استعمال کرنا ناجائز مگر بحالت اضطرار استعمال کرنا جائز ہے، تو ایک صورت تو پهر بهی مخالف حدیث ہوگئی۔

<u>جواب:</u>

بحالتِ اضطرار وہ چیز حرام رہتی ہی نہیں بلکہ حلال ہوجاتی ہے۔ اس موقف کے مطابق حكم خداوندى (فَمَنْ اضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ) پر بهى عمل بوگيا اور "إِنَّ الله لمْ يَجْعَلْ شِفَاءَكُمْ فِيمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ" حديث پر بهي۔

یہ ہے فقاہتِ امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ، اور یہی مصداق ہے اس حدیث کا:" مَنْ یُرِدْ اللّهُ بهِ خَيْرًا يُفَوِّهُهُ فِي الدِّينِ"

(صحيح البخارى: ج1 ص16 باب من يرد الله به خيرا)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ جس کے ساته بھلائی کا ارادہ فرماتے ہیں اسے دین کی سمجه عطا فرماتے ہیں۔

#### اصل مسئلہ:

وكَذَا اخْتَارَهُ صَلَحِبُ الْهِدَايَةِ فِي النَّهْنِيسِ فَقَالَ ؛ لَوْ رَعَفَ فَكَتَبَ الْفَاتِكَةُ بِالدَّمِ عَلَى جَبْهَةَ بُو وَأَنْفِهِ جَازَ لِلاَسْتِشْفَاءِ ، وَبِالْبَوْلِ أَيْضًا إِنْ عَلِمَ فِيهِ شِفَاءً لاَ بَأْسَ بِهِ ، لَكِنْ لَمْ يُنْقَلْ

اصل میں ''إنْ عَلِمَ فِیهِ شِفَاءً'' شرط اور ''لا باس به '' جزا ہے اور شرط علم جب منتفی ہے تو جزاء ''لا باس به '' خود بخود منتفی ہوگئی کیونکہ ضابطہ ہے کہ مقدم اور تالی (یعنی شرط وجزا) میں نسبت تساوی کی ہوتو سلبِ مقدم سلبِ تالی کو مستازم ہوتا ہے ، جیسے ''اِنْ کانت الشمس طالعة فالنهارُ موجود لکن الشمس لیست بطالعة '' لہذا نتیجہ یہ ہو گا: ''فالنهارُ لیس بموجود '' اعتراض:

شَرط ''إنْ عَلِمَ فِيهِ شِفَاءً''ہے اور نفی اس کی نہیں ، بلکہ نفی ''یُنْقُلْ'' کی ہے اور وہ شرط نہیں۔

#### <u>جواب:</u>

کتابت بالدم کا ''مو جبِ شفاء ہونا یا نہ ہونا'' نہ عقلاً معلوم ہو سکتا ہے نہ طباً کیونکہ فن طب میں ادویات کی تاثیر سے بحث ہوتی ہے نہ کہ عملیات کی تاثیر سے۔ اگر اس کا''مو جبِ شفاء ہونا یا نہ ہونا'' شرعا ہوگا تو وہ منقول نہیں۔ جب منقول نہیں تو معلوم بھی نہیں۔ اور یہاں علم سے مراد علم شرعی ہے۔

خلاصہ کلام یہ کہ فقہاء اس کا جائز ہونا نہیں بلکہ حرام ہونا ثابت کررہے ہیں، اب بھی اگر کوئی ان پر اعتراض کرتا ہے تو یہ ایسا ہے جیسے کوئی '' لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ '' تو پڑھے مگر '' وَأَنْتُمْ سُكَارلٰی'' کو چھوڑ دے، یا ''لِلرَّحْمَن وَلَدٌ فَأَنَا أُوّلُ الْعَابِدِینَ'' تو پڑھے مگر ''إِنْ كَانَ'' كو چھوڑ .

#### فائده:

غیر مقادین کو یہ اعتراض ویسے بھی نہیں ہونا چاہے کیونکہ ان کے مذہب میں تو منی، خون، شرمگاہ کی رطوبت اور شراب پاک ہے۔ علامہ وحید الزمان لکھتے ہیں:

و المنى طاہر و غسلہ و فرك اليابس منہ ازكىٰ و اولىٰ و كذلك الدمُ غيرُ دم الحيض و رطوبةُ الفرج و الخمرُو بولُ الحيوانات غيرَ الخنزير. (كنز الحقائق من فقہ خير الخلائق: ص16)

ترجمہ: منی پاک ہے، اسے دھونا اور خشک کو کھرچنا بہتر ہے۔ اسی طرح حیض کے خون کے علاوہ دیگر جانوروں کا علاوہ دیگر جانوروں کا پیشاب بھی پاک ہے۔

حتی کہ کتے کا پیشاب اور پاخانہ بھی نجس نہیں:

وكذالك في بول الكلب و خزاءه و الحق انه لا دليل على النجاسة (نزل الابرار: ص50) ترجمه: اور بے وضو قرآن چهونا بهي جائز ہے۔

محدث را مس مصحف جائز باشد- (عرف الجادي از نواب مير نور الحسن خان: ص 15)

ترجمہ: بے وضو آدمی کے لیے قرآن مجید کو چھونا جائز ہے۔

#### اعتراض نمبر2:

اگر کوئی مسلمانوں کی رعیت میں رہتا ہواور کسی مسلمان عورت سے زنا کر ے یا نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کو گالی دے تو اس کو قتل نہیں کرنا چاہیے:

أو زَني بمُسْلِمَةٍ أو سَبَّ النبي صلى الله عليه وسلم لم يُنْقَض عَهْدُهُ

(فتاوى عالمگيرى: ج1 ص276 كتاب السير- الباب الثامن في الجزية)

#### <u>جواب:</u>

غیر مقادین اس مسئلہ کو خلط کر دیتے ہیں۔ اصل مسئلہ یہ ہے کہ ذمی کا معاہدہ اس وقت تک قائم رہتا ہے جب تک وہ خلاف عہد کوئی کام نہ کرے، البتہ اگر منکرات شرعیہ میں سے کسی کا ارتکاب کرے تو اس پر حد جاری کی جائے گی اگر چہ عہد برقرار رہے گا۔

اس طرح یہ دو مسئلے ہیں۔

یہلا مسئلہ: منکرات شرعیہ کے ارتکاب سے حد کا جاری ہونا

رد المحتار میں ہے:

( قُولُهُ وَلاَ بِالزِّنَا بَمُسْلِمَةٍ ) بَلْ يُقَامُ عَلَيْهِ مُوجِبُهُ ، وَهُوَ الْحَدُّ ( ج6 ص331-مطلب في حكم سب الذمي النبي صلى الله عليه و سلم)

<del>الدر المختار میں ہے:</del>

( وَيُؤَدَّبُ الدِّمِّيُّ وَيُعَاقَبُ عَلَى سَبّهِ دِينَ الْإِسْلاَمِ أَوْ الْقُرْآنَ أَوْ النّبِيَّ ) صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَاوِيًّ وَغَيْرُهُ قَالَ الْعَيْنِيُّ : وَاخْتِيَارِي فِي السَّبِّ أَنْ يُقْتَلَ الْخ وتَبَعَهُ ابْنُ الْهُمَامِ قُلْت : وَبِهِ أَفْتَى شَيْخُنَا الْخَيْرُ الْمُعَامِ قُلْت : وَبِهِ أَفْتَى شَيْخُنَا الْخَيْرُ الرَّمْلِيُّ وَهُوَ قَوْلُ الشَّافِعِيِّ السَّبِّ أَنْ يُقْتَلَ الخَيْرُ الرَّمْلِيُّ وَهُو قَوْلُ الشَّافِعِيِّ

(الدر المختار لعلاء الدين الحصكفي: ج6 ص332 الى 333)

ترجمہ: ذمی کو دین اسلام یا قرآن یا نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی شان میں نازیبا کلمات کہنے کی وجہ سےتادیباً سزا دی جائے گی اور خوب پکڑ ہو گی۔حاوی وغیرہ میں اسی طرح ہے۔علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ذمی کے گالی دینے کی صورت میں میری رائے یہی ہے کہ اسے قتل کر دیا جائے۔ ابن الہمام کی رائے بھی اسی طرح ہے۔ میں (علامہ الحصكفی) کہتا ہوں کہ یہی فتوی ہمارے شیخ خیر الرملی نے دیاہے اور یہی امام شافعی رحمہ اللہ کی رائے ہے۔

ہمارے شیخ خیر الرملی نے دیاہے اور یہی امام شافعی رحمہ اللہ کی رائے ہے۔ اوریہ بھی تب جب صرف اپنے حلقہ میں خفیہ طور پر سب کرے لیکن اگر علانیہ کرے تو سنیا میں فی اور میں فی قتل ہے جاندہ در دالوجالہ میں د

كرے تو سزا صرف اور صرف قتل ہے۔ چنانچہ رد المحتار میں ہے: أَيْ إِذَا لَمْ يُعْلِنْ ، قَلُو ْ أَعْلَنَ بِشَنْمِهِ أَوْ اعْتَادَهُ قُتِلَ ، وَلَوْ امْرَأَةً وَبِهِ يُقْتَى الْيَوْمُ (رد المحتار لابن عابدين: ج6 ص331)

ترجمہ: (تادیب و سزااس وقت ہے) جب وہ علانیہ گالی نہ دے۔ اگر علانیہ گالی دے یا ایسا کرنا اس کی عادت ہو تو اسے قتل ہی کیا جائے گا چاہے وہ عورت ہی کیوں نہ ہو اور آج کے دور میں فتوی اسی پر ہے۔

دوسرا مسئلہ: عہد کا نہ ٹوٹنا

کہ ان امور کی وجہ سے عہد نہ ٹوٹے گا۔ ہاں اگر معاہدہ میں یہ شرط لگائی گئی ہو کہ ذمی یہ کام نہ کرے گا۔ اس کے باوجود یہ کام کر ڈالے تو پھر معاہدہ بھی ٹوٹ جائے گا۔

َ هَذَا إِنْ لَمْ يُشْتَرَطُ الْتَقَاضُهُ بِهِ أَمَّا إِذَا شُرطَ الْتَقَضَ بِهِ كَمَا هُوَ ظَاهِرٌ .(الدر المختارلعلاء الدين الحصكفي: ج6 ص331)

ترجمہ: یہ اس وقت ہے جب عقد میں ان چیزوں کی شرط نہ لگائی ہو اور اگر معاہدہ میں یہ شرط لگائی گئی ہو کہ ذمی یہ کام نہ کرے گا اس کے باوجود یہ کام کر ڈالے تو پھر معاہدہ بھی ٹوٹ جائے گا ۔ جیسا کہ یہ بات بالکل ظاہر ہے۔

#### اعتراض نمبر 3:

امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے ہاں مدت رضاعت اڑھائی سال ہے۔ ہدایہ میں ہے: ثم مدۃ الرضاع ثلثون شہراً عند ابی حنیفۃ رحمہ اللہ. (الہدایہ: ج 2ص369 کتاب

الرضاع)

اور یہ قرآن کی اس آیت: (حَوْلَیْن کَامِلَیْن)(البقرۃ:233)کے خلاف ہے۔

#### <u> جواب نمبر 1:</u>

صاحب ہدایہ علامہ برہان الدین علی بن ابی بکر الفر غانی المرغینانی (م593ه) نے دو قسم کی عورتوں کا ذکر کیا ہے:

1: خاوند والى 2:مطلقه

آیت (حَوْلَیْن کَامِلَیْن) (البقرۃ:233) میں اس مطلقہ کا حکم ہے جو خاوند کی خواہش اور بچہ کی ضرورت کے تحت اجرت پر دودھ پلاتی ہو، اس میں خاوند ، بیوی ، بچہ تینوں کے حقوق کے خیال کیا گیا ہے اور مدت رضاعت دوسال مقرر کردی گئی ہے، ایک تو اسی آیت "حَوْلَیْن کَامِلَیْن " کی وجہ سے اور دوسرے حدیث: "لارضاع بعد الحولین" (سنن سعید بن منصور ضوفاً) کی وجہ۔

تینوں کی رعایت اس طرح ہے کہ بچہ دوسال تک ماں کے دودھ سے ہی صحیح پرورش پاتا ہے اور ماں چونکہ طلاق کی وجہ سے بچے کو دودھ پلانے کی شرعاً مکلف نہیں رہی اور باپ کے ذمہ اس کا نان ونفقہ بھی نہیں رہا۔ ماں کی اجرت مقرر کرکے اس کی معیشت اور بچہ کی پرورش کا انتظام ہوگیا اور اگر بچہ دوسال سے قبل بھی ماں کے دودھ کے بغیر پرورش پا سکتا ہو تو دو سال سےقبل دودھ چھڑانے کا باہمی مشاورت و رضامند ی سے اختیار بھی دے دیا گیا اور بچہ کی جسمانی کمزوری یا کسی مرض کی وجہ سے ضرورت

ہوتو دوسال کے بعد بھی دودھ پلانے کا اختیار دے دیا گیا۔ جیسا کہ آیت فان آرادا فیسالاً کے لفظ ''فا''اور عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی بیان کردہ تفسیر: '' إن أرادا أن يفطماه قبل الحولین وبعدہ. ''(تفسیر الطبری: ج2 ص604 تحت هذه الآیة) سے ظاہر ہے۔ آیت (وَحَمَلُهُ وَفِصَالَهُ تَلاَتُونَ شَهْرًا ﴾ (الاحقاف: 15) میں خاوند والی عورت کا ذکر ہے کہ وہ

ای<u>ت(وَحَمَّلَهُ وَفِصَالَهُ تَلاَتُونَ شَهْرًا ﴾ (الاحقاف:15) میں خاوند والی عورت کا ذکر ہے کہ وہ اڑھائی سال تک دودھ پلاسکتی ہے ۔</u>

#### جواب نمبر2:

مدت رضاعت تو دوسال ہے، البتہ مسئلہ نکاح میں احتیاط کی بنا پر اڑھائی سال کو ملحوظ رکھا گیا ہے۔ کیونکہ مدت رضاعت دوسال میں نص صریح نہیں بلکہ اسی آیت میں ہی دو سال سے زائد مدت کے اشارے ملتے ہیں۔ وہ اس طرح کہ آیت ''وَالُوَالِدَاتُ یُر ْضِعْنَ آلاَیۃ'' میں لفظ ''فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً '' بتا رہا ہے کہ مدت رضاعت دوسال کے بعد بھی ہو سکتی ہے کیونکہ اگر دوسال کے بعد رضاعت کی اجازت نہ ہوتی تو دودھ چھڑانا ضروری ہوتا ، باہمی مشاورت اور رضا کی شرط ہی نہ ہوتی۔

اسى طرح آيت "وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ تَلاثُونَ شَهْراً "ميں لفظ "حَمْلُهُ" ميں دو احتمال ہيں:

نمبر 1: ماں کے پیٹ والا حمل

نمبر2 :گود والاحمل

اگر ماں کے پیٹ والا حمل مراد ہو تو معنی ہوگا کہ کل مدتِ حمل اور رضاعت مل کر اڑھائی سال ہے، البتہ مدتِ حمل اور رضاعت کی تقسیم کا ذکر نہیں کہ حمل 9 ماہ ہو تومدتِ رضاعت 18 ماہ وغیرہ۔ اسی لیے اکثر حضرات کی رائے یہ ہے اقل مدت حمل 6 ماہ اور اکثر مدت رضاعت 24 ماہ ہے۔

آور اگر حمل سے مراد گود والا لیں تو مطلب ہوگا کہ ماں کے گود میں رکھنے اور دودھ چھڑانے کی مدت اڑھائی سال ہے، تو معنی یہ ہوگا کہ حمل اور رضاعت ہر دو کی مدت اڑھائی سال ہے اور حمل سے مراد گود میں رکھنا قرآن کریم میں دوسرے مقام پر بھی استعمال ہوا ہے، جیسے ''فَأَتَتْ بهِ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ '' (مریم: 27) اب یہ آیت بھی مدت رضاعت کے دو سال ہونے میں نص صریح نہیں ہو گی۔

یہ مذہب امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کاہے اور بظاہر یہ زیادہ قوی ہے کیونکہ اس آیت میں ماں کی تین مشکلات کا ذکر ہے ۔ [۱]پیٹ والا حمل [۲] جننا[۳]گود میں اٹھانا۔ کما فی قولہ تعالیٰ:﴿حَمَلَتُهُ أُمُهُ کُرْهًا وَوَضَعَتُهُ کُرْهًا وَحَمَلُهُ وَفِصَالُهُ تَلاَثُونَ شَهْرًا﴾

اگر ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ﴾ میں بھی گود والا حمل لینے کی بجائے پیٹ والا حمل مراد لیا جائے تو بظاہر یہ تکرار ہو گا اور مشکلات دو بنیں گی نہ کہ تین لمہذا اما م صاحب کا مسلک یہ ہے مدت رضاعت دوسال ہے حرمت نکاح بالرضاعة میں احتیاط اڑھائی سال کی مدت کا خیال رکھا جائے۔

#### <u>جواب نمبر 3:</u>

امام صاحب کے دونوں قول ہیں دو سال اور اڑھائی سال، مگر فتوی دوسال پر ہے۔ [۱]: امام علاء الدین الحصکفی [م1083ھ] میں ہے:

( حَوْلاَن وَنِصْفٌ عِنْدَهُ وَحَوْلاَن ) فَقَطْ ( عِنْدَهُمَا وَهُوَ الأَصنَحُ ) فَتْحُ وَبِهِ يُقْتَى كَمَا فِي تَصْدِيجِ الْقُدُورِيّ الْقُدُورِيّ

(الدر المختار مع رد المختار: ج4 ص387 باب الرضاع)

ترجمہ: مدت رضاعت امام صاحب کے نزدیک اڑھائی سال اور صاحبین کے نزدیک صرف دو سال ہے اور یہی دو سال والا قول زیادہ صحیح ہے، یہ بات فتح القدیر میں ہے، اور اسی پر فتوی ہے جیسا کہ علامہ قاسم بن قطلوبغا کی کتاب ''تصحیح القدوری'' میں ہے۔

[۲]: الشيخ عبد الغنى الغُنَيمي المِيداني الحنفي [م1298ه] لكهتے ہيں:

(و قالا سنتان) لان ادنی مدۃ الحمل ستۃ اشہر فبقی للفصال حولان قال فی الفتح: و هو الاصح، و فی التصحیح عن العیون و بقولہما ناخذ للفتوی (اللباب فی شرح الکتاب: ج3 ص31 کتاب الرضاع) ترجم: صاحبین فرماتے ہیں کہ مدت رضاعت صرف دو سال ہے کیونکہ حمل کی کم سے کم مدت دو سال ہے اور مدت رضاعت کے لیے باقی دو سال بچتے ہیں۔ فتح القدیر میں ہے کہ یہی دو سال والا

قول زیادہ صحیح ہے۔ "تصحیح القدوری للعلامہ قطلوبغا" میں" عیون المسائل الابی اللیث السرقندی" کے حوالے سے نقل کیا گیا ہے کہ صاحبین کے قول پر فتوی ہے۔

[٣]: مولانا رشید احمد گنگوہی فرماتے ہیں: اُ

مدت رضاعت کی دو سال ہے علی الاصح المفتی بہ یعنی اسی پر فتوی ہے۔ (تذکرۃ الرشید: جاص185)

تو غیر مفتی بہ قول پر فتوی دینا جائز نہیں تو اس کو بنیاد بنا کر تنقید کرنا کیسے جائز ہوگا؟!

#### جواب نمبر 4:

غیر مقلدین کو یہ اعتراض زیب نہیں دیتا کیونکہ ان کے اکابر کے ہاں تو 60 سال کے بابا جی بھی عورت کا دودھ ہی سکتے ہیں۔

"ويجوز ارضاع الكبير ولوكان ذالحية لتجويز النظر

(كنز الحقائق از علامه وحيد الزمان: ص 67 ، نزل الابرار از علامه وحيد الزمان: ص77)

ترجمہ: نظر کے جائز کے ہونے کے لیے بڑے آدمی کو دودھ پلانا جائز ہے۔

ارضاع کبیر بنا ء بر تجویز نظر جائز است (عرف الجادی از نواب میر نور الحسن خان: ص130) ترجمہ: نظر کے جائز کے ہونے کے لیے بڑے آدمی کو دودھ پلانا جائز ہے۔

#### اعتراض نمبر4:

امام صاحب زانیہ اور زانی کے لیے حد کے قائل نہیں اور زنا کا دروازہ کھول رہے ہیں۔ کیونکہ فتاوی فاضیخان میں ہے:

ولو استاجر امراة ليزني بها فزني بها لايحد في قول ابي حنيفة

(فتاوي فاضي خان: ج4 ص407 كتاب الحدود)

ترجمہ: اور اگر کسی عورت کو زنا کرنے کے لیے اجرت پُر رکھا ، پُھر اُس سے زنا بھی کیا تو امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے قول کے مطابق اس پر حد نہیں۔

درمختار میں ہے:

( وَ لا ) حَدّ ( بِالزِّنَا بِالْمُسْتَأْجَرَةِ لَهُ ) أَيْ لِلزِّنَا. وَالْحَقّ وُجُوبُ الْحَدِّ كَالْمُسْتَأْجَرَةِ لِلْخِدْمَةِ

(الدر المختار للحصكفی: ج6 ص46 كتاب الحدود- باب الوطی الذی یوجب الحد و الذی لا یوجبہ) ترجمہ: جس عورت كو اجرت پر ركها اس كے ساته زنا كرنے پر حد نہيں ہے، ليكن صحيح يہ ہے

ترجمہ: جس عورت کو اجرت پر رکھا اس کے سانہ زنا کرنے پر حد نہیں ہے، لیکن صحیح یہ ہے کہ اس پر حد واجب ہے جیسا کہ خدمت کے لیے اجرت پر رکھی گئی عورت کے ساتہ زنا کرنے پر حد ہے۔

### <u>جواب:</u>

قر آن کریم میں ہے: ﴿فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَآتُو هُنَّ أُجُورَ هُنَّ ﴾ (النساء:24)

ترجمہ: جن عورتوں سے (نکاح کر کے) تم نے لطف اٹھایا ہو ان کو ان کا وہ مہر ادا کرو جو مقرر کیا گیا ہو۔

اس میں چونکہ اجرت ہے اور اجرت سے حق مہر کا شبہ ہوگیا اور شبہات سے حدود ساقط ہوجاتی ہیں۔ مشہور ضابطہ ہے:

الْحُدُودُ تَنْدَرِئُ بِالشَّبُهَاتِ. (الجوہرۃ النيرۃ: ج2 ص 313كتاب الدعویٰ، اللباب فی شرح الكتاب للميدانی: ج1 ص365كتاب الدعویٰ)

ترجمہ: شبہات سے حدود ساقط ہو جاتی ہیں۔

اعتراض: اُجرت سے حق مہر کا شبہ ہو گیا مگر نکاح کیسے ثابت ہو گا؟

جواب: امام مالک رحمہ اللہ کے ہاں نکاح کے لیے گواہ شرط نہیں۔ علامہ محمد بن عبد الرحمن العثمانی الشافعی لکھتے ہیں:

ولا يصح النكاح الا بشهادة عند الثلاثة، و قال مالك يصح من غير شهادة

(رحمة اللهمة في اختلاف الائمة: ص205 كتاب النكاح)

ترجمہ: ائمہ ثلاثہ کے نزدیک گواہوں کے بغیر نکاح صُحیح نہیں اور امام مالک رحمہ اللہ فرماتے ۔ ہیں کہ گواہوں کے بغیر نکاح صحیح ہے۔

شبہ سے حد کا ساقط ہونا ایسا ہی ہے جیسا کہ مشکوۃ شریف میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

وعن عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل فنكاحها باطل فنكاحها باطل فنكاحها باطل فان دخل بها فلها المهر بما استحل من فرجها. (مشكولة المصابيح: ج 2 ص292 كتاب النكاح باب الولى في النكاح و استيذان المراة)

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: جس عورت نے بھی اپنے ولی کے بغیر نکاح کیا تو اس کا نکاح باطل ہے، اس کا نکاح باطل ہے، اس کا کیونکہ اس کے انکاح باطل ہے۔ اگر خاوند نے ہمبستری کر لی تو اس عورت کو مہر ملے گا کیونکہ اس شوہر نے اس عورت سے نفع اٹھایا ہے۔

یہاں آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے اس پر مہر بھی مقرر فرمایا اور حدبھی جاری نہیں کی۔

اسی طرح موطا امام مالک میں ہے:

عَنْ عُرْوَةَ بْنَ الزُبَيْرِ أَنَّ خَوْلَةَ بِنْتَ حَكِيمٍ دَخَلَتْ عَلَى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَقَالَتْ إِنَّ رَبِيعَةَ بْنَ أُمَيَّةَ اسْتَمْتَعَ بِامْرَأَةٍ فَحَمَلَتْ مِنْهُ فَخَرَجَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فَزعًا يَجُرُ رِدَاءَهُ فَقَالَ هَذِهِ الْمُثْعَةُ وَلُو كُنْتُ تَقَدَّمْتُ فِيهَا لَرَجَمْتُ. (موطا مالك: ص507 باب نكاح المتعة)

ترجمہ: حضرت عروہ بن زبیر سے روایت ہے کہ حضرت خولہ بنت حکیم حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور ان سے عرض کیا کہ ربیعہ بن امیہ نےایک عورت سے متعہ کیا ہے جس سے وہ حاملہ ہوگئی ہے۔ حضرت عمر اپنی چادر کو گھسیٹتے ہوئے ربیعہ کے پاس گئے اور اسے فرمایا کہ اگر میں یہ متعہ کے حرام ہونے کا مسئلہ پہلے بیان کر چکا ہوتا تو تجھے سنگسار کردیتا ۔

اس واقعہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے متعہ کرنے والے شخص پر حد جاری نہیں کی کہ اس کو علم نہیں تھا حالانکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے نزدیک متعہ حرام اور قابل سنگسار ہے۔

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: امام شافعی رحمہ اللہ ہر وہ توجیہ جو کسی سنی مستند عالم نے کی ہو اور اس توجیہ کی وجہ سے وطی کو حلال کہا ہو تو اس وطی پر حد کے قائل نہیں اگرچہ وطی کرنے والا اس کو حرام جانتا ہو مثلاً ولی کے بغیر نکاح جو امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے مذہب میں جائز ہے اور گوہوں کے بغیر نکاح جیسا کہ امام مالک رحمہ اللہ کی نسبت معروف ہے۔ (المسوی شرح الموطا: ج2 ص144)

لہذا اس مسئلہ میں حد کا ساقط ہونا احناف کا محض دعوی نہیں بلکہ یہ موقف قرآن، سنت اور آثار صحابہ کے مذکورہ دلائل سے ثابت ہے۔ لہذا فقہ حنفی پر اعتراضات دراصل قرآن و سنت کے ان واضح دلائل سے خبری کی دلیل ہے۔

#### جواب نمبر 2:

حد زنا کے نہ ہونے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اس پر تعزیر بھی نہیں ہے۔ مثلاً حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے:

من أتى بهيمة فلا حد عليه. (جامع الترمذي: باب فيمن يقع على بهيمة)

ترجمہ: جو آدمی کسی جانور سے بدفعلی کرے اس پر حد نہیں۔

کیا غیر مقادین اس سے یہ نتیجہ اخذ کریں گے کہ ایسے آدمی پر کوئی سزا نہیں؟! حالانکہ اس کا ہرگز یہ مطلب نہیں کہ اس پر کوئی سزا نہیں بلکہ اس شخص پر تعزیر ہے اور تعزیر کبھی حد سے بھی سخت ہوتی ہے۔

#### جواب نمبر 3:

احناف کا راجح موقف اور مفتی ٰ بہ قول یہی ہے کہ اس شخص کو حد زنا لگے گی۔ در مختار میں ہے:

میں ہے: وَالْحَقُّ وَجُوبُ الْحَدِّ كَالْمُسْتَأْجَرَةِ لِلْخِدْمَةِ. (الدر المختار للحصكفى: ج6 ص46 كتاب الحدود- باب الوطى الذى يوجب الحد و الذى لا يوجبہ)

ترجمہ: صحیح بات یہ ہے کہ اس آدمی پر حق واجب ہے جیسا کہ خدمت کے لیے اجرت پر رکھی گئی عورت کے ساته زنا کرنے پر حد ہے۔

#### <del>اعتراض نمبر 5.</del>

امام صاحب کے ہاں زانیہ کی اجرت حلال ہے۔ رد المحتار میں ہے:

مَا أَخَذَتُهُ الزَّانِيَةُ إِنْ كَانَ بِعَقْدِ الإِجَارَةِ فَحَلالٌ عِنْدَ أَبِي حَنِيفَة. (رد المحتار لابن عابدين: ج 9 ص76 باب الاجازة الفاسدة)

#### <u>جواب:</u>

اجاره کی تین قسمیں ہیں: 1:اجاره صحیحہ 2: اجاره فاسدۃ 3: اجاره

باطلة

اجارہ صحیحہ: اصل کام جس کے عوض اجرت ہے جائز ہو اور کوئی وجہ ناجائز مثل شرط و غیرہ بھی ساته نہ لگی ہو۔

اجارہ فاسدہ: اصل کام جائز ہو مگر کسی شرط کی وجہ سے معاملہ ناجائز ہو، وہ شرط فی نفسہ امرمباح ہو یا حرام۔ مثلاً مکان کی حفاظت پر نوکر رکھا ساته شرط لگا دی کہ کبھی کبھی کھانا بھی پکائے گا یا ہمارے تاش بھی کھیلے گا ۔ اس اجارہ حکم یہ ہے کہ یہ معاملہ ختم کردیں اور اگر کسی نے ختم نہ کیا تو یہاں اجر معین نہیں بلکہ اجر مثل ملے گی۔

اجارہ باطلہ: اصل کام ہی ناجائز ہو ۔ حکم یہ ہے کہ اس کی اجرت دینا جائز نہ لینا جائز۔

اصل مسئلہ: کسی شخص نے اجرت پر عورت کو کام کاج کے لیے رکھا اور معاملہ مکمل ہوجانے کے بعد زنا کی شرط بھی رکہ دی۔ اب تین باتیں قابل غور ہیں:

1:اصل معاملہ صحیحہ ہے، فاسدہ ہے یاباطلہ؟

2:اگر شرط پر عمل نہ کیا تو اجرت دوسرے کام کی دی جائے گی یا نہیں؟

3 اگر شرط پر عمل کرلیا تو اصل کام کی اجرت دیں گےیا نہ؟

#### ان تينوں كا حكم:

1: یہ معاملہ اجارہ فاسدہ ہے جو کہ ختم کر ادینا چاہیے۔

اجارہ چونکہ فاسدہ ہے، لہذا عورت کو اجرت معین نہیں بلکہ اجر المثل دی جائے گی۔

3: اصل کام کی اجرت اجر المثل دینی چاہیے اور زنا کی وجہ سے حد زنا جاری ہوتی چاہیے۔ تو اس میں دو مسئلے ہیں: 1:اجرت 2:حد

اجرت کا مسئلہ ''باب الاجارۃ'' اور حد کا مسئلہ ''باب حد الزنا''میں ہے، غیر مقلدین خلط ملط کرتے ہیں۔ امام صاحب کی کمال تفقہ ہے کہ دودھ اور پانی جدا کردیا۔

مثال: کوئی شخص مسجد میں نماز پڑھنے جائے اور واپسی پر چوری بھی کر لے، تو نماز کا ثواب ملے گااور چوری پر حد السرقہ لگے گی۔

علامہ شامی رحمہ اللہ نے ''غرر الافکار للشیخ محمد البخاری'' کے واسطہ سے نقل کیا ہے:

وَفِي غُرَرِ الْأَفْكَارِ عَنْ الْمُحِيطِ: مَا أَخَذَتْهُ الزَّانِيَةُ إِنْ كَانَ بِعَقْدِ الْإِجَارَةِ فَحَلاَلُ عِنْدَ أَبِي حَنِيفَةً ؛ لأَنَّ أَجْرَ الْمِثْلُ فِي الْإِجَارَةِ الْفَاسِدَةِ طَيِّبٌ وَإِنْ كَانَ الْكَسْبُ حَرَامًا وَحَرَامٌ عِنْدَهُمَا. (رد المحتار لابن عابدين: ج 9 ص76 باب الاجازة الفاسدة)

#### غیر مقادین کی عبارت سمجھنے میں غلطیاں:

1: "إِنْ كَانَ"ميں موجودضمير "هُوَ" كو "مَا" كى طرف راجع كر ديا۔

2: "بعقد الاجارة" كي" با" كو سببيه سمجها.

3: "الاجارة" كو اجاره زنا سمجها

حالانکہ یہ تینوں باتیں غلط ہیں، صحیح یہ ہے کہ:

1: ''إِنْ كَانَ''ميں مُوجودضمير ''هُوَ'' راجع ہے ''الزنا'' كى طرف جو لفظِ''الزانيۃ'' سے مفہوم ہو رہا ہے جيسے ﴿اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلنَّقُوى﴾ ميں ہے۔

2: "بعقد الأجارة" كي" با" بمعنى سبب نهيل بلكم بمعنى تلبس بهي الأجارة" اور الجارة" اور السبت المعنى المعنى

3: "الاجارة" سے مراداجاره زنا نہیں بلکہ اجاره صحیحہ مراد ہے۔

اب عبارت يوں ہو گى:

ان ما اخذتم أى اجر المثل الذي اخذتم الزانية أن كان أي الزنا شرطاً متلبسًا بعقد الاجارة أي الصحيحة فهو أي ما اخذتم حلال عند أبي حنيفة لأن أجر المثل في الاجارة الفاسدة طيب وأن كان السبب

اور اگر عقد اجارہ کے بغیر زنا کی اجرت ہو تو بالاتفاق حرام ہے، چنانچہ اسی عبارت کے آگے درج ہے: وَإِنْ كَانَ بِغَيْرِ عَقْدٍ فَحَرَامٌ اتِّفَاقًا ؛ لأِنَّهَا أَخَذَتْهُ بِغَيْرِ حَقِّ ا هـ (رد المحتار لاب

(رد المحتار لابن عابدين: ج 9 ص76 باب الاجازة الفاسدة)

ترجمہ: اگر عقد اجارہ کے بغیر زنا کیا تو اجرت بالکل حرام ہے کیونکہ اس نے یہ اجرت بغیر حق کے وصول کی ہے۔

فائده: صاحبین اجرت کو حرام کہتے ہیں کیونکہ وہ زنا کو داخل ِمعاملہ خیال کرتے ہیں ،حالانکہ صورت مذکورہ میں زنا داخل معاملہ نہیں بلکہ شرط زائد خارج عقد ہے تو گویا یہ نزاع بھی لفظی ہوا کیونکہ اگر داخل ِعقد مانیں تو امام صاحب کے ہاں بھی اجرت حرام اور اجارہ باطلہ ہے اور خارج عقد مانیں تو صاحبین کے ہاں بھی اجارہ فاسد اور اجر المثل حلال ہے۔

فقہاء احناف کے ہاں جب گانے، نوحہ، لہو ولعب کی اجرت جائز نہیں تو زنا کی اجرت کیسے جائز ہوسکتی ہے؟! ہدایہ میں ہے:

ولا يجوز الاستئجار على الغناء والنوح وكذا سائر الملاهي لأنه استئجار على المعصية والمعصية لا تستحق بالعقد

(البداية: ج3 ص306 باب الاجارة الفاسدة)

ترجمہ: گانا گانے، نوحہ کرنے اور اسی طرح دیگر گانے کے آلات کو اجارہ پر لینا جائز نہیں کیونکہ یہ گناہوں کے کاموں پر اجارہ ہے جو کہ عقد کا مستحق نہیں ہے۔

#### اعتراض نمبر 6:

حنفیوں کے ہاں امامت کی شرائط میں سے ایک شرط یہ ہے کہ امام اس کو بنایا جائے جس کی بیوی خوبصورت ہو۔ الدر المختار میں ہے:

قُولُهُ ثُمَّ الأحسنَ زُوجَةً

(الدر المختار: ج2 ص352 باب الامامة)

تو کیا امام کی بیوی کو دیکھیں گے؟

امام کا پاکدامن اور عفیف ہونا ہر کسی کے ہاں پسندیدہ امر ہے اور نکاح کا مقصد بھی پاکدامنی اور عفت ہے ۔ حدیث میں ہے:

فَأِنَّهُ أَغَضٌ لِلْبَصَرِ وَأَحْصَنُ لِلْقَرْجِ. (صحيح مسلم: كتاب النكاح باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه اليه)

ترجمہ: کیونکہ نکاح آنکہ کی بدنظری سے حفاظت اور بدکاری سے حفاظت کا ذریعہ ہے۔

اور بیوی کا خوبصورت ہونا بیوی کی طرف میلان کا سبب ہے اور بیوی کی طرف یہی میلان پاکدامنی کا سبب ہے۔ علامہ شامی رحمہ اللہ اس کی وجہ یہ لکھتے ہیں:

لأنَّهُ غَالِبًا يَكُونُ أُحَبَّ لَهَا وَأَعَفَّ لِعَدَمِ تَعَلَّقِهِ بِغَيْرِهَا.

(رد المحتار)

ترجمہ: کیونکہ بیوی کے خوبصورت ہونے کی صورت میں شوہر اس سے زیادہ محبت کرے گا اور اس کے علاوہ عورتوں سے عدم تعلق کی وجہ سے زیادہ عفیف اور پاکیزہ ہو گا۔

امام کے لیے حدیث میں ہے:

إِنْ اسْرَكُمْ أَنْ تَقْبَلَ صَلَاتُكُمْ فَلْيَوُمُكُمْ خِيَارُكُمْ ، فَإِنَّهُمْ وَفُودُكُمْ فِيمَا بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ رَبِّكُمْ عَزَّ وَجَلَّ

(الأحاد و المثاني لأحمد بن عمر و الشيباني: ج1 ص250 من ذكر مرثد بن ابي مرثد)

ترجمہ: اگر یہ چاہو کہ تمہاری نمازیں قبول ہوں تو تم میں سے بہترین لوگ نماز پڑ ہائیں، کیونکہ یہ تمہارے اور تمہارے رب کے درمیان نمائندے ہیں۔

''خیار الناس'' کے بارے میں دوسری حدیث میں ہے:

خياركم خياركم لنسائهم

(جامع الترمذي: ج1 ص219 ابواب الرضاع، باب حق المراة على زوجها، المعجم الكبير للطبراني: ج9 ص327 رقم الحديث18297،مشكولة المصابيح:باب عشرة النساء)

ترجمہ: تم میں سے بہتر وہ لوگ ہیں جو اپنی بیویوں کے ساته اچھا برتاؤ کرتے ہیں۔ اور یہ بات مجرب ہے کہ جس کی بیوی خوبصورت ہو وہ بیوی کے حق میں خیار یعنی

- بہترین ثابت ہوتا ہے کیونکہ حدیث مبارک میں ہے:

ما استفاد المؤمن بعد تقوى الله خيرا له من زوجة صالحة إن أمرها أطاعته وإن نظر إليها سرته وإن أقسم عليها أبرَّثه وإن غاب عنها نصحته في نفسها وماله

(مشكولة المصابيح: ص268 كتاب النكاح- الفصل الثالث)

ترجمہ: مومن اللہ تعالیٰ کے تقویٰ کے بعد جو سب سے بہتر چیز اپنے لیے منتخب کرتا ہے وہ نیک بخت خوبصورت بیوی ہے، ایسی بیوی کی خصوصیت یہ ہے کہ اگر شوہر اس کو کوئی حکم دیتا ہے تو وہ اس کی تعمیل کرتی ہے، جب وہ اس کی طرف دیکھتا ہے تو اپنے حسن اور پاکیزگی اور اپنی خوش سلیقگی و پاک سیرتی سے اس کا دل خوش کرتی ہے، جب وہ اس کو قسم دیتا ہے تو اس قسم کو پورا کرتی ہے، اور جب اس کا خاوند موجود نہیں ہوتا تو وہ اپنے نفس کے بارے میں یہ خیر خواہی کرتی ہے کہ اس کو ضائع و خراب ہونے سے بچاتی ہے اور اس میں کوئی خیانت نہیں کرتی اس حدیث میں لفظ ''و إن نظر إلیها سرته'' کی شرح میں ملا علی قاری رحمۃاللہ علیہ مرقات شرح میں فرماتے ہیں:

وإن نظر إليها سرته أي جعلته مسرورا بحسن صورتها وسيرتها ولطف معاشرته ومباشرته (ج6 ص249 كتاب النكاح- الفصل الثالث رقم الحديث 3095)

ترجمہ: حدیث کے الفاظ''اگر خاوند بیوی کے طرف دیکھے تو بیوی اس کو خوش کر دے'' کا مطلب یہ ہے کہ بیوی خاوند کو اپنی حسن صورت، حسن سیرت، اچھے برتاؤ اور اچھے تعلقات سے خوش کر دے۔

معلوم ہوا کہ بیوی کا حسن سیرت کے ساته ساته حسن صورت والی ہونا خاوند کے زیادہ میلان کا سبب ہے اور اس سے خاوند کا ''خیار الناس'' ہونا ثابت ہوتا ہے اور حدیث میں امام کے لیے ''خیار'' کا لفظ آیا ہے ۔

3: یہ شرط نفس امامت کے لیے نہیں ہے بلکہ احقیت امامت کے لیے ہے اور احقیت امامت کے لیے حدیث میں بعض اوصاف کا ذکر موجود ہے۔ مثلاًحضرت مالک بن الحویرث رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا:

فَإِذا حَضرَتْ الصَّلاةُ فَلْيُؤدِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ وَلْيَؤُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ

(صحيح البخارى: باب من قال ليؤذن في السفر مؤذن واحد)

ترجمہ: جب نماز کا وقت ہو جائے تو تم میں سے ایک آدمی اذان دے اور تم میں سے بڑا آدمی امامت کرائے۔ کرائے۔

۔ حضرت ابو مسعود انصاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا:

ليؤمكم اقراكم لكتاب الله فان كانت القراءة واحدة فليؤمكم اعلمكم بالسنة فان كانت السنة واحدة فليؤمكم اقدمكم سنا

(معرفة الصحابة لابي نعيم: ج2149)

ترجمہ: تمھیں نماز وہ آدمی پڑھائے جو قرآن مجید کا قاری ہو، اگر قرُاءت میں سب بر ابر ہوں تو وہ پڑھائے جو سنت کا زیادہ عالم ہو، اگر اس میں بھی برابر ہوں تو وہ پڑھائے جو عمر میں بڑا ہو۔

بقیہ اوصاف ان پر قیاس سے ثابت ہیں اور قیاس مستقل دلیل شرعی ہے۔

رہا یہ اشکال کہ اس کا کیسے پتہ چلے گا؟ تو اس بارے میں علامہ شامی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

، عن . وَهَذَا مِمًا يُعْلَمُ بَيْنَ الأصْحَابِ أَوْ الأرْحَامِ أَوْ الْجِيرَانِ ، إِذْ لَيْسَ الْمُرَادَ أَنْ يَدْكُرَ كُلُّ مِنْهُمْ أَوْصَافَ زَوْجَتِهِ حَتَّى يُعْلَمَ مَنْ هُوَ أَحْسَنُ زَوْجَةً

(رد المحتار)

ترجمہ: یہ ایسی بات ہے جو دوستوں، رشتہ داروں اور پڑوسیوں سے معلوم ہوجاتی ہے، اس کا یہ مطلب نہیں کہ ان لوگوں میں سے ہر آدمی اپنی بیوی کے اوصاف ذکر کرتا پھرے تاکہ پتہ چلے کہ کس کی بیوی خوبصورت ہے؟!

یہ ایسے ہی ہے جیسا کہ بضرورت نکاح بذریعہ خواتین پتہ چلا یا جاتا ہے کہ خاتون جس سے نکاح مقصود ہے، وہ کیسی ہے؟

اعتراض نمبر 7:

امام اسے بنایا جائے جس کا سر بڑا اور آلہ تناسل چھوٹا ہو۔ در مختار میں ہے:-

(ثُمَّ الأَكْبَرِ) رَأْسًا وَالْأَصْغَرُ عُضْوًا. (الدر المختار مع رد المحتار: ج2ص352 باب الامامة)

اور عضو سے مراد ''آلہ تناسل'' ہے، اس کی دلیل یہ ہے کہ ''عضو'' واحد ہے اور تمام جسم میں واحد عضو صرف آلہ تناسل ہی ہے ۔

(المبنى للفاعل از عبد العزيز نورستاني: ص19)

#### جواب نمبر 1:

مراد اس سے یہ ہے کہ امام معتدل مزاج اور معتدل جسم والا ہو، جس کی صورت یہ ہے کہ سر دوسرے اعضاء سے نسبتاً بڑا ہو کیونکہ سر کا چھوٹا ہونا بنسبت دوسرے اعضاء کے ،کم عقل ہونے کی علامت ہوتی ہے اور عضو سے مراد آلہ تناسل لینا شامی پر جھوٹ ہے، کیونکہ علامہ شامی خود فرماتے ہیں:

وَفِي حَاشِيَةِ أَبِي السُّعُودِ ؛ وَقَدْ نُقِلَ عَنْ بَعْضِهِمْ فِي هَذَا الْمَقَامِ مَا لَا يَلِيقُ أَنْ يُدْكَرَ فَضْلاً عَنْ أَنْ يُكْتَبَ ا هـ وَكَا نَهُ يُشِيرُ إِلَى مَا قِيلَ إِنَّ الْمُرَادَ بِالْعُضْوِ الدَّكَرُ

(رد المختار: ج2ص352 باب الامامة)

ترجمہ: ابو السعود کے ''حاشیہ علی الاشباہ و النطائز لابن نجیم''میں ہے: اس مقام پر بعض لوگوں سے ایسی بات نقل کی گئی ہے جس کا تذکرہ کرنا بھی مناسب نہیں چہ جائیکہ اس کو یہاں لکھا جائے۔ ابن عابدین فرماتے ہیں: گویا ابو السعود اس قول کی طرف اشارہ کرنا چاہتے ہیں جو کسی کی طرف سے کہا گیا ہے کہ اس عضو سے مراد ذکر ہے۔

منحة الخالق على حاشية "كنز الدقائق للنسفى" لابن عابدين ميں بهى اس جيسے الفاظ كے ساته اس كى ترديد موجود ہے۔ فرماتے ہيں:

و قد قيل في تفسيره بما لا ينبغي ان يذكر

( ج1ص610 كتاب الصلاة باب الامامة)

ترجمہ: اس کی تفسیر میں وہ کچہ کہا گیا ہے جس کا ذکر بھی مناسب نہیں۔

عبد العزیز نورستانی نے جو دلیل دی ہے کہ چونکہ ''عضوا''واحد ہے اور جسم میں واحد عضو ذکر ہی ہوتا ہے اس لیے یہاں وہی مراد ہےبالکل جھوٹ ہے، کیونکہ ناک بھی تو جسم میں واحد عضو ہے، زبان بھی واحد عضو ہے۔

باقی رہی یہ بات کہ باقی اعضاء توجسم میں دو دو ہیں تو پھر واحد کا لفظ کیوں لائے؟ اس کا آسان جواب یہ ہے کہ بسا اوقات بطور جنس کے ایک سے زائد اعضاء پر بھی لفظ واحد بولا جاتا ہے، جیسے:

المسلم من سلم المسلمون من لسانه و يده[صحيح البخارى: رقم الحديث 9]

ترجمہ: کامل مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاته سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔

من راى منكم منكرا فليغيره بيده [صحيح مسلم: رقم الحديث 49]

ترجمہ: تم میں سے جو کوئی برائی کو دیکھے تو اس کو ہاته سے روک دے۔

جعلت قرة عينى في الصلوة، [المعجم الكبير للطبراني: رقم الحديث1012]

ترجمہ: میری آنکھوں کی ٹھنڈک نماز میں ہے۔

#### جواب نمبر2:

اگر ''عضواً''سے مراد آلہ تناسل ہو تو بھی مجازی اور محاوراتی معنی مراد ہوگا یعنی ''پاک دامن ہو، عورتوں کے پیچھے پھرنے والا نہ ہو بلکہ خود پر کنٹرول کرنے والا ہو'' جیسا کہ سخی کو ''اطول یدا'' کہتے ہیں۔حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن سے فرمایا:

اسْرَعُكُنَّ بِي لِحَاقاً اطْوَلُكُنَّ يَدًا.

(صحيح مسلم: ج 2ص291 باب فضائل زينب ام المومنين رضى اللم عنبا)

رصی مسم کے بعدتم میں سے سب سے پہلے اس بیوی کی وفات ہو گی جس کے ہاته لمبے ہوں گے۔ ہوں کے ہاته لمبے ہوں گے۔ ہوں

اس سے مراد حضرت زینب بنت جحش رضی اللہ عنہا تھیں کیونکہ وہ سخاوت میں ممتاز تھیں ـ

اعتراض نمبر8:

12

<del>حنفیہ کے ہاں استعناء بالید جائز ہے بلکہ زنا کا خوف ہو تو واجب ہے۔</del>

إِنْ أَرَادَ تَسْكِينَ الشَّهْوَةِ يُرْجَى أَنْ لاَ يَكُونَ عليه وبَالٌ. (البحر الرائق لابن نجيم: ج2 ص475 باب ما يفسد الصوم و ما لا يفسد)

ترجمہ: اگر شہوت کو ختم کرنے کا ارادہ ہو تو امید ہے کہ اس پر کوئی وبال (گناه) نہ ہو۔

وَلُوْ خَافَ الزِّنَى يُرْجَى أَنْ لا وَبَالَ عَلَيْهِ (الدر المختار مع رد المحتار: ج3 صُ426 باب ما يفسد الصوم و ما لا يفسد)

ترجمہ: اگر زنا کا خوف ہو تو امید ہے کہ اس پر کوئی وبال (گناه) نہ ہو۔

#### جواب نمبر 1:

حنفیہ کا مذہب ہے: الاسْتِمْنَاءُ حَرَامٌ ، وَفِیهِ الثَّعْزِیرُ . (الدر المختار: ج6 ص44 کتاب الحدود، فرع: الاستمناء)

ترجمہ: مشت زنی حرام ہے اور اس میں تعزیر ہے۔

دلیل یہ ہے: ناکح الید ملعون

(كشف الخفاء للعجلوني: ج2 ص325)

ترجمہ: ہاته سے نکاح کرنے والے پر لعنت کی گئی ہے۔

ہاں البتہ اگر غلبہ شہوت ہو اور زنا کا خطرہ ہو تو بھی واجب یا مستحب نہیں بلکہ صرف امید معافی کی بات ہے۔ اصل عبارت ملاحظہ فرمائیں:

إنْ أَرَادَ بِذَلِكَ تَسْكِينَ الشَّهُوَةِ الْمُقْرِطَةِ الشَّاغِلَةِ لِلْقَالْبِ وَكَانَ عَزَبًا لا زَوْجَة لهُ وَلا أَمَة أَوْ كَانَ إلا أَنَّهُ لا يَقْدِرُ عَلَى الْوُصُولِ النِّهَا لِعُدْرِ قَالَ أَبُو اللَّيْثِ أَرْجُو أَنْ لا وَبَالَ عَلَيْهِ

(رد المحتار: ج3 ص426 باب ما يفسد الصوم و ما لا يفسد)

ترجمہ: اگر شہوت کو ختم کرنے کا ارادہ ہو جو حد سے زیآدہ ہو اور دل کو گناہ کی طرف میلان کرنے والی ہو اور وہ آدمی غیر شادی شدہ ہو کہ نہ اس کی بیوی ہو نہ کوئی باندی یا ہو تو شادی شدہ لیکن ان تک پہنچنے میں کوئی عذر ہو۔ فقیہ ابو اللیث فرماتے ہیں کہ مجھے امید ہے کہ اس پر کوئی وبال (گناہ) نہ ہو گا۔

اور اگر محض لذت كے ليے ہوتو سراسر حرام لكها ہے: وَأُمَّا إِذَا فَعَلَهُ لِاسْتِجْلاَبِ الشَّهُوةِ فَهُو آثِمٌ

(رد المحتار: ج3 ص426 باب ما يفسد الصوم و ما لا يفسد)

ترجمہ: اگر شہوت لانے کے لیے مشت زنی کرتا ہے تو یہ گناہ گار ہو گا۔

بلكم علامہ علاء الدين الحصكفي نے تو بيوى اور باندى سے بهي استمناء كو مكروه لكها ہے: الاستمناء حرامٌ ، وَفِيهِ التَّعْزِيرُ وَلَوْ مَكْنَ امْرَأَتَهُ أَوْ أَمَتَهُ مِنْ الْعَبَثِ بِذَكَرِهِ فَأَنْزَلَ كُرهَ.

(الدر المختار: ج6 ص44 كتاب الحدود، فرع: الاستمناء)

ترجمہ: مشت زنی حرام ہے اور اس میں تعزیر ہے، اور اگر بیوی یا باندی کو ذکر سے کھیلنے دیا ۔ اور انزال ہو گیا تو یہ مکروہ ہے۔

#### <u>جواب نمبر 2:</u>

خود غیر مقلدین کو یہ اعتراض کرتے ہوئے شرم آنی چاہیے کیونکہ ان کا مذہب یہ ہے کہ:

و بالجملّم استنزال منی بکف یا بچیز ے از جمادات نزد دعائے حاجت مباح است و لا سیماچوں فاعل خاشے از وقوع در فتنہ یا معصیت کہ اقل احوالش کہ نظر بازیست باشد کہ دریں حین مندوب است بلکہ گاہے واجب گردد۔

(عرف الجادي از نواب مير نور الحسن خان: ص207)

ترجمہ: خلاصہ کلام یہ ہے کہ ہتھیلی یا جمادات میں سے کسی چیز کے ساتہ منی نکالنا ضرورت کے وقت مباح ہے خاص کر جب اس کام کرنے والے کو فتنہ یا معصیت میں واقع ہونے کا خوف ہو جس کی اول حالت یہ ہے کہ بد نظری کرنے لگے تو اس وقت استمناء مستحب اور بلکہ کبھی تو یہ فعل واجب بھی ہو جاتا ہے۔

## القواعد في العقائد

از افادات: متكلم اسلام مولانامحمد الياس گهمن حفظم اللم

سرپرست: مرکز اہل السنۃ والجماعۃ، 87 جنوبی، لاہور روڈ، سرگودھا

بانى و امير: عالمى اتحاد ابل السنت والجماعت

چیف ایگزیکٹو: احناف میڈیا سروسز

چئيرمين: احناف ٹرسٹ

www.ahnafmedia.com

اعُودُ باللهِ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّحِيْمِ بِسُمِ اللهِ الرَّحْمِلِ الرَّحِيْمِ

﴿ وَالْعَصْرِ .... إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِيْ خُسْرِ .... إِلاَ الَّذِيْنَ أَمَنُواْ وَ عَمِلُوا الصَّلِحاتِ وَ تَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَ الْعَالِمِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْدِ ....

زمانے کی قسم بے شک وہی انسان کامیاب ہے جس کا عقیدہ درست ہو،عمل سنت کے مطابق ہو،صحیح عقیدہ اور سنت عمل کی تبلیغ واشاعت بھی کرتاہو اور اگر اس تبلیغ واشاعت پر مصائب وپریشانیاں آئیں تو ان پر صبر بھی کرتا ہو۔

#### شریعت کے اجزاء:

شریعت کے دو جزو ہیں:

اعتقادی اور عملی:

اعتقاد اصل ہے ، عمل فرع ہے ۔ صحیح اعتقادکے بغیر آخرت کے عذاب سے نجات ممکن نہیں جبکہ عمل صالح کے بغیر نجات کی امید ہے، البتہ معاملہ اللہ تعالی کی مشیت کے سپر دہے۔ اللہ تعالیٰ چاہیں تو اپنی رحمت سے معاف فرما دیں اور چاہیں تو قانون عدل سے سزاد یں ۔ عقیدہ ایک بھی خراب ہو تو اسلام کی ساری عمارت خراب ہو جاتی ہے ۔

إِنَّ الْعَقَائِدَ كُلُّهَا أُسُّ لِأَسْلاَمِ الْفَتَّلَى الْفَتَّلَى الْفَتَّلَى الْفَتَّلَى الْفَتَّلَى الْفَقَدْ الْفَتَلَى الْفَقَدْ الْفَتَلَى الْفَقَدْ الْفَتَلِيقِينَ الْفَقَدْ الْفَتَلِيقِينَ الْفَقَدْ الْفَتَلِيقِينَ الْفَقَدْ الْفَتَلِيقِينَ الْفَتَلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ الْفَتْلِيقِينَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللل

غُولي

ترجمہ: ''تمام عقائد انسان کے اسلام کی بنیاد ہیں، اگر ان میں سے ایک چیز بھی ضائع ہو جائے تو انسان گمراہ ہو جاتا ہے ۔''

خِشْت اول چوں نہد معمار کج تا ثریا می رود دیوار کج

ترجمہ: ''اگر معمار پہلی اینٹ کو ٹیڑھا رکھے تو دیوار ثریا ستارے تک ٹیڑھی جاتی ہے۔''

فائدہ: شریعت کے بنیادی اجزاء دو ہی ہیں؛ عقائد اور اعمال ایک تیسری چیز .''جلق'' ہے،یہ دراصل نظریات کا حصہ ہوتے ہیں اور اس کا نتیجہ اعمال ہوتے ہیں، گویا'' خلق'' نظریات سے الگ نہیں اور شریعت کے اجزاء کو دو میں تقسیم کرنا اس معنی میں درست ہے۔

#### <u>خلق کی تعریف:</u>

باطن کی وہ کیفیت جو انسان کو عمل پر برانگیختہ کرے اسے'' خلق ''کہتے ہیں۔اگر کیفیت اچھی ہو تو اعمال اچھے اور اگر کیفیت بری ہوتو اعمال بھی برے۔

مثالیں ۱:''حیاء'' باطنی کیفیت ہے جو کہ'' خلق'' ہے اور'' غض بصر'' اس کا نتیجہ ہے ،جو کہ'' عمل'' ہے۔

۲: 'اسخاوت' باطنی کیفیت ہے جو کہ '' خلق' ہے اور '' انفاق' اس کا نتیجہ ہے، جو کہ '' عمل ''ہے۔

۳: ''شجاعت'' باطنی کیفیت ہے جو کہ ''خلق ''ہے اور ''قتال ''اس کا نتیجہ ہے، جو کہ ''عمل ''ہے۔

فائدہ: جس علم میں عقائد سے بحث ہو اسے ''علم العقائد '' کہتے ہیں اور جس میں اعمال اور احکام سے بحث ہو اسے ''علم الفقہ ''کہتے ہیں۔

#### عقیده اور عمل میں فرق:

فرق نمبر ! عقیدہ اصل ہے اور عمل فرع ہے، جو فرق اصل اور فرع میں ہے وہ عقیدہ اور عمل میں ہے جو کہ فرع میں ہے۔ جنانچہ عقیدہ کی مثال عدد کی ہے جو اصل ہے اور عمل کی مثال صفر کی ہے جو کہ فرع ہے ۔عدد اور صفر میں چند فرق ہیں۔

ا: عدد ایک بھی ہو تو قیمتی ہے اور صفریں دس بھی ہوں تو قیمت کچہ بھی نہیں۔

۲: ایک عدد کے ساتہ صفر لگاؤ تو دس،دو صفریں لگاؤتو سو .... الخ، عددآیا تو صفر کی قیمت بنتی قیمت بن گئی اور صفر کے آنے سے عدد کی قیمت بڑھ گئی۔ تو عقیدہ آنے سے عمل کی قیمت بنتی ہے۔ اور عمل آنے سے عقیدہ کی قیمت بڑھتی ہے۔

٣: صفر كو دائيں كى بجائے عدد كے بائيں جانب لگائيں تو قيمت نہيں بڑھتى ،اسى طرح عمل

کی قیمت بھی اس وقت ہوتی ہے جب اپنے مقام پر ہو اگر مقام بدل جائے تو عمل بے قیمت ہوجاتاہے۔ مثلاً دعاء اگر نماز جنازہ کے فورا بعد مانگیں تو بے قیمت ہے اور اگر دفن کے بعد قبر پر مانگیں تو مقبول ہے، کیونکہ اپنے مقام پر ہے۔

فرق نمبر ٢: عقیدہ كا محل ''دل ''اور اعمال كا محل ''بدن'' ہے، جو فرق دل اور بدن میں ہے وہى عقیدہ اور عمل میں ہے اور یہ دو فرق ہیں:

ا :جو چیز جتنی قیمتی ہو آس کے رکھنے کا محل بھی اتنا محفوظ ہوتاہے اور جو اس سے نسبتًا کم ہو اس کے رکھنے کا محل دل ہو اس کے رکھنے کا محل بھی نسبتًا کم محفوظ ہوتاہے۔عقیدہ چونکہ زیادہ قیمتی تھا اس کا محل دل کو بنایا،عمل نسبتًا کم قیمتی تھا اس کا محل اعضاء بدن کو بنایا،

۲: اعضاء جسم میں سے بعض کٹ جائیں تو بندہ زندہ رہتاہے اور قلب کے بعض اجزاء کٹ جائیں تو بندہ مر جاتاہے، اسی طرح اگر کچہ اعمال چھوٹ جائیں تو بندہ با ایمان ہوتاہے اگرچہ فاسق ہے،لیکن اگر بعض عقائد ختم ہوجائیں تو ایمان ختم ہوجاتاہے اور بندہ کافر ہوجاتاہے۔

فائدہ: علم العقائد كا نام'' علم الكلام'' بھى ہے، يا تو اس وجہ سے كہ علم الكلام ميں زيادہ تر بحث كلام بارى تعالىٰ سے ہوتى ہے يا اس وجہ سے كہ علم الكلام ميں جب بھى كسى مسئلہ پر بحث ہوتى ہے تو متكلمين كہتے ہيں''الْكَلامُ فِيْ كَذَا''

#### ائمہ علم الكلام

مشبور ائم، علم الكلام دو بين:

#### امام ابو الحسن على بن اسماعيل الا شعري الحنبلي :

آپ تحضرت ابو موسی اشعری کی اولاد میں سے تھے، 260ہجری میں پیدا ہوئے، بچپن میں والد کا انتقال ہو گیا 'بعد میں ان کی والدہ کانکاح مشہور معتزلی ''ابو علی جُبًائی ''(م 303ھ) سے ہو گیا۔ آپ نے ''فن مناظرہ اور علم الکلام'' ابو علی جُبًائی کی تربیت میں رہ کر حاصل کیا لیکن نہایت سلیم الطبع اور سلیم الفطرت ہونے کی وجہ سے معتزلہ کی رکیک اور بعید از عقل تاویلات کی وجہ سے مسلک اہل السنت والجماعت کو قبول کیا اور تاحیات عقائد اہل السنت والجماعت کے اثبات اور معتزلہ کی تردید میں دلائل دیتے رہے۔ فروع میں امام احمد بن محمد بن حنبل کے مقلد تھے۔ تین سو (300) کے قریب کتب تصنیف فرمائیں جیسا کہ امام الزرکلی ؓ نے الاعلام 69/5میں ذکر کیا ہے۔ جند مشہور کتب یہ ہیں:

الفصول ، الموجز ، كتاب في خلق الاعمال ، كتاب في الاستطاعة ، كتاب كبير في الصفات ، كتاب في جواز رؤية الله بالابصار ، كتاب في الرد على المجسمة ، مقالات الاسلاميين و اختلاف المصلين، كتاب في الروية، مختصر مدخل الى الشرح والتفصيل وغيره. آب ني 324 بجرى مين انتقال فرمايا.

### امام ابو منصور محمد بن محمد بن محمود ماتریدی الحنفی :

آپ ماوراء النہر سمر قند کے ایک گاؤں ''ماترید'' میں پیدا ہوئے۔ معتزلہ کا شدت کے ساته رد کرنے کی وجہ سے ابو الحسن اشعری کے بعض وہ افکار جن کا دفاع کرنا ادلہ شرعیہ کی روشنی میں مشکل تھا،کی اصلاح فرمائی اور معتزلہ کی تردید اور اہل السنۃ والجماعۃ کے افکار کی تائید میں راہِ اعتدال اختیار فرمائی فروع میں امام اعظم ابو حنیفہ کے مقلد تھے ۔''تاویلات اہل السنۃ والجماعۃ'' کے نام سے قرآن پاک کی ایک تفسیر بھی تحریر فرمائی۔ اس کے علاوہ بھی متعدد کتب تصنیف فرمائیں ،جن میںکتاب التوحید ، کتاب رد اوائل الادلۃ للکعبی ، کتاب بیان و ھم المعتزلۃ ، کتاب المقالات ، کتاب رد و عید الفساق للکعبی، کتاب رد تہذیب الجدل ، کتاب رد الاصول الخمسہ للباھلی ، کتاب رد الامامۃ لبعض الروافض، کتاب الرد علی اصول القرامطۃ، کتاب الجدل وغیرہ شامل ہیں۔ آپ محدث زمانہ امام طحاوی کے ہم عصر تھے ۔ 333ہجری میں وفات پائی ۔

فائدہ: اشاعرہ اور ماتریدیہ کے مابین لگ بھگ تیس یا پینتیس مسائل میں اختلافات ہیں،ان میں سے اکثر اختلافات نزاع لفظی کی حیثیت رکھتے ہیں مثلا:

1: امام ابو الحسن اشعری کے نزدیک صفت تکوین ،صفت قدرت کے تحت داخل ہے اور امام ابو منصور کے نزدیک صفت تکوین مستقل ایک صفت ہے ۔

2: اشعری تکفیر اہل قبلہ سے احتراز کرتے ہیں جبکہ ماتریدیہ اس کے قائل ہیں۔

3: اشاعرہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی کی طرف سے کوئی چیز قبیح نہیں ہوتی اور ماتریدیہ کہتے۔ ہیں کہ جس چیز کو عقل انتہائی قبیح سمجھے وہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے نہیں ہوتی ۔

4: اشاعرہ کے ہاں اللہ تعالی کا فعل معلل بالغرض نہیں ہوتا جبکہ ماتریدیہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کبھی کبھی تفضلاً مصلحت کی رعایت فرماتا ہے ۔

5: اشاعرہ کہتے ہیں کہ ایسا فعل جس میں حکمت و مصلحت ہو مثلاً رسولوں کا بھیجنا وغیرہ ' اس کا صدور اللہ تعالیٰ کی جانب سے واجب نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے قبیح چیز ہوتی ہی نہیں سب خیر و مصلحۃ ہوتی ہے تو وجوب کیسا؟ جبکہ ما تریدیہ (تفضلاً) وجوب کے قائل ہیں۔ (النبراس شرح شرح العقائد ص 22)

#### فرقہ معتزلہ کی ابتداء:

حضرت امام حسن بصری (م 110ه) کی درس گاہ کے ایک شاگرد''واصل بن عطاء'' (م 131ه) نے جب یہ موقف اختیار کیا کہ مرتکب کبیرہ (کبیرہ گناہ کا ارتکاب کرنے والا)ایمان سے نکل جاتا ہے، مگر کفر میں داخل نہیں ہوتا، تو امام حسن بصری ؓ نے فرمایا:''هٰذَاالر ﷺ فَدِ اعْتَزَلَ عَنَّا'(یہ شخص ہم سے جدا ہوگیا) اب جو شخص اس کی اتباع کرتا وہ خود کو معتزلی کہتا اور معتزلی کا معنی یہ لیتا کہ ہم اہل السنۃ والجماعۃ کے باطل عقائد سے الگ ہیں ۔اسی وجہ سے تفسیر کشاف کے مصنف جار اللہ زمخشری نے اپنی کنیت ''ابو المعتزلہ'' رکھی۔ (النبراس مع شرح العقائد ص 20)

#### عقائد کی اقسام:

جو عقائد ابل السنة والجماعة كي كتب مين مذكور بين، ان كي تين قسمين بين:

1: جو دلائل قطعیہ نقلیہ سے ثابت ہوں۔ ان کی تین قسمیں ہیں:

i جن کا ثبوت قرآن کریم کی ظاہری عبارت سے ہو جیسے جنت ، جہنم و غیرہ - i

ii- جن کا ثبوت نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بنقل تواتر ہو،خواہ تواتر لفظی ہو جیسے ختم نبوت یا تواتر معنوی ہو جیسے عذاب قبر وغیرہ۔

iii جن كا ثبوت اجماع امت سر بو جيسر خلافت صديق اكبر وغيره-

2: جو دلائل عقلیہ سے ثابت ہوں، اگرچہ ان کی تائید دلائل نقلیہ سے بھی ہو، جیسے ثبوت باری تعالیٰ، ثبوت نبوت، مسئلہ عصمتِ انبیاء علیہم السلام و غیرہ۔

3: جو اخبار آحاد یا قرآن وحدیث سے بطریق استنباط ثابت ہوں جیسے قرآن کریم کا قدیم ہونا،
 فرشتوں پر انبیاء علیہم السلام کی فضلیت اور کراماتِ اولیاء کا برحق ہونا وغیرہ ۔

#### عقیده نمبر 1: توحید باری تعالیٰ:

توحید باری تعالی کر متعلق تین باتیں قابل فہم ہیں۔

1: ذات بارى تعالىٰ 2: صفات بارى تعالىٰ 3: اسماء بارى تعالىٰ

## ذاتِ بارى تعالىٰ :

ذات باری تعالی کے بارے میں پانچ بنیادی باتیں سمجھنا ضروری ہے۔

اللہ تعالىٰ كى ذات آيك ہے '' قُلْ هُو اللّٰهُ اَحَدُ '' (سورۃ اخلاص: 1)

٢: اول و آخر بر "هُوَ الأولَّ وَ الأَخِرُ" (سورة حديد: 2)

فائدہ: اول سے مراد حقیقی اول ہے جس کے لئے ابتداء نہیں اور آخر سے مراد حقیقی آخر ہے جس کے لئے انتہاء نہیں ۔

فائدہ: قاسم العلوم والخیرات حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نبی اول بھی ہیں اور نبی آخر بھی۔جیسے پرکار کو رکه کر دائرہ لگایاجاتاہے تو جس نقطے پر پرکار کا سرارکھا جاتاہے اسے''مرکز دائرہ'' کہتے ہیں اور جو دائرے کا خط ہوتاہے اسی ہوتاہے اسے''محیط دائرہ'' کہتے ہیں۔مرکز دائرہ لگتا تو پہلے ہے لیکن ظاہر بعد میں ہوتاہے، اسی طرح حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر حضرت عیسی علیہ السلام تک تمام انبیاء علیہم السلام''محیط دائرہ نبوت'' ہیں اور ہمارے نبی حضرت محمد مصطفی صلی اللہ علیہ وسلم ''مرکز دائرہ نبوت'' ہیں۔ تو آپ علیہ السلام کا وجودِ نبوت سب سے پہلے تھا اور ظہور نبوت سب سے آخر

\_\_\_\_\_

T: اللہ تعالی کی ذات قدیم ہے کیونکہ اگر قدیم نہ مانیں تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ عدم سے وجود میں آنے کے لیے وہ کسی ایسی چیز کے محتاج تھے کہ وہ ملی ہے تو وجود ملا ہے، حالانکہ اللہ تعالیٰ کائنات میں کسی چیز کے محتاج نہیں ۔

٢: '' [الله تَعَالى] ليْس بَجِسْم ولا جَوْهَر ولا عَرْض ولا طويْل ولا عَريْض ولا يَشْغُلُ الامْكِنَةُ ولا يَحْويْم مَكَانٌ ولا جِهَةٌ مِّن الْجِهَاتِ السِّتِ". '' (دفع شبہ التشبيہ لامام ابن الجوزى ص 107)

ترجمہ: 
اللہ تعالی جسم سے پاک ہیں ،نہ جو ہر ہے، نہ عرض ، نہ طُویل ، نہ عریض ، نہ اللہ تعالی جسم سے پاک ہیں ،نہ جو ہر ہے، نہ عرض ، نہ طُویل ، نہ عریض ، نہ امکنہ میں اتر کران کو بھر سکتا ہے اور نہ اس کے لئے جہات ستہ میں سے کوئی جہت ثابت ہے ۔

۵: اللہ تعالی موجود بلا مکان ہے۔

#### 2: صفات بارى تعالى:

صفات کی دو قسمیں ہیں:

[۱]: محكمات [۲]: متشابهات

صفات محکمات: وہ ہیں جن کا معنی ظاہر اور واضح ہے مثلاً سمع ، بصر ، علم ، قدرت و غیرہ

صفات متشابہات: یہ وہ صفات ہیں جن کے معانی غیر واضح اور مبہم ہیں، عقل انسانی کی وہاں تک رسائی نہیں۔ قرآن کریم میں اللہ تعالی کی ذات کے لئے ید، وجہ، عین وغیرہ کلمات اللہ تعالی کی صفات متشابہات ہیں۔

صفات محكمات كي اقسام:

صفات محکمات کی دو قسمیں ہیں: 1:صفات ذاتیہ 2:صفات فعلیہ

#### صفات ذاتیہ :

جن کی ضد کے ساته اللہ تعالی موصوف نہ ہو سکے اور یہ سات ہیں:حیات، علم، قدرت، اراده، سمع، بصر ،کلام ـ

حيات : الله تعالى كا ارشاد بے: هُوَ الْحَيّٰى الْقَيُومُ (سورۃ بقرہ: 255)

فائده : الله تعالى كى حيات از لأ، ابدا وحيات كل شئى به مُؤبدا بے ـ

سوال: مماتی کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کوقبر میں زندہ ماننا شرک ہے کیونکہ اس سے اللہ کی صفت ''حیی''میں شراکت لازم آتی ہے کہ نبی بھی زندہ اور اللہ بھی زندہ۔

جواب: شراکت لازم نہیں آتی ،اس لیے کہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی حیات اور اللہ کی حیات میں دو فرق ہیں:

1: نبی کی حیات ازلی نہیں ہے، ابدی ہے جب کہ اللہ تعالی کی حیات ازلی بھی ہے اور ابدی بھی ہے اور ابدی بھی ہے اور ابدی ہے اور یہ ابدی حیات جنت میں ہر مسلمان کو حاصل ہو گی۔

٢: نبى كى حيات انقطاع كے ساته ہے جبكہ اللہ كى حيات بغير انقطاع كے ہے۔

علم: الله تعالى كا ارشاد به: "وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأرْض." (سورة آل عمران: 29)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ جو کچہ کہ آسمانوں اور زمین میں ہے ، سب کچہ جانتا ہے ۔

قدرت: الله تعالى كا ارشاد ہے: ''إنّ اللّٰهَ عَلَى كُلّ شَيّ قَدِيْرٌ۔'' (سور جبقرہ: 20)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہیں۔

فائدہ: قدرت کا تعلق''ممکنات''کے ساتہ ہوتا ہے ، واجبات و محالات کے ساتہ نہیں، کیونکہ واجب ومحال میں اپنے ماسوی کی تاثیر قبول کرنے کی صلاحیت ہی نہیں ہوتی 'جیسے سورج ہر چیز کو گرم کرتا ہے مگر وہ سنگ مرمر جس میں سورج کی تپش قبول کرنے کی صلاحیت ہی نہیں ہے وہ جون، جولائی میں دوپہر بارہ بجے بھی ٹھنڈا ہی رہتا ہے ۔

فائدہ: واجب الوجود وہ ہے جس کاوجود عقلاً لازم اور عدم محال ہو، جیسے ذات و صفاتِ باری تعالی اور محال وہ ہے جس کا وجود عقلاً نا ممکن ہو جیسے اجتماع نقیضین۔

اراده: الله تعالى كا ارشاد بے: " فَعَالٌ لِمَا يُرِيْدُ-" (سور خبروج: 16)

<del>ترجمہ: اللہ جس چیز کا ارادہ کرتا ہے اسے کر ڈالتا ہے ۔</del>

سمع : الله تعالى كا ارشاد بے: " وَاللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ- " (سور جبقره: 256,224)

ترجمہ: اللہ سننے والا اور جاننے والا ہے۔

بصر: اللہ تعالی کا ارشاد ہے: '' اِنْہُ بِکُلِّ شَی عَصِیْرٌ ۔''(سورۃ ملک: 19)

ترجمہ: بے شک وہ ہر چیز کو دیکھنے والا ہے۔

كلام: الله تعالى كا ارشاد ہے: '' يَمُوْسَى اِنِّى اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاس بِرِسَالِتِيْ وَبِكَلاَمِيْ-'' (سورۃ اعراف: 144)

ترجمہ: اے موسی ! میں نے اپنی پیغمبری اور ہم کلامی سے لوگوں پر تم کو امتیاز دیا ہے۔ فائدہ: کلام اللہ تعالی کی وہ صفت ہے جو الفاظ اور حروف سے مرکب نہیں بلکہ وہ اللہ تعالی کے ساته ازل سے قائم ہے جسے ''کلام نفسی'' کہتے ہیں اور کلام اصل میں ''کلام نفسی'' ہی ہوتا ہے ، کلام ِلفظی اس کلام نفسی پر دلالت کرتا ہے۔

إِنَّ الْكَلاَمَ لَفِي الْقُوادِ وَإِنَّمَا جُعِلَ اللِّسَانُ عَلَى الْقُوَادِ دَانِّلاً مَلَى الْقُوَادِ دَانِّلاً

ترجمہ: کلام تو دل میں ہوتا ہے اور زبان کو دل (کی اس کلام) پر دلیل بنایا گیا ہے۔ کلام نفسی کو مخلوق تک پہنچانے کے لئے اللہ تعالی نے الفاظ اور حروف کا لباس عطا فرمایا ہے۔ اللہ تعالی کا کلام نفسی بھی قدیم ہے اور اس پر الفاظ و حروف کا لباس بھی قدیم ہے ، ہاں البتہ مخلوق کا اس کو قراۃ و کتابت کرنا حادث ہے۔

صفات فعلیہ: جن کی ضد کے ساتہ اللہ تعالیٰ موصوف ہو سکے لیکن اس کا تعلق اللہ کے غیر کے ساتہ ہو جیسے احیاء ، اماتت، اہداء، اضلال، اعزاز ، اذلال وغیرہ ۔

فائدہ 1: صفات باری تعالی قدیم ہیں جیسے ذات باری تعالی قدیم ہے۔ مثلاً جب مخلوق نہیں تھی اللہ تب بھی خالق تھے 'اللہ کا خالق ہونا وجودِ مخلوق پر موقوف نہیں البتہ مخلوق کا وجود اللہ تعالی کے خالق ہونے پر موقوف ہے۔ صفت خلق کا وجود اور ہے اور اس کا ظہور اور یعنی صفت خلق کا وجودمخلوق کے موجود ہونے سے پہلے تھا البتہ اس کا ظہورمخلوق کے وجود کے ساتہ ہوا ہے۔ فائدہ 2: صفاتِ باری تعالیٰ عین ذات ہیں نہ غیر ذات ہیں؛ کیونکہ دو چیزوں کے مفہوم

کا مصداق ہر اعتبار سے ایک ہو تو اسے ''عین'' کہتے ہیں اور دونوں میں سے ہر ایک دوسرے کے بغیر ہو سکتا ہو تو اس کو ''غیر'' کہتے ہیں۔ صفات باری تعالیٰ عین ذات باری اس لئے نہیں کہ صفت تابع اور موصوف متبوع ہوتا ہے اور تابع بغیر متبوع کے نہیں ہو سکتا اور ذات باری تعالیٰ صفات کے بغیر اس لئے نہیں کہ اللہ تعالیٰ کا صفات کے بغیر اس لئے نہیں کہ اللہ تعالیٰ کا صفات کی اللہ تعالیٰ کا صفات کی باللہ تعالیٰ کا صفات کی سے خالی ہونا لازم آئے گا اور یہ محال ہے۔

## متشابهات کی اقسام:

1: غير معلوم المعنى وغيرمعلوم المراد جيسے حروف مقطعات ـ

2: معلوم المعنى وغير معلوم المراد جيسے: ثُمَّ اسْتُوى عَلَى الْعَرْش (سورۃ حديد؛4)

فائده: ''المعنی'' سے ''لغوی معنی'' اور ''المراد'' سے ''مراد شرعی'' مرادہے۔

فائده: لغوى و اصطلاحي معنى كا مطلب:

لغوی معنی: لفظ کا اصلی معنی جو اہل زبان مراد لیتے ہیں۔

اصطلاحی معنی: لفظ کا وہ معنی جو اہل زبان یا اہل علاقہ یا اہل فن مراد لیتے ہیں۔ مثلاً''اطُولُ یَدًا''کا لغوی معنی ''لمبے ہاته والا ہونا''ہے، لیکن اہل زبان اس سے وصفِ سخاوت مراد لیتے ہیں چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن سے فرمایا:

أَسْرَعُكُنَّ بِيْ لِحَاقاً اَطُولُكُنَّ يَدًا (صحيح مسلم: ج 2ص291 باب فضائل زينب ام المومنين رضى الله

تر جُمہ: میری وفات کے بعدتم میں سے سب سے پہلے اس بیوی کی وفات ہو گی جس کے ہاتہ لمبے ہوں گے۔

اس سے مراد حضرت زینب بنت جحش رضی اللہ عنہا تھیں کیونکہ وہ سخاوت میں ممتاز تھیں ۔

<u>فائدہ قرآن کریم میں اللہ تعالی کی ذات کے لئے یدہ وجہ ، عین، ساق، نفس و غیرہ کلمات استعمال</u> ہوئے ہیں جو بظاہر صفتیں نہیں ہوتیں لیکن اللہ تعالیٰ کے لیے استعمال ہوتے ہیں ان کے بارے میں تین موقف ہیں۔

موقف نمبر 1: متقدمین اہل السنۃ والجماعۃ کا موقف ''التَّقُویْضُ مَعَ تَنْزیْمِ اللَّهِ تَعَالٰی عَنْ مُشَابَهَۃِ الْمَخْلُوْقَاتِ ''ہے یعنی یہ کلمات صفات متشابہات ہیں،ان کلمات متشابہات کا معنی ہمیں معلوم نہیں، ہم ان کے معانی و مفاہیم کو اللہ تعالٰی کے سپر د کرتے ہیں اس اعتقاد کے ساتہ کہ اللہ تعالٰی کے لئے ید ، عین، ساق و غیرہ صفات ثابت ہیں مگر مخلوق و غیرہ کی مشابہت سے پاک ہیں۔ چنانچہ امام اعظم ابو حنیفہ و فرماتے ہیں:

''فَمَا ذَكَرَ اللهُ فِي الْقُرْآنِ مِنْ ذِكْرِ الْوَجْهِ وَالْيَدِ وَالْعَيْنِ فَهُوَ لَهُ صِفَاتٌ وَلاَ يُقَالُ إِنَّ يَدَهُ قُدْرَتُهُ أَوْ نِعْمَتُهُ لَانَّ فِيهُ اللهُ فِي اللهُ اللهُ وَالْمَعْتِزَالُ وَالْإَعْتِزَالُ وَالْكِنْ يَدُهُ صِفَتُهُ بِلاَ كَيْفٍ ـ'' (الفقه الاكبر مع الشرح ص

(37,36)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے قرآن میں جو ''وجہ ، ید اور عین'' کا ذکر کیا ہے تو یہ اللہ کی صفات ہیں اور یہ نہیں کہنا چاہیے کہ'' ید'' سے مراد اللہ کی قدرت یا اس کی نعمت ہے 'کیونکہ اس صورت میں اللہ تعالیٰ کی صفت کا ابطال لازم آتا ہے اور یہ قدریہ اور معتزلہ کا قول ہے '(بلکہ یوں کہنا چاہیے کہ) اللہ کا ید اس کی صفت بلا کیف ہے۔

موقف نمبر 2: متاخرین اہل السنۃ کا موقف یہ ہے کہ یہ کلمات صفات متشابہات ہیں اور ان کا حقیقی معنی اللہ تعالی ہی کو معلوم ہے ،ہم ان کے معانی میں مناسب تاویل درجۂ ظن میں کرتے ہیں ۔ سوال: صفات میں تاویل تو معتزلہ کا قول ہے جیسا کہ امام صاحب سے ''الفقہ الاکبر'' میں منقول ،

جواب: معتزلہ درجۂ یقین میں جبکہ متاخرین درجۂ ظن میں تاویل کرتے ہیں۔

فائدہ نمبر 1: متقدمین اور متاخرین کے مابین نزاع لفظی ہے کیونکہ متقدمین اہل السنۃ والجماعۃ صفات کے معنی مؤول کو درجہ یقین میں قبول نہیں کرتے 'جبکہ متاخرین اہل السنۃ معنی مؤول کو درجۂ ظن میں قبول کرتے ہیں ۔

فائدہ نمبر 2: متاخرین نے یہ موقف عوام الناس کو اہل بدعت (مجسمہ) کے فتنہ سے محفوظ رکھنے کے لئے اختیار کیا ، کیونکہ اہل بدعت (مجسمہ)ظاہر الفاظ سے عوام کو دھوکا دیتے اور اللہ تعالی کے لئے اعضاء کو ثابت کرتے تھے ۔ چنانچہ امام ابن الہمام فرماتے ہیں :

﴿ هَٰذَا التَّاوِيْلُ لِهَاذِهِ الْأَلْفَاظِ لِمَا ۖ ذَكَرْنَا مِنْ صَرَافٌ فَهُم الْعَامَّةِ عَنَّ الْحِسْمِيَّةِ وَهُوَ يُمْكِنُ أَنْ يُرَادَ وَلاَ

يُجْزَ مَ بِإِرَادَتِم''

(المسايرة مع المسامرة لابن الهمام ص 48الاصل الثامن)

ترجمہ: ان الفاظ کی یہ تاویل جو ہم نے ذکر کی ہے ' عوام کی فہم کو'' عقیدۂ جسمیت'' سے بچانے کے لئے ہے اور یہ ممکن ہے کہ (ان الفاظ کا تاویلی معنی) مراد لیا جائے اور اس پر جزم(یقین) نہ کیا جائے ۔

فائدہ نمبر 2: بوقتِ ضرورت متشابہات میں تاویل کرنا متاخرین سے ہی نہیں بلکہ اہل السنۃ والجماعۃ متقدمین سے بھی ثابت ہے ۔ جیسے :''یَوْمَ یُکْشَفُ عَنْ سَاقٍ'' کا معنی حضرت عبد اللہ بن عباسؓ'' عَنْ شِدَّةٍ'' فرماتے تھے ۔

(فتح الباری: ج13ص524،باب قول اللہ وجوہ یومئذناضرۃ) فائدہ نمبر 4: سلف سے مراد 300 ہجری کے آخر تک کے محققین ہیں۔ چنانچہ علامہ ذہبی فرماتے ہیں:

' 'فَالْحَدُ الْفَاصِلُ بَيْنَ الْمُتَقَدِّمِ وَالْمُتَاخِّرِ هُورَ أَسُ سَنَةٍ تَلاثِ مِاتٍ . ' '

(ميزان الاعتدال للامام الذہبي :ج 1 ص 48،مقدمة المصنف)

ترجمہ: متقدمین و متاخرین کے درمیان حدِ فاصل تین سو ہجری کا آخر ہے ۔

موقف نمبر 3 : غیر مقادین کا موقف ہے کہ ید ، عین ، ساق وغیرہ کے حقیقی معنی مراد ہیں۔ (عقیدہ مسلم از محمد بحیی گوندلوی ،ص 177 تا 183)

دلائل ابل السنة والجماعة:

1: اللهُ الصَّمدُ (سور باخلاص :2)

جمح اللہ بے نیاز ہے ۔

صمد كهتے ہيں: ''[الذِيْ ] لا يَحْتَاجُ اِلى اَحَدٍ وَ يَحْتَاجُ اِلنِّم كُلُ اَحَدٍ ''

(تفسير المدارك للامام النسفي ج 2 ص 842تحت قولم تعالى: اللم الصمد)

ترجمہ: جو کسی کا محتاج نہ ہو اور سارے اس کے محتاج ہوں۔

اللہ تعالی موجود ہونے میں جسم کے ، سننے میں کان کے ، دیکھنے میں آنکہ کے اور پکڑنے میں ہاتہ کے محتاج نہیں۔ لہذا اللہ تعالی جسم اور اعضاء جسم سے پاک ہیں۔

2: متشابہ کی دو قسمیں ہیں:

ا: غير معلوم المعنى وغير معلوم المراد جيسے حروف مقطعات الم، حم، ن وغيرهـ

٢: معلوم المعنى وغير معلوم المراد جيسے ''ثم اسْتُوى عَلَى الْعَرْشْ-'' (سور تحديد: 4)

اگر ہم ان کلمات ید ، عین و غیرہ سے اعضاء مجہول الکیفیۃ مراد لیں تو متشابہ کی ان دو قسموں کے علاوہ تیسری قسم معلوم المعنی معلوم المراد مجہول الکیفیۃ لازم آئے گی جبکہ متشابہ کی تیسری قسم باطل ہے اور مستلزم باطل بھی باطل ہوتا ہے۔ (حوالہ؟؟؟؟؟)

3: معنی جنس ،نوع کے ضمن میں پایا جاتا ہے ۔ ''ید''جوکہ اسم جنس ہے کا معنی ''جارحہ'' ہے جو کہ بالاتفاق حادث ہے ۔ اگر ید اللہ سے بھی یہی معنی مراد ہو تو اللہ تعالی کا حادث ہونا لازم آئے گا حالانکہ اللہ تعالی کی ذات قدیم ہے ۔

4: ان كلمات كے حقيقى معنى مگر مجهول الكيفية مراد لينے سے تناقض اور تضاد لازم آئے گا كيونكہ حقيقى معنى مجهول الكيفية نهيں بلكہ معلوم الكيفية ہے ۔ تناقض باطل ہوتا ہے اور جو چيز مستلزم باطل ہو وہ بھى باطل ہوتا ہے۔

5: اگر صفات کے لئے کیفیات تابت کردی جائیں اگرچہ مجہول ہی کیوں نہ ہوں تو اللہ تعالی کے لئے جسم لازم آئے گا کیونکہ کیفیات اجسام کے ساته خاص ہیں۔

چنانچہ امام بیہقی فرماتے ہیں:

''فَإِنُّ الَّذِيْ يَجْبُ عَلَيْنَا وَعَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ أَنْ يَعْلَمَهُ أَنَّ رَبَّنَا لَيْسَ بِذِيْ صُوْرَةٍ وَلا هَيْئَةٍ فَإِنَّ الصُّوْرَةَ تَقْتَضِى الْكَيْفِيَّةَ وَهِى عَنِ اللَّهِ وَعَنْ صِفَاتِم مَنْفِيَّةً.''(كتاب الاسماء والصفات للبيهقي ج 2ص21، باب ما ذكر في الصورة)

ترجمہ: جو چیز ہمیں اور ہر مسلمان کو جاننا ضروری ہے 'وہ یہ ہے کہ ہمارا رب صورت والا ہے نہ ہیئت والا کیونکہ صورت کیفیت کا تقاضا کرتی ہے اور اس کیفیت کی اللہ تعالیٰ اور اس کی صفات سے نفی کی گئی ہے ۔

اشکال: امام مالک سے جب استواء کے متعلق پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا:

الاسْتُوَائُ مَعْلُومٌ وَالْكَيْفُ مَجْهُولٌ وَالاَيْمَانُ بِمْ وَاحِبٌ وَالسُّوالُ عَنْمَ بَدْعَةً

(شرح العقيده الطحاويم لابن ابى العزج 1ص188 ، الرد على الجهمية لابن منده : ص104)

ترجمہ: استواء معلوم ہے' کیفیت مجہول ہے 'اس پر ایمان لانا واجب ہے اور اس کے بارے میں سوال کرنا بدعت ہے۔

غیر مقلدین کہتے ہیں کہ امام مالک نئے استواء ثابت کرکے مجہول الکیفیت قرار دیاہے لہذا صفات باری کے حقیقی معنی مراد لے کر مجہول الکیفیت قرار دینا درست ہے۔ جواب: یہ مقولہ امام مالک سے ثابت ہی نہیں۔

(التعليق على كتاب الاسماء والصفات ج2ص151)

امام بیہقی ؓ نے کتا ب الاسماء والصفات ج2ص150 اور حافظ ابن حجر عسقلانی نئے فتح الباری ج13ص498 باب و کان عرشہ علی الماء میں بسند جید امام مالک ؓ کا صحیح قول نقل کیا ہے کہ عبداللہ بن و ھب ؓ فرماتے ہیں کہ ہم امام مالک ؓ کے پاس بیٹھے تھے کہ ایک آدمی آیا اور امام مالک ؓ سے کہنے لگا:

يَا آبًا عَبْدِاللَّهِ ! الرَّحْمَلُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى 'كَيْفَ اسْتِوَائُ هُ؟

اے ابو عبداللہ ارحمن عرش پر مستوی ہے ' اس کا استواء کیسے ہے؟

ابن وہب قرماتے ہیں کہ امام مالک ؓ نے سر جھکا لیا اور آپ کو پسینہ آگیا۔ پھر آپ نے سراٹھایا اور فرمایا:

الرَّحْمٰنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ كَمَا وَصَفَ نَفْسَمُ 'لا يُقَالُ كَيْفَ؟ وَكَيْفَ عَنْمُ مَرْفُوْعُ رَ رحمن عرش پر مستوى ہے جیسا كہ اس نے خود بیان كیاہے 'یہ نہ كہا جائے كہ

- كيسے؟ (يعنى كيفيت كى نفى كى جائے) اور اللہ سے كيفيت مرفوع ہے (يعنى كيفيت كا لفظ اللہ تعالى - كيسے اليم اللہ تعالى اللہ تعالى

آسی طرح امام ابوبکر بیھقی اور علامہ ابن حجر عسقلانی نئے ولید بن مسلم کے طریق سے نقل کیاہے کہ امام اوز عی 'امام مالک 'امام سفیان ثوری اور امام لیٹ بن سعد سے ان احادیث سے متعلق سوال کیا گیا جن میں اللہ کی صفات کا بیان ہے تو انہوں نے فرمایا:

أمِر و هَاكَمَا جَائَ ت بِلاكَيْفِيَّةٍ

ترجمہ:یہ احادیث جیسے آئی ہیں ویسے بیان کرو کیفیت کے بغیر۔

(کتاب الاسماء والصفات للبیهقی ج2 صـ198،فتح الباری لابن حجر ج13 صـ498 باب و کان عرشہ علی الماء) تو امام مالک سے مروی درج بالاروایات میں'' کیف ''کی باقاعدہ نفی ہے۔

اشکال : جب اللہ تعالی مشابہات مخلوق سے پاک ہیں تو قرآن و حدیث میں ایسے الفاظ کیوں استعمال کئے گئے جو انسان کو وہم میں ڈال دیتے ہیں ؟

جواب: علامہ ابن جوزی نے ''دفع شبہ التشبیہ'' میں لکھا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ انسانی طبیعت پر محسوسات اتنے غالب ہو گئے تھے کہ لوگ محسوسات کے بغیر اپنے اللہ کو سمجھتے نہیں تھے ۔ اسی لئے حضرت موسی علیہ السلام کی قوم نے ان سے عرض کیا تھا: اِجْعَلْ لَنَا اِللہً کَمَا لَهُمْ الْلِهَۃُ (سورہ اعراف 138) کہ ہمارے لئے بھی معبود بنائیے جس طرح ان کے معبود ہیں' اور مشرکین کے سوال ''اللہ تعالیٰ کیا ہے ؟'' کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا :''قُلْ هُوَ اللّٰہ اَحَدُ 0 اللّٰہ اَلمہ اَلمہ دیجئے! اللہ ایک ہے، اللہ بے نیاز ہے ۔

(دفع شبہ التشبیہ للامام ابن الجوزی: ص 107)

## مسئلم استواء على العرش

اہل السنۃ والجماعۃ کے نزدیک ''استواء علی العرش''اللہ تعالیٰ کی صفت ہے جس کے حقیقی معنی اللہ تعالیٰ ہی کو معلوم ہیں اور قرآن مجید میں اس کے ظاہری معنی مراد نہیں ہیں امام بیہقی فرماتے ہیں:

فَامَّاالْأَسْتُواَىُ فَالْمُتَقَدِّمُوْنَ مِنْ اَصِحَابِنَاكَانُوْالاً يُفَسِّرُونْنَهُ وَلاَ يَتَكَلِّمُوْنَ فِيْدِ (كتاب الاسماء والصفات للبيهقي ج2 ص150)

ترجمہ: ''رہا استواء کا مسئلہ تو ہمارے متقدمین حضرات نہ اس کی تفسیر کرتے تھے اور نہ ہی اس میں کوئی کلام فرماتے تھے ۔''

جبكہ غير مقلدين كے ہاں استواء على العرش سے اللہ تعالىٰ كا حساً فوق العرش ہونا مراد ہے ـ

(عقیدہ مسلم از محمد یحیی گوندلوی: ص 219 ، آئیے عقیدہ سیکھئے از طالب الرحمن شاہ ص 39)

فائده: الله تعالى موجود بلا مكان بے

اگر کوئی شخص سوال کرے''اَیْنَ اللہُ ؟'' (اللہ کہاں ہے ؟) تو اس کا جواب یہ دینا چاہیے :''هُوَ مَوْجُوْدٌ بِلاَ مَكَان'' كہ اللہ تعالى بغیر مكان كے موجود ہیں۔ یہ اہل السنت والجماعت كا موقف و نظریہ ہے جس پر دلائل عقلیہ و نقلیہ موجود ہیں:

فائدہ: ''هُوَ مَوْجُودٌ بِلا مَكَانِ'' يہ تعبيرابل علم حضرات كى ہے، اسى ليے طلبہ كو سمجھانے كے ليے ''اللہ تعالى بلا مكان موجو دہے''كہ ديا جاتا ہے۔ عوام الناس چونكہ ان اصطلاحات سے واقف نہيں ہوتے اس ليے اس عقيدہ كو عوامى ذہن كے پيش نظر ''اللہ تعالىٰ حاضر ناظر ہے'' يا''اللہ تعالىٰ موجود ہے'' سے تعبير كر ديا جاتا ہے۔

ابل السنتكر دلائل:

آياتِ قرآنيہ:

آ: وَلِلَّہِ الْمَشْرِقُ وَالْمَعْرِبُ فَايْنَمَا ثُولُواْفَتَمَّ وَجْهُ اللَّهِ (سورۃ البقرۃ: 115)

مشرق و مغرب اللہ تعالی ہی کا ہے ،جس طرف پھر جاؤادھر اللہ تعالیٰ کا رخ ہے۔

وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِيْ عَنِي فَانِي قُرِيْبٌ (سورة البقرة: 186)

جب آپ سے میرے بندے میرے بارے میں پوچھیں تو (کہہ دو کہ ) میں تو تمہارے تر جمہ : پاس ہی ہوں۔

فائدہ: عرش بعید ہے کیونکہ ہمارے اوپر سات آسمان ہیں، ان پر کرسی ہے، کرسی پر سمندر ہے، سمندر کے اوپر عرش ہے۔

(كتاب الاسماء والصفات للامام البيهقي ج 2ص 145)

جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

١: اللهُ الَّذِيْ خَلْقَ سَبْعَ سَمُواتٍ ٢: وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمُوَاتِ وَالأرْضَ ٣: وَ كَانَ عَرْشُهُ

يَسْتَخْفُوْنَ مِنَ النَّاسِ وَلا يَسْتَخْفُوْنَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ اِدْ يُبَيِّتُوْنَ مَا لا يَرْضلي مِنَ الْقُوْلِ (النساء: 108)

ترجمہ:وہ شرماتے ہیں لوگوں سے اور نہیں شرماتے اللہ سے حالانکہ اللہ تعالیٰ ان کے ساتہ ہے جب کہ مشورہ کرتے ہیں رات کو آس بات کا جس سے اللہ راضی نہیں۔
4: اِنَّ رَبِّیْ قُرِیْبٌ مُجِیْبٌ (بود: 61)

ترجمہ: بے شک میرا رب قریب ہے قبول کرنے والاہے۔

وَإِنَّ اهْتَدَيْتُ قَدِمَا يُوْحِلَى اللَّي رَبِّي اِنَّمْ سَمِيْعٌ قَرِيْبٌ (سبا:50)

ترجمہ: اور اگر میں صحیح راستے پر ہوں تو یہ بدولت اس قرآن کے ہے جس کو میرا رب میرے پاس بھیج رہاہے وہ سب کچہ سنتا بہت قریب ہے۔

و نَحْنُ اَقْرَبُ اللَّهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لا تُبْصِرُونَ (سوره واقعہ: 85)

تم سے زیادہ ہم اس کے قریب ہوتے ہیں لیکن تم دیکھتے نہیں۔

7: و نَحْنُ اَقْرَبُ اللَّهِ مِنْ حَبْلُ الْوَرِيْدِ (سوره ق:16)

ہم اس کی شہ رگ سے زیادہ اس کے قریب ہیں۔

### حضرت تهانوی رحمة الله علیه کی عجیب توجیه:

حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کی بڑی عجیب توجیہ فرمائی ہے، فرماتے ہیں:

''مثلاً جو دو کاغذ گوند سے چپکا دیے گئے ہیں وہ ایک دوسرے سے اتنے قریب نہیں بلکہ گوند جو کہ واسطہ ہے وہ زیادہ قریب ہے۔ اللہ تعالیٰ مثال سے پاک ہیں لیکن آخر میں تمہیں کس طرح سمجھاؤں، پس جب اللہ تعالیٰ تمہارے اور تمہاری ہستی کے درمیان واسطہ ہیں تو وہ ہستی سے زیادہ قریب ہوئے۔ اور یہی حاصل تھا تمہارے ساتہ بنسبت تمہاری جان ہونے کا۔ پس تم سے اتنے قریب ہوئے جتنے کہ خود تم بھی اپنے قریب نہیں جیسا کہ گوند کی مثال میں سمجھایا گیا۔ یہ بہت موٹی بات ہے کہ کوئی قیل و قال کی گنجائش نہیں۔''

(خطباتِ حكيم الامت: ج17 ص431 عنوان: اقربيت كا مفهوم)

وَهُوَ مَعَكُمْ آيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ (سوره حديد:4)

تم جہاں کہیں ہو، وہ (اللہ) تمہارے ساته ہے اور جو کچه تم کرتے ہو اللہ اس کو

ُمَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى تَلْتَةٍ اِلاَ هُورَابِعُهُمْ وَلا خَمْسَةٍ إِلاَ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُو ا .

(سوره المجادلة: 7)

كبهى تين آدميوں ميں كوئى سرگوشى ايسى نہيں ہوتى جس ميں چوتها وہ (اللہ) نہ ہو، تر جمہ : اور نہ پانچ آدمیوں کی کوئی سرگوشی ایسی ہوتی ہے جس میں چھٹا وہ نہ ہو، اور چاہے سرگوشی كرنے والے اس سے كم بوں يا زياده، وه جہاں بھى بوں اللہ ان كے ساته بوتا ہے۔

10: المِثْتُمْ مَّنْ فِي السَّمَائِ (سوره ملك:16)

كيا تم كو اس (اللہ تعالى )كا جو آسمان ميں ہے، خوف نہيں رہا۔ ترجمہ:

جب ہم وہ آیات پیش کرتے ہیں جن میں معیت کا ذکر ہے تو غیرمقلدین کہتے ہیں کہ اعترا<u>ض:</u> اس سے ''معیت علمیہ'' مراد ہے مثلاً وَہُو مَعَكُمْ ای عِلْمُہُ مَعَكُمْ، اور اس پر دلیل یہ ایسی آیات پیش

- كر تسر بين: <sup>22</sup> المُ تَعْلَمُ أنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَآئِ وَ الأَرْضِ الآيِمْ (الحج: 70)<sup>24</sup>

# احادیث مبارکہ:

1: عَن ابْنَ عُمَرَ النَّهُ قَالَ رَاى رَسُونْ اللَّهِ فَخَامَةً فِيْ قِبْلَةِ الْمَسْجِدِ وَهُويُصِلِّنِي بَيْنَ يَدَى النَّاسِ فَحَتَّهَا ثُمَّ قَالَ حِيْنَ الْصَرَفَ: إِنَّ إِحَدَكُمْ إِذَا كَانَ فِي الصَّلُوةِ فَإِنَّ اللَّهَ قِبَلَ وَجْهِم فَلاَ يَتَخَمَّنْ اَحَدٌ قِبَلَ وَجْهِم فِي الصَّلُوةِ فَإِنَّ اللَّهَ قِبَلَ وَجْهِم فَلاَ يَتَخَمَّنْ اَحَدٌ قِبَلَ وَجْهِم فِي الصَّلُوةِ فَإِنَّ اللَّهَ قِبَلَ وَجْهِم فَلاَ يَتَخَمَّنْ اَحَدٌ قِبَلَ وَجْهِم فِي الصَّلُوةِ فَإِنَّ اللَّهَ قِبَلَ وَجْهِم فَلاَ يَتَخَمَّنْ اَحَدٌ قِبَلَ وَجْهِم فِي الصَّلُوةِ فَإِنَّ اللَّهَ قِبَلَ وَجْهِم فَلاَ يَتَخَمَّنْ اَحَدُ قِبَلَ وَجْهِم فَلاَ يَتَخَمَّنْ النَّهِ عَن البَصَاقِ في (صحيح البخاري ج1ص104بب النهي عن البصاق في المسجد الخ)

ترجمہ: حضرت ابن عمر روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے مسجد کے قبلہ (کی جانب) میں کچہ تھوک دیکھا اس وقت آپ نے لوگوں کے آگے نماز پڑھ رہے تھے۔ آپ نے اس کو صاف کر دیا ۔اس کے بعد جب نماز سے فارغ ہوئے تو فرمایا: جب کوئی شخص نماز میں ہوتو اللہ تعالیٰ اس کے سامنے ہوتا ہے' لہذا کوئی شخص نماز میں اپنے منہ کے سامنے نہ تھوکے۔

2: عَن ابْنَ عُمَرُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ كَانَ إِذَا اسْتُوَى عَلَى بَعِيْرِه خَارِجًا اِلَى سَفَر كَبَّرَ تَلاَثَا قَالَ: سُبْحَانَ الْذِي سَخَرَ لَنَا بِذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِنِيْنَ وَإِنَّا اللهِ وَإِنَّا اللهُ اللهُ اللهُمَّ نَسْئَلُكَ فِي سَفَرِنَا بِذَا الْبِرِ وَالتَّقُوعَى وَمِنَ اللهُمَّ اللهُمَّ الْنَا اللهُمَّ الْنَا اللهُمَّ الْنَا اللهُمَّ الْنَا اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ هَوِّنْ عَلَيْنَا سَفَرَنَا اللهُ وَاطْوعَنَا بُعْدَنَا 'اللهُمَّ الْنَا الصَّاحِبُ فِي السَّفَر وَالْخَلِيْفَةُ فِي اللهَّوْرَ وَالْخَلِيْفَةُ فِي اللهُ الْحَدِيثِ . (صحيح مسلم ج اص ۴۳۴ باب استجاب الذكر اذاركب دابة)

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمر سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب کہیں سفر پرجانے کے لیے اپنے اونٹ پر سوار ہوتے تو تین بار اللہ اکبر فرماتے پھر یہ دعا پڑھتے :پاک ہے وہ پروردگار جس نے اس جانور (سواری )کو ہمارے تابع کردیا اور ہم اس کو دبا نہ سکتے تھے اور ہم اپنے پروردگار کے پاس لوٹ جانے والے ہیں۔ یااللہ! ہم اپنے اس سفر میں تجہ سے نیکی پرہیز گاری اور ایسے کام جسے تو پسند کرے، کا سوال کرتے ہیں۔ اے اللہ! اس سفر کو ہم پر آسان کردے اور اس کی لمبان کو ہم پر تھوڑا کردے۔ یا اللہ! تو رفیق ہے سفر میں اور محافظ ہے گھرمیں۔

(صحیح مسلم ج 2ص318باب فضل عیادۃ المریض،صحیح ابن حبان ص189،رقم الحدیث269) ترجمہ: حضرت ابوہریرۃ قرماتے ہیں کہ رسول اللہﷺ نے فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ عزوجل ارشاد فرمائیں گے :اے ابن آدم! میں بیمار تھا تو نے میری بیمار پرسی نہیں کی۔ بندہ کہے گا میں آپ کی بیمار پرسی عیادت کیسے کرتا؟ آپ تو رب العالمین ہیں۔ تو اللہ فرمائیں گے کہ میرا فلاں بندہ بیمار تھا' تو نے اس کی بیمار پرسی کرتا تو بیمار پرسی کرتا تو مجھے وہاں پاتا۔

4: آپ صلى اللہ عليہ وآلہ وسلم كا ارشاد گرامى ہے

' أرْحَمُوْا مَنْ فِي الأرْضِ يَرْحَمْكُمْ مَنْ فِي السَّمَائَ-'' (جامع الترمذي ج 2 ص 14 باب ما جاء في رحمة الناس)

ترجمہ: ''تم زمین والوں پر رحم کرو، جو آسمان میں ہے وہ تم پر رحم کرے گا۔ ''

فائدہ: اس حدیث میں اللہ تعالیٰ کا آسمان میں ہونابتلایا گیا ہے ، غیر مقلدین کا عقیدہ کہ اللہ صرف عرش پر ہے ،اس سے باطل ہوگیا۔

 ترجمہ حضرت ابوالدرداء سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو سنا 'آپﷺ فرمارہے تھے ۔ تم میں سے جو شخص بیمار ہویا کوئی دوسرابھائی اس سے اپنی بیماری بیان کرے تو یہ کہے کہ رب ہمارا وہ اللہ ہے جو آسمان میں ہے ۔اے اللہ! تیرا نام پاک ہے اور تیرا اختیار زمین و آسمان میں ہے 'جیسے تیری رحمت آسمان میں ہے ویسے ہی زمین میں رحمت کر۔ ہمارے گناہوں اور خطاؤں کو بخش دے۔ تو پاک لوگوں کا رب ہے۔ اپنی رحمتوں میں سے ایک رحمت اور اپنی شفاؤں میں سے ایک شفاء اس درد کے لیے نازل فرما کہ یہ درد جاتارہے۔

6: عَنْ أَبِيْ سَعِيْدٍ الْخُدْرِيْ يَقُولُ: بَعَثَ عَلِيٌ بْنُ أَبِيْ طَالِبٍ اللَّي رَسُولُ اللَّهِ مِنَ الْيَمَن بِدُهَيْبَةٍ فِيْ آدِيْمٍ مَقْرُوطٍ لَمْ تُحَصِّلُ مِنْ تُرَابِهَا قَالَ فَقَسَمَهَا بَيْنَ آرْبَعَةِ نَقَر بَيْنَ عُيَيْنَةَ بْنِ بَدْر وَاقْرَعَ بْنِ حَابِس وَزَيْدِ الْخَيْلُ وَالرَّابِعِ إِمَّا عَلْقَمَةَ وَإِمَّا عَامِر بْنِ الطَّقْيْلِ فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ أَصِدَابِم كُنَّا نَحْنُ آحَقُ بِهِذَا مِنْ هُؤُلَائَ قَالَ فَبَلْغَ ذَلْكَ النَّبِي فَقَالَ : الْا تَامَنُونِي وَانَا آمِيْنُ مَنْ فِي السَّمَائَ يَاتِيْنِيْ خَبَرُ السَّمَائَ صَبَا حًا وَمَسَاء الحديث ذلك النبي فَقَالَ : الا تَامَنُونِيْ وَانَا آمِيْنُ مَنْ فِي السَّمَائَ يَاتِيْنِيْ خَبَرُ السَّمَائَ صَبَا حًا وَمَسَاء الحديث

ربي و من يخان على بن ابى طالب الخ ، صحيح مسلم ج1ص341باب اعطاء المؤلفة و من يخاف الخ) المخان المؤلفة و من يخاف الخ)

ترجمہ: حضرت ابوسعید خدری ؓ سے مروی ہے حضرت علی ؓ نے یمن سے رسول اللہ ﷺ کے پاس رنگے ہوئے چمڑے کے تھیلے میں تھوڑا سا سونا بھیجا' جس کی مٹی اس سونے سے جدا نہیں کی گئی تھی (کہ تازہ کان سے نکلاتھا)آپ ﷺنے اسے چار آدمیوں عیینہ بن بدر، اقرع بن حابس، زید بن خیل اور چوتھے علقمہ یا عامر بن طفیل کے درمیان تقسیم کردیا، آپ ﷺ کے اصحاب میں سے ایک آدمی نے کہا کہ ہم اس سونے کے ان لوگوں سے زیادہ مستحق ہیں۔ آنحضرتﷺ کو جب یہ بات معلوم ہوئی تو آپ نے فرمایا:کیا تمہیں مجہ پر اعتماد نہیں ہے؟ حالانکہ میں اس ذات کا امین ہوں جو آسمان میں ہے۔ میرے پاس صبح وشام آسمان کی خبریں آتی ہیں۔

فائدہ: اس حدیث میں اللہ تعالیٰ کا آسمان میں ہونا بتلایا گیاہے غیرمقادین کا عقیدہ کہ اللہ عرش پر

ہے اس سے باطل ہوگیا۔

7: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان مبارک نقل کرتے ہیں:

'' 'الوْائَكُمْ دَلَيْتُمْ بِحَبْلِ اِلَى الأرْضِ السُّقْلَىٰ لَهَبَطْ عَلَى اللَّهِ۔ '' (جامع الترمذي ج 2 ص 165 تفسير سورۃ حدید )

ترجمہ: اگر تم ایک رسی زمین کے نیچے ڈالو تو وہ اللہ تعالیٰ ہی کے پاس جائے گی۔

فائدہ: رسی کا زمین کے نیچے اللہ تعالی کے پاس جانا دلیل ہے کہ ذات باری تعالی صرف عرش پر نہیں جیسا کہ غیر مقادین کا عقیدہ ہے بلکہ ہر کسی کے ساته موجود ہے ۔

8: حضرت ابوموسی اشعری سے روایت ہے کہ ہم آیک سفر میں رسول اللہ کے ساتہ تھے 'لوگ اونچی آواز سے تکبیریں کہنے لگے تو آپ شنے ارشاد فرمایا:

ارْبَعُوْاعَلَى انْفُسِكُمْ النَّكُمْ لَيْسَ تَدْعُوْنَ اصمَ وَلا غَائِبًا، اِنْكُمْ تَدْعُونَهُ سَمِيْعا قريبا وَهُوَ مَعَكُمْ "

(صحيح مسلم؛ ج2ص 346باب استحباب خفض الصوت بالذكر)

ترجمہ: ''اپنی جانوں پر نرمی کرو! تم بہرے و عائب کو نہیں پکار رہے ، تم جسے پکار رہے ہو و ہ سننے والا، قریب اور تمہارے ساته ہے۔ ''

#### فائده:

اگر قرب سے مراد ''قرب علمی'' ہوتا تو ''قریباً'' کہنے پر اکتفاء ہو جاتا لیکن ''وَهُوَ مَعَکُمْ'' فرما کر ''قربِ ذاتی'' کی طرف اشارہ فرما دیا۔ اسی طرح اگر مراد صرف ''قربِ وصفی'' ہوتا تو ''اَصمَّ'' کے بعد ''وَلا غَائِبًا'' نہ فرماتے۔

و: حضرت عبداللہ بن معاویہ فرماتے ہیں حضور شے سے پوچھاگیا:

''فَمَا تَرْكِيَةُ الْمَرْئِ نَفْسَهُ يَارَسُولَ اللَّهِ!'' قَالَ: أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ اللَّهُ مَعَهُ حَيْثُمَا كَانَ۔

(السنن الكبرى للبيهقى ج4ص95، 96 باب لاياخذالساعى شعب الايمان للبيهقى ج3ص18 باب فى الزكوة) ترجمہ: آدمى كے اپنے نفس كا''تذكيم'' كرنے سے كيا مرادہے ؟ تو آپ ﷺ نے فرماياكم انسان يہ يقين بنا لے كہ وہ جہاں كہيں بهى ہو اللہ اس كے ساته ہے۔

10: عَنْ عُبَادَ مَ بْنَ الصَّامِتِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ إِنَّ اقْضَلَ الأَيْمَانِ اَنْ تَعْلَمَ اَنَ اللَّهَ مَعَكَ حَيْثُمَا كُنْتَ. (المعجم الاوسط للطبراني ج6ص287رقم الحديث8796)

ترجمہ: حضرت عبادہ بن صامت فرماتے ہیں کہ رسول اللہ اللہ نے فرمایا کہ افضل ایمان یہ ہے کہ تو

# بہ یقین بنا لے کہ اللہ تیرے ساتہ ہے تو جہاں کہیں بھی ہو۔

عقلي دلائل:

1: اللہ تعالیٰ خالق ہے اور عرش مخلوق ہے ، خالق ازل سے ہے ۔اگر اللہ تعالی کو عرش پر مانا جائے تو سوال پیدا ہوگا کہ جب عرش نہیں تھا تو اللہ تعالی کہاں تھے ؟

2: حقیقتاً مستوی علی العرش ہونے کی تین صورتیں ہیں:

الف: اللہ تعالیٰ عرش کے محاذات میں ہوں گے۔

ب: عرش سر متجاوز ہوں گے ۔

اگر عرش کے محاذات میں مانیں تو عرش چونکہ محدود ہے لہذا اللہ تعالیٰ کا محدود ہونا لازم آئے گا 'اور متجاوز مانیں تو اللہ تعالیٰ کی تجزی یعنی تقسیم لازم آئے گی (اور تجزی یعنی تقسیم جسم کی ہوتی ہے اور جسم حادث ہے جبکہ اللہ تعالیٰ کی ذات قدیم ہے) اور اگر عرش سے کم مانیں تو عرش یعنی مخلوق کا اللہ تعالیٰ یعنی خالق سے بڑا ہونا لازم آئے گا 'جبکہ یہ تینوں صورتیں محال اور ناممکن ہیں۔

3: اللہ تعالیٰ خالق ہیں جو کہ غیر محدود ہیں ، عرش مخلوق ہے جو کہ محدود ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ کو عرش پر مانا جائے تو غیر محدود کا محدود میں سمانا لازم آئے گا جو کہ محال ہے۔

4: اگر اللہ تعالیٰ کو عرش پر حقیقتاً مانیں تو حقیقی وجود کے ساته کسی چیز پر ہونا یہ خاصیت جسم کی ہے اور اللہ تعالی جسم سے پاک ہیں کیونکہ ہر جسم مرکب ہوتا ہے اور ہر مرکب حادث ہوتا ہے' جبکہ اللہ تعالیٰ قدیم ہیں۔

5: اگر اللہ تعالیٰ کو حقیقتاً عرش پر مانیں تو عرش اللہ تعالیٰ کے لئے مکان ہوگا اور اللہ تعالیٰ مکین ہوں گے اور ضابطہ ہے کہ مکان مکین سے بڑا ہوتا ہے ، اس عقیدہ سے '' اللہ اکبر'' والا عقیدہ ٹوٹ جائے گا۔

6: اگر اللہ تعالیٰ کا فوق العرش ہونا مانیں تو جہتِ فوق لازم آئے گی اور جہت کو حد بندی لازم
 ہے۔ حد بندی محدود کی ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ غیر محدود ہیں۔

7: حد بندی کو جسم لازم ہے جبکہ اللہ تعالیٰ جسم سے پاک ہے۔

8: اگر اللہ تعالیٰ کو فوق العرش مانیں تو عرش اس کے لئے مکان ہوگا اور مکان اپنے مکین کو محیط ہوتا ہے اور مکین محاط ہوتا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ محیط ہیں محاط نہیں 'قرآن کریم میں ہے :''وکانَ اللہُ بکٰل ؓ شَیْئِ مُحِیْطًا۔''کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز کو محیط ہے۔

مسلک اہل السنت پر اعتراضات کے جوابات:

#### اعتراض نمبر 1:

اگر اللہ تعالیٰ کو ہر جگہ مانا جائے تو کیا اللہ تعالیٰ بیت الخلاء میں بھی موجود ہے ؟ اگر کہیں کہ ''نہیں'' تو ہر جگہ ہونے کا دعویٰ ٹوٹ گیا اور اگر کہیں ''ہے'' تو اللہ تعالیٰ کی بے ادبی ہے۔

جواب نمبر 1: بعض چیزوں کو اجمالاً بیان کریں تو مناسب اور ادب ہے،اگر تفصیلات بیان کریں تو خلاف ادب ہے۔ مثلاً:

مثال نمبر 1: سسر اپنے داماد کو کہے: ''میری بیٹی کے حقوق کا خیال رکھنا ''،تو اجمالاً قول ہونے کی وجہ سے یہ ادب ہے لیکن اگر وہ تمام حقوق ایک ایک کرکے گنوانا شروع کردے تو یہ خلاف ادب ہے۔

اسی طرح ''اللہ تعالیٰ ہر جگہ ہے''یہ آجمالاً کہنا تو مذکورہ قاعدہ کی رو سے درست اور ادب ہے لیکن تفصیلاً ایک ایک جگہ کا جس میں ناپسندیدہ جگہیں بھی شامل ہوں، نام لے کر کہا جائے تو یہ بے ادبی ہونے کی وجہ سے غلط ہوگا۔ لہذا ایسا سوال کرنا ہی غلط، نامناسب اور ناجائز ہے۔

جواب نمبر2: یہ اعتراض تب پیدا ہوتا ہے جب اللہ تعالیٰ کو وجود بمعنی ''جسم'' کے ساته

مانیں جیسے قرآن کریم کو بیت الخلاء میں لیے کر جانا قرآن کی توہین اور بے ادبی ہے حالانکہ ہر۔ حافظ جب بیت الخلاء جاتا ہے تو قرآن اس کے سینے میں موجود ہوتا ہے لیکن بے ادبی نہیں ، کیونکہ قرآن جسم سے پاک ہے، ایسے ہی ہم اللہ تعالیٰ کا جسم ہی ثابت نہیں کرتے تو بے ادبی لازم نہیں آتی ۔

جواب نمبر 3: رمضان مبارک کا مہینہ ہر جگہ مبارک ہے ۔اگر کوئی شخص پوچھے کہ بیت الخلاء میں رمضان ہے یا نہیں ؟ اگر نہیں تو ہر جگہ رمضان نہیں، اگر ہے تو بیت الخلاء میں بابرکت کیسے؟ تو اس کا یہ سوال لغو ہوگا کیونکہ جب رمضان کا جسم نہیں ہے تو ہر جگہ ماننے میں کوئی ہے ادبی نہ ہو گی اور یہ ہر جگہ با برکت ہوگا۔ اسی طرح جب اللہ کا جسم نہیں تو ہر جگہ ماننے میں ہے ادبی نہیں ۔

جواب نمبر 4: (از قلم: عباس خان) فرقہ سلفیہ کہتا ہے کہ اللہ کا علم ہر جگہ ہےتو کیا خیال ہے کہ باته روم میں بھی ہے، یہ اعتراض الٹا ان پر پڑتا ہے۔

#### اعتراض نمبر2:

اگر اللہ تعالیٰ کو ہر جگہ مانیں تو اس سے حلول اور اتحاد لازم آئے گا۔

جواب : حلول اور اتحاد تب لازم آئے گا جب اللہ تعالی کے لئے جسم مانا جائے ' جبکہ اللہ تعالیٰ جسم سے پاک ہیں۔

فائدہ: دو چیزوں کا اس طرح ایک ہونا کہ ہر ایک کا وجود باقی رہے ''اتحاد'' کہلاتا ہے جیسے آملیٹ اور دو چیزوں کااس طرح ایک ہونا کہ ایک چیز کا وجود ختم ہو جائے''حلول'' کہلاتا ہے جیسے شربت۔

جواب نمبر 2: (از قلم: عباس خان) کسی چیز میں حلول کرنا یا کسی چیز کے ساتہ اتحاد کرنا مخلوق کی صفت ہے اللہ مخلوق کی صفات سے پاک ہے۔

اور ان كے اس اعتراض سے معلوم ہوتا ہےكہ يہ لو گ اللہ تعالى كى ذات كو كوئى جسم جيسى كوئى جسم جيسى كوئى چين جسم جيسى كوئى چيز مانتے ہيں جس كے متعلق اگر كہا جائے كہ اگر يہاں ہے تو لازماً اتحاد ہو گا حلول ہو گا۔ يہ بھى اللہ كو نعو ذباللہ ايسا ہى خيال كرتے ہيں اس لئے يہ سوال اٹھاتے ہيں۔

غیر مقلدین کے دلائل اور ان کے جوابات:

## قرآني آيات:

1: الله تعالى ارشاد فرماتے ہيں: ثُمَّ اسْتُورَى عَلَى الْعَرْش. (سوره حديد 4،سوره رعد: 2، طم: 5، سجده: 4)

جواب نمبر 1: اس کا معنی ''عرش پر اللہ کا غالب ہونا'' ہے، جیسا کہ امام بخاری رحمہ اللہ نے اس کا معنی: '' آی عَلاَ عَلَی الْعَرْش'' (صحیح بخاری: کتاب التوحید ،باب وکان عرشہ علی الماء)نقل کیا ہے اور عربی زبان میں ''استوی'' بمعنی ''غالب ہونا'' استعمال ہوتا رہتا ہے۔ ایک شاعر نے بشر بن مروان کی مدح میں یہ شعر کہا تھا:

قدِ اسْتُوكَ بِشْرٌ عَلَى الْعِرَاقِ مِنْ غَيْرِ سَيْفٍ وَ دَمٍ مُهْرَاق

(كتاب الاسماء و الصفات للبيبقى:ج2ص153)

ترجمہ:بشر بن مروان نے بغیر جنگ اور خونریزی کے عراق پر غلبہ پالیا۔ ایک اور شاعر نے کہا:

فَلَمَّا عَلَوْنَا وَ اسْتَوَيْنَا عَلَيْهُم جَعَلْنَابُمُ مَرْعلى لِنَسْرِ وَ طَائِر

(التعليق على كتاب الاسماء و الصفات للبيهقى: ج2ص154)

ترجمہ:جب ہم ان پر چڑھ دوڑے اور ان پر غلبہ پا لیا تو انھیں( ٹکڑے ٹکڑے کر کے)گدھوں اور پرندوں کے کھانے کے لیے چھوڑ دیا۔

اشکال: اگر کوئی کہتے کہ عرش کی کیا تخصیص ہے ،جب کہ اللہ تو آسمان، زمین اور دیگر مخلوقات پر بھی غالب ہے ،تو عرش کو خاص کیوں کیا گیا؟

جواب: عرش کائنات کا مکان آخر ہے تو مکان آخر تک غلبہ بتانے کے لیے عرش کا ذکر -کیا۔ جیسے ایک آدمی کے پاس سائیکل ،موٹٹرسائیکل اور کار ہو تو وہ اپنی ملکیت اور مالی رتبہ بتانے کے لیے یہ کہے : ''میرے پاس کار ہے'' تو اس کا یہ معنی نہیں کہ اس کے پاس سائیکل اور موٹر سائیکل رکھنے کی اہلیت نہیں۔

جواب نمبر 2: اگر استوی علی العرش سے اللہ تعالیٰ کا حقیقتاً عرش پر ہونا مراد لیں تو قرآن كريم كى بہت سارى ان آيات كا ان آيات سے تعارض لازم آتا ہے جن میں اللہ تعالى كے فوق العرش بونے کی بجائے فی السماء یا ہر جگہ ہونے کا ذکر موجود ہے جیسے: 'وَلِلّٰہِ الْمَشْرِقُ وَ الْمَعْرِبُ فَایْنَمَا تُولُو افَتَمَّ وَجْهُ اللّٰہِ'' (سورہ البقرۃ: 115)

ترجمہ: اور مشرق و مغرب سب اللہ ہی کی ہیں، لہذا جس طرف بھی تم رخ کرو گے وہیں اللہ کا رخ

' وَ نَحْنُ اَقْرَبُ اِلْيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ '' (سوره ق:16)

ہم اس کی شہ رگ سُے زیادہ اس کے قریب ہیں۔ ترجمہ :

''اَامِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَائ' (سورۃ الملّک:16) [كياتم كو اس (اللہ تعالىٰ)كا جو آسمان ميں ہے، خوف نہیں رہا ا

وغيره كا اس آيت سے تعارض لازم آتا ہے ' جبكہ قرآن كريم ميں قطعاً تعارض نہيں ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد مبارک ہے:

' وَلُوكَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُ وا فِيْهِ اخْتِلافاً كَثِيْراً ـ ' (سورة النساء: 82)

اگر یہ قرآن اللہ کے علاوہ کسی اور کی طرف سے ہوتا تو لوگ اس میں بہت اختلاف ترجمہ: پاتىر ـ

جواب نمبر 3: بہتر یہ ہے کہ جواب یوں دیا جائے کہ یہ متشابہا ت میں سے ہے اور اس کا معنی اللہ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔اس پر کسی قسم کا اشکال نہ ہوگا اور آیات کا تعارض بھی لازم نہیں آئے گا۔

وہ تمام آیات جن سے اللہ تعالیٰ کا جہتِ علو یعنی جانب ِبلندی کی طرف ہونا ثابت ہوتا ہے <u>:2</u>

> اِ لَيْدِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ (سوره فاطر؛ 10) :1

اسی کی طرف پاکیزہ کلام چڑھتا ہے۔ تر جمہ :

یہ کنایہ حسن قبول سے ہے۔ چنانچہ امام ا بوبکر البیھقی فرماتے ہیں: جواب :

صُعُونُهُ الْكَلِمِ الطّيّبِ وَالصَّدَقَةِ الطّيّبَةِ الى السَّمَائ عِبَارَةٌ عَنْ حُسْن الْقُبُولِ لَهُمّاً.

(كتاب الاسماء والصفات ج2ص168)

کلمات طیبہ اور صدقہ طیبہ کا آسمان کی طرف چڑ ہنا ان کے حسن قبول سے عبارت ہے۔

وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ (سورة الانعام: 18) :2

وہ اپنے بندوں پر غالب ہے ۔ ترجمہ :

غیر مقادین کہ تے ہیں کہ اللہ غالب تب ہو گا جب سب سے اوپر ہو۔

فوقیت سے مراد فوقیتِ حسی نہیں بلکہ فوقیتِ مرتبہ اور فوقیتِ قدرت ہے دلیل اس پر ''وَهُوَ الْقَاهِرُ''ہے جیسے غلام دوسری منزل پر اور آقا پہلی منزل پر ہو توکہتے پھر بھی یہی ہیں کہ آقا اپنے غلام پر غالب ہے۔

المَبِنَّاتُمْ مِّنْ فِي السَّمَائِ (سورة الملك:16) :3

كيا تم كو اس (الله) كا جو آسمانوں ميں ہے، خوف نہيں رہا۔

جواب نمبر1: مَنْ فِي السَّمَائ سے مَنْ عَظْمَ شَائمٌ مراد ہے -

جواب نمبر2: اگر اس کا حقیقی معنی ہی مراد لیں تو پھر بھی یہ غیر مقادین کے موقف فوق علی

تَعْرَجُ الْمَلْئِكَةُ وَالرُّوْحُ النِّهِ (سورة المعارج: 4)

جواب: محل امر مراد ہے کہ وہاں سے فرشتے امر لاتے ہیں۔

بَلْ رَّفَعَهُ اللهُ اللهُ النيم (سورة النساء 158)

ترجمه: بلكم اللم تعالى نر ان كو اپني طرف الله لياـ

القواعد في العقائد

جواب: المام ابو عبداللہ محمد بن احمد القرطبی نے اس آیت کی بہترین تنسیر اور مطلب بیان کیاہے چنانچہ فرمانے ہیں:

''ای السمائ والله تعالی متعالی متعالی عن المكان ''(الجامع لاحكام القرآن للقرطبی ج2ص12) ترجمہ: اللہ تعالی نے حضرت عیسی علیہ السلام كو آسمان كی طرف الله اور اللہ تعالی مكان سے پاك ہے۔

۔ امام فخر الدین رازی فرقہ مُشبہ (جو اللہ تعالیٰ کے لیے اس آیت سے جہت ثابت کرتے ہیں)کی تردید کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

''الْمُرَادُ الْرَقْعُ اللَّي مَوْضِعِ لاَيَجْرِيْ فِيْهِ حُكْمُ غَيْرِ اللَّهِ-''(تفسير الفخر الرازي ج11ص102تحت قولم

تعالى بَلْ رَّفَعَهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: ''رَفَعَہُ اللّٰہُ الّٰیہُ'' سے مراد ایسے مقام کی طرف اٹھانا ہے جہاں غیر اللہ کاحکم نہیں چلتا۔ فائدہ: دنیا میں حقیقی اختیار ہر چیز پر اللہ تعالیٰ کا ہے۔ اگر ظاہری اختیار بندے کا ہو تو نسبت بندے کی طرف ہوتی ہے جیسے زکریا علیہ السلام کا مریم علیہا السلام کا کھانا دینا لیکن جو اللہ کی طرف سے ملے جس میں بندے کو اختیار نہیں تھا اس کو (مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ الْإِسْلامُ) شمید کو جو بعد الموت اختیار چونکہ بندے کے پاس نہیں، اس لیے فرمایا: ﴿إِنَّ الدِّینَ عِنْدَ اللّٰهِ الْإِسْلامُ) شمید کو جو بعد الموت رزق ملتا ہے اس میں بھی بندے کے اختیار کو دخل نہیں ہوتا اس لئے ﴿عِنْدَ رَبّھمْ یُرْزَقُونَ ﴾ فرمایا۔ عرف میں اگر کوئی آدمی اپنے گھر سے دوسرے شہر چلا جائے تو نسبت اس کی طرف ہوتی ہے، مثلاً فلاں بندہ لاہور یا کراچی چلا گیا، لیکن اگر کوئی بندہ دنیا کو چھوڑ کر قبر میں چلا جائے تو نسبت اللہ کی طرف کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے پاس چلا گیا ہے کیونکہ موت میں اختیار اللہ تعالیٰ کا ہے اور لاہور جانے میں ظاہری اختیار بندے کا ہے۔

## احادیث مبارکہ:

1:حضرت معاويه بن الحكم السلمى فرماتر بين:

كَانَتْ لِيْ جَارِيَةٌ تَرْعٰى غَنَمَّالِيْ قِبَلَ آَحُدُوالْجَوَّانِيَّةِ فَاطَّلَعْتُ ذَاتَ يَوْمٍ فَإِذَاالدِّنْبُ قَدْ ذَهَبَ بِشَاةٍ عَنْ غَنَمِهَا وَإِنَا رَجُلٌ مِنْ بَنِيْ آدَمَ السَفُ كَمَايَا سَفُونَ لَكِنِّيْ صَكَّكُتُهَا صَكَّةً فَا تَيْتُ رَسُولَ اللّهِ صلى الله عليه و سلم فَعَظَمَ ذَلِكَ عَلَى قُلْتُ: يَارَسُولَ اللّهِ ! إَفَلا أَعْتِقُهَا ؟ قَالَ : إِنْتِنِيْ بِهَا فَ تَيْتُهُ بِهَا فَقَالَ لَهَا: أَيْنَ اللّهُ؟ قَالَتْ : فِي السَّمَائِ قَالَ مَنْ آنَا؟ قَالَتُ : اللّهُ : اللّهُ عَالَتُ رَسُولُ اللّهِ قَالَ : أَعْتِقُهَا \* فَإِنَّهَا مُؤْمِنَةٌ.

(صحيح مسلم ج1ص203،204باب تحريم الكلام في الصلوة الخ)

ترجمہ: میری ایک باندی تھی 'جو احد اور جو انیہ کی طُرف بکریاں چراتی تھی ۔ ایک دن میں وہاں آنکلا تو دیکھا کہ ایک بھیڑیا ایک بکری کو لیے گیا ہے۔ آخر میں بھی آدمی ہوں مجہ کو بھی غصہ آجاتا ہے ۔میں نے اس کو ایک طمانچہ مارا۔ پھر میں رسول اللہ کے پاس آیا تو رسول اللہ نے نے میرا یہ فعل بہت بڑا قرار دیا۔ میں نے کہایار سول اللہ! کیامیں اس باندی کو آزاد نہ کر دوں؟ آپ نے فرمایا اس کو میرے پاس لیے آؤ۔ میں آپ کے پاس لیے کر گیا۔ آپ نے اس سے پوچھا اللہ کہاں ہے؟ اس نے کہا آس اللہ کے رسول ہیں۔ (یعنی آپ کے واللہ نے بھیجا ہے) تب آپ گنے فرمایا میں کون ہوں؟ اس لیے کہ یہ مؤمنہ ہے۔

جواب نمبر 1: یہ حدیث ضعیف ہے کیونکہ متنا مضطرب ہے۔

(كتاب الاسماء والصفات ج 2ص164 ،، تلخيص الحبير للامام ابن حجر ج 3 ص 223 كتاب الكفارات )

ا ور متن میں اضطراب وجہ ضعف ہوتا ہے۔

(تقریب النووی مع شرحہ التدریب: ص 234)

جواب نمبر2: اگر اس حدیث کو سنداً و متناً صحیح و قابل استدلال مان بھی لیا جائے تو یہ حدیث خود غیر مقلدین کے خلاف ہے کیونکہ ان کا دعوی تو فوق العرش ہونے کا ہے اور اس سے تو اللہ تعالی کا ''فی السماء'' ہونا لازم آتا ہے ۔

جواب نمبر 3: ہر آدمی بقدر عقل مکلف ہوتاہے۔ باندی کا جواب واقع کے مطابق درست نہ تھا' لیکن اس میں عقل ہی اتنی تھی کہ جواب اس کی عقل کے بقدر ہونے کی وجہ سے اس کا ایماندار ہونا تسلیم کرلیاگیا۔ آہا اس سے اللہ کے محض ''فی السماء''ہونے پر استدلال نہیں کیا جا سکتاجیسا کہ حضرت حذیفہ سے روایت ہے کہ نبی کریمﷺ نے ارشاد فرمایا کہ ایک شخص کو موت آئی۔ جب اس کو زندگی کی کوئی امید نہ رہی تو اس نے اپنے گھر والوں سے وصیت کی کہ جب

میں مرجاؤں تو میرے لیے بہت سی لکڑیاں جمع کرکے آگ جلانا اور مجھے اس میں ڈال دینا یہاں۔ تک کہ جب آگ میرے گوشت کو کھالے اور ہڈیوں تک پہنچ جائے تو تم ان ہڈیوں کو پیس لینا اور پھر مجھے( یعنی پسی ہوئی ہڈیوں کو) کسی گرم یا کسی تیز ہوا چلنے والے دن دریامیں ڈال دینا(چنانچہ ایسا ہی کیا گیا)

تُ فَجَمَعَمُ اللّٰمُ قَقَالَ الْمَ فَعَلْتَ؟ قَالَ: مِنْ خَشْيَتِكَ فَغَفَرَلَمُ (صحيح البخارى ج1ص495باب بلا ترجمه، بعد باب حديث الغار)

پھر اللہ تعالیٰ نے اس کو جمع کرکے فرمایاکہ تو نے ایسا کیوں کیا؟اس نے عرض کیاتیرے خوف کی وجہ سے۔ پس خدا نے اس کوبخش دیا۔

اس روایت میں مذکورشخص کا خوفِ خدا کی وجہ سے ایسی خلاف شریعت وصیت کرنا اور پھراس کے گھر والوں کا اس پر عمل کرنا' واقع میں اسے اللہ کے سامنے حاضری سے نہ بچا سکا' لیکن چونکہ اس میں عقل ہی اتنی تھی لہذا اس کا یہ عمل وعذر اس کی عقل کے بقدر ہونے کی وجہ سے قبول کرکے اسے بخش دیاگیا۔ یہاں بھی ایسی خلاف شریعت وصیت کرنے' اس پر عمل اور بوجہ عمل اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش نہ ہونے پر استدلال نہیں کیا جاسکتا۔

2: حضرت ابو ہریرہ سے روآیت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ''یَنْزِلُ اللّٰہُ اِلٰی السَّمَائِ الدُنْیَا کُلَّ لَیْلَۃٍ حَتّٰی یَمْضِی تُلُثُ اللَّیْلِ الْاَوّٰلِ۔''

(صحيح مسلم ج1 ص 258 باب صلوۃ الليل و عدد ركعات النبي ﷺ في الليل الخ)

ترجمہ: ہر رات اللہ تعالی اسمان دنیا کی طرف نزول فرماتے ہیں جب رات کا پہلا تہائی حصہ گزر جاتا ہے۔

اس سے معلوم ہوا اللہ تعالیٰ اوپر ہے۔

جواب نمبر 1: نزول سے مراد نزول رحمت ہے۔

جواب نمبر2: اگر اس کا حقیقی معنی مراد ہو تویہ تمہارے عقیدے کے خلاف ہے کیونکہ جب آسمان پر ہوں گے تو فوق العرش نہیں ہوں گے۔

عقلى دلا ئل :

1: اللہ تعالیٰ عرش پر ہیں اسی لیے تو نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ہم کلام ہونے کے لئے عرش پر بلایا۔

جواب: ہم کلام ہونے کے لئے حضور صلی اللہ علیہ و سلم کو عرش پر بلانا اگر عرش پر ہونے کی دلیل ہے تو حضرت موسی علیہ السلام کو کوہِ طور پر بلانا اللہ تعالیٰ کے کوہِ طور پر ہونے کی دلیل ہے اور ہر نمازی کا مسجد میں جا کر اللہ سے بات کرنا ہر مسجد میں ہونے کی دلیل ہے۔ کلام الٰہی تجلی الٰہی کا نام ہے 'چاہے اس کے ظہور کے لئے انتخاب عرش کا ہو یا کوہ طور کا ہو یا منصور حلاج کی زبان کا ہو۔

٢: بوقت دعا ہاته اوپر كى جانب اللهائے جاتے ہيں جو دليل ہے كہ اللہ تعالىٰ عرش پر ہيں۔

جواب: اللہ تعالیٰ جہت سے پاک ہیں لیکن تمام جہات کو محیط ہے' لیکن بندے کے قابی استحضار کے لئے بعض اعمال کے لئے بعض جہات کا تعین فرما دیتے ہیں۔ جیسے نماز کے لئے جہت کعبہ کو قبلہ قرار دیا اور نہایت اعلیٰ درجہ کے قرب الہی کے حصول کے لئے جہت ارض کو قبلہ قرار دیا اور قرآن مجید میں حکم دیا:''واسْجُدْ وَاقْتَربْ''(اور سجدہ کرو اور ہم سے قریب ہو جاؤ)

فائدہ: ہمارا نظریہ ہے کہ آپ کے جسم اطہر سے لگنے والی مٹی کے ذرات کعبہ سے بھی اعلیٰ ہیں۔ دلیل یہ ہے کہ عظمت کا اظہار تجلیات الہیہ کے ظہور پر ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی ذات گرامی پر سب سے زیادہ تجلیات الہیہ کا ظہور ہوتا ہے۔ اس لیے آپ علیہ السلام کے جسم کو لگنے والی مٹی عرش و کعبہ سے افضل ہے۔

اس پر غیر مقلدین یہ اعتراض کرتے ہیں:

اعتراض: اگر یہ ذرات کعبہ سے بھی اعلیٰ ہیں تو سجدہ کعبہ کی طرف نہ کرو بلکہ روضہ رسول ﷺ کی طرف منہ کر کے کرو۔

جواب نمبر1: ہم کہتے ہیں کہ یہ ضروری نہیں کہ افضل ہی کو قبلہ بنایا جائے۔ اگر آپ کا یہی

ا الصول ہے تو آپ کے ہاں عرش کعبۃ اللہ سے افضل ہے تو آپ نماز میں اپنا منہ عرش کی طرف کی طرف کی طرف کی کیوں نہیں کر لیتے؟؟

جواب نمبر2: كعبه مركز عبادت اور روضه رسول صلى الله عليه و سلم مركز عقيدت

۳: اللہ تعالیٰ کی طرف نسبت کرنے کے لئے عموماً اوپر کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ عرش پر ہیں۔

سننا بے ادبی ہے ۔ جواب نمبر2: اللہ اوپر نہیں بلکہ ''محل امر'' اوپر ہے۔بہر حال اس کی توجہ محل امر کی طرف ہے اور محل امر چونکہ اوپر کی طرف ہے اس لیے اشارہ بھی اوپر ہے۔

#### فائده:

یہاں چند ایک عبارات نقل کرنا ضروری ہے جن کی بنیاد پر یہ سمجھا گیا ہے کہ ''معیت'' سے مراد ''معیت ذاتیہ'' ہے ۔

[ 1 ]: مفتی اعظم پاکستان مفتی محمد رفیع عثمانی حفظہ اللہ رئیس دارلعلوم کراچی نے فرمایا:

''اللہ رب العزت كى ذات تو ايسى عظيم ہے كہ اس كا تصور بھى نہيں كيا جا سكتا اور وہ كسى خاص مقام تک محدود نہيں ہے، كعبہ بيت اللہ ہے تو اس كا يہ مطلب نہيں ہے كہ اللہ تعالىٰ اس كے اندر موجود ہے اس كے سوا كہيں اور موجود نہيں، ايسا نہيں بلكہ وہ تو ہر جگہ ہے۔ قرآن كريم نے فرمايا:

﴿ وَ هُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾

تم جہاں کہیں ہو اللہ تمہارے ساته ہے۔

یعنی تم جہاں بھی ہوتے ہو اللہ تمہارے ساتہ ساتہ ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہر وقت ہمارے ساتہ ہے، اس وقت بھی ساتہ ہے، اس وقت بھی ساتہ ہے، اور میرے ساتہ بھی اور میرے ساتہ بھی اور قرآن کریم میں ارشاد فرمایا گیا:

﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ (سورة ق، آيت نمبر ١٤)

اُور ہم انسان کی شہ رگ سے بھی زیادہ اس کے قریب ہیں۔

انسان کی شہ رگ کتنی قریب ہوتی ہے، جسم کا حصہ ہے لیکن فرمایا کہ ہم ہر انسان کے اس سے بھی زیادہ قریب ہیں۔ تو اللہ رب العزت کی ذاتِ اقدس تو لا محدود ہے وہ کسی خاص مکان کے ساتہ محدود نہیں ہے، کسی خاص مکان کے ساتہ مقید نہیں ہے۔ چنانچہ عرش پر بھی ہے، آپ کے ساتہ بھی ہے اور میرے ساتہ بھی، ہر ایک کے ساتہ ہے اور ہر جگہ ہے۔ مدینہ میں بھی ہے اور مکہ میں بھی۔ ہر آسمان پر ہے، عرش پر بھی ہے اور کرسی پر بھی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہر جگہ ہے تو اس لحاظ سے ہر جگہ ہی افضل ہے۔"

[ماہنامہ البلاغ: ربیع الأول ۱۴۳۴ه/فروری۲۰۱۴ء ص21 خطاب حضرت مولانا محمد رفیع عثمانی) حکیم الامت حضرت مولانا محمد اشرف علی تھانوی سے کسی نے معیت وقربِ خداوندی کے بارے میں سوال کیا' جس کا آپ نے جواب دیا۔ سوال وجواب کا عبارت من وعن نقل کی جاتی ہے۔

الجواب: لمَّا كَانَ المُتَبَادَرُ عِنْدَ الْعَامَّةِ مِنَ الْمَعِيَّةِ الدَّاتِيَّةِ هِيَ الْمَعِيَّةُ الْجِسْمَانِيَّةُ ابْطلها الْعُلْمَآئُ وَكَفَّرَ

(بوادر النوادر ازحضرت تهانوی ص 50، 51)

ترجمہ: مسئلہ: اللہ تعالیٰ نے فرمایا:ہم اس کی شہ رگ سے زیادہ اس کے قریب ہیں ۔ایک اور مقام پر فرمایا:اور وہ اللہ تعالیٰ کا قرب ذات اور وصف دونوں کے اعتبار سے ہے اور بعض یہ کہتے ہیں کہ قرب فقط وصف کے اعتبار سے ہے۔ان میں سے کس کا موقف درست ہے اور کون حق پر ہے؟اور اگر اللہ تعالیٰ بالذات قریب ہو تو کیا عرش پر مستوی ہوتے ہوئے قریب ہوگا یا نہیں؟پھر جو لوگ قربِ وصفی کے قائل ہیں وہ قرب ذاتی کے قائلین کے بارے میں یہ کہتے ہیں کہ یہ لوگ قرب ِذاتی کے قول کی وجہ سے کافر ہیں تو جس شخص نے کہاکہ قر ب ذاتی ہے' کیا اس شخص کو کافر کہناجائز ہے یا نہیں؟

الجواب: تونکہ "معیت ذاتیہ" کہنے سے عوام کا ذہن فوراً "معیت جسمانیہ" کی طرف جاتا ہے اس لیے علماء نے ایسا کہنے سے روک دیا اور بعض علماء نے معیت ذاتیہ کے قائلین کو کافر تک کہہ دیا اور اگر معیت ذاتیہ سے مراد "معیت بلاکیف" ئی جائے تو اس نظریہ کا قائل ہونے میں کوئی حرج نہیں 'اور معیت غیر متکیفہ کو استواء (علی العرش) کے ساته جمع کرنا ممتنع بھی نہیں ہے ، اس لیے کہ ذات باری تعالیٰ متناہی نہیں اور معیت متکیفہ نہیں' اور جو شخص معیت بلا کیفیت کے اعتقاد پر قدرت نہ رکھتا ہو تو اس کے لئے بہتر یہی ہے کہ وہ معیت وصفیہ ، یعنی علمیہ کاقائل ہو جائے۔ اس تقریر سے سا رے سوال ختم ہوگئے اور سارے اشکالات حل ہوگئے اور تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جو بڑا ہے اور ہر مکان اور خیال سے پاک ہیں۔

[۳]: حضرت مجدد الف ثانی فرماتے ہیں:

''آگاہ ہو کہ فوق العرش کا ظہور تجھے وہم میں نہ ڈالے کہ حضرت حق سبحانہ و تعالی کا مقام و قرار عرش کے اوپر ہے اور جہت و مکان اس کے لئے ثابت ہے ۔ تَعَالَى اللّٰہُ عَنْ ذَلِکَ وَ عَمًا لاَ يَلِيْقُ بِجَنَابَ قَدُسْم تَعَالَى ( اللہ تعالى کى پاک ذات ایسى باتوں سے جو اس کے لائق نہیں ہیں، بر تر اور باند ہے )''

(مكتوبات امام رباني ً ج 2 ص 53)

مزید فرماتے ہیں:

''اور یہ بھی مناسب نہیں کہ حق تعالیٰ کو عرش کے اوپر جانیں اور فوق کی طرف ثابت کریں۔ کیونکہ عرش اور اس کے ماسوا سب کچه حادث اور اسی کا پیدا کیا ہوا ہے ۔ مخلوق و حادث کی کیا مجال ہے کہ خالق قدیم کا مکان اور جائے قرار بن سکے ۔''

(مكتوبات امام رباني بج 2ص 225)

[ $^*$ ]: قطب الارشاد حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی فرماتے ہیں:

''حق تعالی باوجود وراء الوراء کے قریب عبد کے ہے '' وَهُو َمَعَکُمْ اَیْنَمَا کُنْتُمْ'' ایسے تشاویش کی ضرورت نہیں اور '' مَعَکُمْ'' علم سے معیت تعبیر کرنا کچه حاجت نہیں ''هُو'' ضمیر ذات ہے جہاں علم وہاں ذات۔ پس تکلف کی کیا حاجت ہے ؟ حق تعالی فوق، تحت سے بری ہے۔ فوق اور تحت اور ہر جاموجود ہے عروج روح و قلب کا فوق کی جانب اس خیال سے نہیں ہے کہ حق تعالی فوق العرش ہے۔ نہیں سب جگہ ہے قلب مومن کے اندر بھی ہے پس فوق کا خیال مت کرو۔'' (مکاتیب رشیدیہ ص 42)

[ ]: حضرت مولانا محمود الحسن گنگوہی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"خدا ہر جگہ موجود ہے۔"

(ملفوظات فقيم الامت: ج2 ص14)

[7]: عارف باللہ حضرت اقدس مولانا شاہ حکیم محمد اختر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

''بس ایک بات عرض کرتا ہوں، بعض لو گ مخلوق کے سامنے گناہ سے بچتے ہیں، دو چار دوست بیٹھے ہوں ہاں ان کے سامنے گناہ نہیں کرتے کیونکہ مخلوق کے سامنے ذلیل ہو جائیں گے یا مخلوق ان سے انتقام لے سکتی ہے، لیکن میں یہ پوچھتا ہوں کہ جس خلوت اور تنہائی میں انسان گناہ

القواعد في العقائد

کرتا ہے اس وقت خدا اس کے سات ہے یا نہیں ؟تو مخلوق زیادہ طاقتور یا خالق زیادہ طاقتور ہے؟
بڑی طاقت کے سامنے تو گناہ کرتے خوف نہ لگا اور کمزور مخلوق کے ڈر سے گناہ چھوڑ رہا ہے! اللہ تعالی فرماتے ہیں وَ هُوَ مَعَکُمْ اَیْنَمَا کُٹٹمْ جہاں بھی تم ہو اللہ تمہارے ساتہ ہے۔اتنی عظیم الشان والا ہمارے، آپ کے حجروں اور کمروں میں ساتہ ہے، کوٹھڑیوں میں ساتہ ہے، لیکن انسان کی فطرت دیکھیے کہ چند انسان اس کو دیکہ رہے ہوں تو وہاں گناہ سے بچتا ہے اور پھر گناہ کے لیے تنہائی تلاش کرتا ہے، راستے بند کرتا ہے ، دروازے بند کرتا ہے کہ کوئی دیکہ نہ لے لیکن وہ ذات پاک جو مخلوق سے بے شمار گنا عظیم الشان اور عظیم القدرۃ ہے وہ وہیں ساتہ میں ہے ،وَ هُوَ مَعَکُمْ

(ابل الله اور صراط مستقيم، سلسله مواعظ حسنه نمبر 21، ص11،12)

[۷]: شيخ الاسلام مفتى محمد تقى عثمانى صاحب سورة البقرة آيت نمبر 115 كى تشريح ميں لكهتر بين:

"مشرق و مغرب سب اللہ كى مخلوق اور اس كى تابع فرمان ہيں، اللہ تعالىٰ كسى ايک جہت ميں محدود نہيں، وہ ہر جگہ موجود ہے چنانچہ وہ جس سمت كى طرف رخ كرنے كا حكم دے دے بندوں كا كام يہ ہے كہ اسى حكم كى تعميل كريں۔"

(آسان ترجمہ: ج1 ص90)

# اسماء بارى تعالى :

اسماء باری دو قسم پر بین -[۱]: ذاتی [۲]: صفاتی

## <u>چند فوائد :</u>

فائدہ نمبر 1: اللہ تعالی کے صفاتی ناموں کو ''اسماء حسنی'' کہتے ہیں۔

فائدہ نمبر 2 : قرآن و حدیث میں وارد تمام اسماء الہیہ کا اللہ تعالیٰ کی ذات کے لئے استعمال کرنا جائز ہے اور جو اسماء قرآن و حدیث میں وارد نہیں امام ابو الحسن اشعری کے نزدیک ان کا استعمال ذات باری کے لئے ناجائز ہے 'جبکہ امام فخر الدین رازی اور امام غزالی کے نزدیک ذات باری کے لئے ان کا استعمال بطور اسم کے ناجائز اور بطور وصف کے جائز ہے ۔مثلا ''یا قدیم'' نہیں کہ سکتے البتہ ''اللہ قدیم ''کہہ سکتے ہیں۔

فائدہ نمبر 3: ہر زبان میں ذاتِ باری کے لئے ذاتی نام مقرر ہے ۔ ان کا استعمال اسی زبان میں ذات باری کے لئے جائز ہے۔ جیسے اردو اور فارسی میں ''خدا'' اور انگریزی میں''God'' ( بڑی 6کے ساته) البتہ کفار میں ذات باری کے لئے استعمال ہونے والے اسماء کے بارے میں جب تک یہ تحقیق نہ ہو کہ یہ ذاتی ہیں یا صفاتی یا صفات میں سے کس صفت کی ترجمانی کرتے ہیں 'اس وقت تک اس کے استعمال سے احتراز کرنا چاہیے۔ جیسے فارسی میں ''اہرمن '' اور ''یزدان''۔ ''اہر من'' کا معنی ''شر کا خدا''

فائدہ نمبر 4: حدیث ابو ہریرہ ؓ: ''اِنَّ لِلَّہِ تَعَالَی تِسْعَۃً وَ تِسْعِیْنَ اسْمًا ' مِائَۃً اِلاً وَاحِدَۃً، مَنْ اَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّۃَ (جامع الترمذی ج 2 ص 190کتاب الدعوات ) میں وارد تمام اسماء حسنی کا حصر نہیں بلکہ ننانوے ناموں کا تذکرہ بطور فضیلت کے ہے 'یعنی جو بندہ اللہ تعالیٰ کے ان ننانونے اسماء کو یاد کرے گا اللہ تعالیٰ اس کو اپنے فضل سے جنت عطا فرمائیں گے۔

## فائدہ نمبر 5: ننانوے اسماء حسنی :

''هو الله الذي لا اله الا هو الرَّحمٰن الرَّحيم المَلِک القُدُوس السَّلام المؤْمن المُهَيْمِن العزيز الجبَّار المتَكبّر الخالق الباريء المصور الغقَّار القهَّار الوهَّاب الرزَّاق الفَتَّاح العليم القابض الباسط الخافض الرافع المُعِنُّ المُذِلُ السميع البصير الحَكم العَدْل اللطيف الخبير الحليم العظيم الغفور الشكور العَلِيُّ الكبير الحفيظ المُقِيْت الحكيم الوَدُود المجيد الباعث الشهيد الحَقُ الوكيل القوي المتين الولِيُ الحميد المُحْصِي المُبْدِئُ المُعِيد المُمِيْت الحَيُ القيُّوم الواجد الماجد الواحد الاحدالصمَد القادر المُقتَّدر المُقدِّم المُؤخِّر الاول الآخِر الظاهر الباطن الوالي المُتَعَلى البَرُ التوَّاب المُئتَّقِم العَفُو الرَّوُف مالكُ الملك ذو الجلال والا كرام المُقسِط الجامع الغَنِيُّ المُغنِي المانع الضارُ النافع النور الهادي البديع الباقي الوارث الرشيد الصبور. ''

فائدہ نمبر 6: بواسطہ اسماء حسنی دعائے مستجاب کا مجر ب طریقہ:

فائدہ نمبر 7: اسماءِ حسنیٰ کو ''یا'' حرفِ ندا اور بغیر حرفِ ندا کے 'دونوں طرح پڑھنا بلا کراہت درست اور جائز ہے۔

فائدہ 8: اسمائے حسنی میں سے کون سے اسماء بندوں کے لیے استعمال کے جاسکتے ہیں۔ اس بارے میں شیخ الاسلام حضرت اقدس مولانامفتی محمد تقی عثمانی صاحب دامت برکاتہم کی تحقیق نہایت ہی قابل قدر ہے اور ہماری نظر میں اہل علم حضرات کے لیے کافی وافی ہے فتاوی عثمانی سے من و عن نقل کی جاتی ہے۔

عثمانی سے من وعن نقل کی جاتی ہے۔

''سوال: آج کل عموماً باری تعالیٰ کے اسمائے حسنیٰ کے ساته'' عبد'' کے اضافے کے ساته نام رکھے جاتے ہیں' مگر عموماً غفلت کی وجہ سے مسمّی کو بدون'' عبد'' کے پکار اجاتاہے' حالانکہ بعض اسماء باری تعالیٰ کے ساته مخصوص ہیں 'مثلا عبدالرزاق وغیرہ' اندریں احوال اپنی جستجو کے مطابق فیض الباری ج: ۴ ص: ۴۲۳ سے اسمائے حسنی درج کر رہا ہوں، تحقیق فرمائیں کہ کون سے اسماء باری تعالیٰ کے ساته مخصوص ہیں' کہ ان کو بدون'' عبد'' کے مخلوق کے لیے استعمال کرنا گناہ کبیرہ ہے' اگر ان کے علاوہ اور کوئی اسماء ہوں تو وہ بھی درج فرمائیں مع تحقیق کے' نیز اسماء کے شروع یا آخر میں ''محمد'' یا'' احمد'' یا'' اللہ'' کا اضافہ کیسا ہے ؟مثلاً محمد متکبر، خالق احمد، محمد اللہ، احمد رزاق۔

الله ، الرحمن ،الرحيم، الملك، القدوس، السلام، المؤمن المهيمن ،العزيز، الجبار،المتكبر، الخالق، البارئ، المصور، الغفار، القهار،التواب، الوهاب ،الخلاق،الرزاق، الفتاح ،الحليم،العظيم،الواسع، الحكيم،الحي، العكيم،الحي، التعليم،العظيم،الواسع، المحيط،القدير،المولي،النصير،الكريم،الرقيب،القريب،المجيب،الحفيظ،المقي تالودود،المجيد،الوارث،الشهيد،الولي،الحميد،الحق،المبين،الغني، المالك،القوى، المتين،الشديد، القادر، المقتدر،القابر،الكافي،الشاكر، المستعان،الفاطر، البديع،الفاخر،الاول، الآخر، الظاهر، الباطن،الكفيل، الغالب، الحكم، العالم،الرفيع،الحافظ، المنتقم، القائم، المحيى، الجامع، المليك، المتعالى ،النور ، الهادى، الغفور،الشكور،العفو، الرؤوف، الاكرام، الإعلى، البر، الخفى، الرب الالم، الاحد، الصمد، الذي لم يلد، ولم يكن لم كفوااحد.

جواب: کسی کتاب میں یہ تفصیل تو نظر سے نہیں گزری کہ کون کون سے اسمائے حسنی صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لیے مخصوص ہیں' او رکون سے اسماء کا اطلاق دوسروں پر ہوسکتاہے' لیکن مندر جہ ذیل عبارتوں سے اس کا ایک اصول معلوم ہوتاہے:۔

تفسير روح المعانى ميں علامہ آلوسى لكهتے ہيں: '' وَذَكَرَ غَيْرُوَاحِدٍ مِنَ الْعُلْمَآئَ اَنَّ بَاذِهِ الْاَسْمَائَ...تَنْقَسِمُ قِسْمَةٌ اُخْرِلَی اِلّٰی مَا لاَیَجُوْزُ اِطْلاَقْہُ عَلٰی غَیْرِم سُبْحَانَہُ وَتَعَالَیٰ كَا لِلّٰہِ وَالرَّحْمُلٰ وَمَا یَجُوْزُ کَالرَّحِیْمِ وَالْکَرِیْمِ '' (روح المعانی ج:9ص123 طبع مکتبہ رشیدیہ لاہور)

اور رد مختار میں ہے:

''وَجَازَ التَّسْمِيَّةُ بَعَلِيَّ وَرَشِيْدٍ مِنَ الأَسْمَآئِ الْمُشْتَرِكَةِ وَيُرَادُ فِيْ حَقِّنَا غَيْرُمَايُرَادُ فِيْ حَقِّ اللّهِ تَعَالَىٰ وَفِيْ رَدِّ الْمُحْتَارِ: اللّذِيْ فِي التَّاتَرْخَانِيَّةِ عَنِ السِّرَاحِيَّةِ التَّسْمِيَّةُ بِاسْمٍ يُوْجَدُ فِيْ كِتَابِ اللّهِ تَعَالَىٰ كَا لْعَلِيّ وَالْمَدِيْعِ جَائِزَةٌ الْح'' وَالْكَبِيْرِ وَالْرَشِيْدِ وَالْبَدِيْعِ جَائِزَةٌ الْح''

(شامي ج:5ص:268)

وَفِى الْفَتَاوِى الْهِنْدِيَّةِ: النَّسْمِيَّةُ بِاسْمٍ لَمْ يَدْكُرْهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ فِىْ عِبَادِم وَلاَ ذَكَرَهُ رَسُولُ اللَّهُ فَ وَلاَ اسْتَعْمَلَمُ الْمُسْلِمُونَ تَكَلِّمُوْا فِيْم وَالأَوْلِى اَنْ يَفْعَلَ كَذَافِى الْمُحِيْطِ (فَتَاوَىٰ عَالَمُكَيْرِيه صَـــ362حظر واباحت باب22)

اورحضرت مولانا مفتى محمد شفيع صاحب تحرير فرماتر بين:

اسماء حسنی میں بعض نام ایسے بھی ہیں جن کو قرآن وحدیث میں دوسرے لوگوں کے لیے

22

بھی استعمال کیا گیاہے اور بعض وہ ہیں جن کو سوائے اللہ تعالیٰ کے کسی اور کے لیے استعمال کرنا قرآن وحدیث سے ثابت کرنا قرآن وحدیث سے ثابت ہے وہ نام تو اوروں کے لیے بھی استعمال ہوسکتے ہیں جیسے رحیم، رشید، علی، کریم، عزیز وغیرہ۔ اور اسمائے حسنیٰ میں سے وہ نام جن کا غیر اللہ کے لیے استعمال کرنا قرآن وحدیث سے ثابت نہیں وہ صرف اللہ تعالیٰ کے لیے مخصوص ہیں، ان کو غیرا اللہ کے لیے استعمال کرنا الحادِ مذکورمیں داخل اور ناجائز وحرام ہے۔(معارف القرآن ج: ۴ص: ۱۳۲ سورہ اعراف :۱۸)

ان عبارتوں سے اس بارے میں یہ اصول مستنبط ہوتے ہیں۔

نمبر 1: وه اسمائے حسنی جو باری تعالی کے اسم ذات ہوں یا صرف باری تعالی کی صفات مخصوصہ کے معنی ہی میں استعمال ہوتے ہوں' ان کا استعمال غیر اللہ کے لیے کسی حال جائز نہیں'مثلاً: اللہ، الرحمٰن ، القدوس، الجبار ، المتکبر ، الخالق، الباری ٔ ، المصور ، الرزاق ، الغفار ، القہار ، التواب ، الوہاب ، الخلاق ، الفتاح ، القیوم ، الرب ، المحیط ، الملیک ، الغفور ، الاحد ، الصمد ، الحق ، القادر المحیی ۔

نمبر 2: وہ اسمائے جو باری تعالیٰ کی صفات خاصہ کے علاوہ دوسرے معنی میں بھی استعمال ہوتے ہیں اور دوسرے معنی کے لحاظ سے ان کا اطلاق غیر اللہ پر کیاجاسکتاہو 'ان میں تفصیل یہ ہے کہ اگر قرآن وحدیث' تعامل امت یا عرفِ عام میں ان اسماء سے غیرا للہ کا نام رکھنا ثابت ہوتو ایسا نام رکھنے میں مضائقہ نہیں' مثلاً: عزیز' علی' کریم' رحیم' عظیم، رشید، کبیر، بدیع، کفیل، ہادی' واسع، حکیم و غیرہ اور جن اسمائ حسنی سے نام رکھنا نہ قرآن وحدیث سے ثابت ہو اور نہ مسلمانوں میں معمول رہاہو، غیر اللہ کو ایسے نام دینے سے پرہیز لازم ہے۔

نمبر 3: مذکورہ دواصولوں سے اصول خود بخود نکل آیا کہ جن اسمائے حسنیٰ کے بارے میں یہ تحقیق نہ ہوکہ قرآن وحدیث 'تعامل امت یا عرف میں وہ غیر اللہ کے لیے استعمال ہوئے ہیں یا نہیں؟ ایسے نام رکھنے سے بھی پرہیز لازم ہے 'کیونکہ اسمائے حسنیٰ میں اصل یہ ہے کہ ان سے غیر اللہ کانام رکھنا جائز نہ ہو 'جواز کے لیے دلیل کی ضرورت ہے۔

ان اصولوں پرتمام اسمائے حسنی کے بارے میں عمل کیاجائے 'تاہم یہ جواب چونکہ قواعد سے لکھاہے اور ہر ہرنام کے بارے میں اسلام کی کوئی تصریح احقرکو نہیں ملی، اس لیے اگر اس میں دوسرے اہل علم سے بھی استصواب کرلیاجائے تو بہترہے۔واللہ سبحانہ اعلم

(فتاوی عثمانیہ ص52، 53)

فائدہ نمبر 9: مسئلہ صفات کو دلائل کے ساته سمجھنے کے لئے مندرجہ ذیل کتب کا مطالعہ نہایت مفید ہے ۔

1: كتاب الا سماء والصفات المام بيهقى 2: دفع شبه التشبيه المام ابن جوزى

3: ايضاح الدليل بدر الدين ابن الجماعة 4: المسامره مع المسايره ابن البمام

5: اشارات المرام المام بياضى 6: شرح المقاصد علام تفتازانى

7: شرح مواقف مير سيد شريف جرجاني فلل الكائنات شيخ محمود سبكي كل التحاف الكائنات شيخ محمود سبكي كالكا

9: مقالات الكوثرى ـ شيخ زابد الكوثري ملا: اساس التقديس ـامام فخر الدين الرازي آ

11: تمبيد الفرش في تحديد العرش- مولانا محمد

اشرف على تهانوي

#### بسم اللہ الرحمٰن الرحيم

# مرد و عورت کی نماز میں فرق

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

# دعوى ابل السنة والجماعة:

مرد و عورت کے طریقہ نماز میں فرق؛ احادیث وآثار، اجماع امت اور ائمہ اربعہ کے اقوال سے ثابت ہے۔

# دعوی غیر مقلدین:

1: یو نس قریشی صاحب لکھتے ہیں:

شریعت محمدیہ میں مردو عورت کی نماز میں کوئی فرق نہیں بلکہ جس طرح مرد نماز پڑ ھتا ہے اسی طرح عورت کو بھی پڑ ھنا چاہیے۔

(دستور المتقى ص151)

# 2: حکیم صادق سیالکوٹی صاحب لکھتے ہیں:

عورتوں اور مردوں کی نماز کے طریقہ میں کوئی فرق نہیں... پھر اپنی طرف سے یہ حکم لگانا کہ عورتیں سینے پر ہاته باندھیں اور مرد زیر ناف اور عورتیں سجدہ کرتے وقت زمین پر کوئی اور ہیئت اختیار کریں اور مرد کوئی اور ... یہ دین میں مداخلت ہے۔ یاد رکھیں کہ تکبیر تحریمہ سے شروع کر کے السلام علیکم و رحمۃ اﷲ کہنے تک عورتوں اور مردوں کےلئے ایک ہیئت اور شکل کی نماز ہے۔ سب کا قیام، رکوع، قومہ، سجدہ، جلسہ استراحت، قعدہ اور ہر ہر مقام پر پڑھنے کی دعائیں یکساں ہیں۔ رسو ل االلہ صلی االله علیہ وسلم نے ذکور واناٹ کی نماز کے طریقہ میں کوئی فرق نہیں بتایا۔ (صلوۃ الرسول ص190، ص191)

3: مرد و عورت كے طريقہ نماز ميں كوئى فرق نہيں- (عورتوں كا طريقہ نماز از صلاح الدين يوسف،عورت اور مرد كے طريقہ نماز ميں كوئى فرق نہيں از حافظ محمد ابراہيم سلفى)

# دلائل ابل السنت و الجماعت

# تكبير تحريمہ كے وقت ہاته اللهانے ميں فرق:

## مرد:

فتاوی عالمگیریہ میں ہے:

وَكَيْفِيَّتُهَا إِذَا أَرَادَ الدُّخُولَ في الصَّلاَةِ كَبَّرَ وَرَفَعَ يَدَيْهِ حِذَاءَ أَدُنَيْهِ حتى يُحَاذِيَ بِإِبْهَامَيْهِ شَحْمَتَيْ أَدُنَيْهِ وَبِرُءُوسِ الأَصنَابِعِ فُرُوعَ أَدُنَيْهِ. (الفتاوى الهندية: ج1 ص80)

کہ مرد تکبیر تحریمہ کے وقت اپنے ہاته کانوں کے برابر اس طرح اٹھائے کہ انگوٹھے کانوں کی لو کے برابر اور ہاتھوں کی انگلیوں کے سرے کانوں کے اوپر والے حصہ کے برابر ہو جائیں۔

اس طرح گٹے بھی کندھوں کے برابر ہو جائیں گے۔

## <u>دلائل:</u>

1: عن مالك بن الحويرث رضى الله عنه أنه رأى نبي الله صلى الله عليه وسلم... وقال حتى يحاذي بهما فروع أذنيه.

(صحيح مسلم: ج1ص168باب استحباب رفع اليدين في تكبيرة الاحرام)

ترجمہ: حضرت مالک بن حویرث رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے نبی پاک صلّی اللہ علیہ وسلم کو (نماز پڑھتے ہوئے) دیکھا۔ (جب آپ نے تکبیر تحریمہ کہی تو) آپ کے دونوں ہاته کانوں کے اوپر والے حصے کے برابر ہو گئے۔ کے اوپر والے حصے کے برابر ہو گئے۔ 2: عَنْ وَائِل بْن حُجْرٍ قَالَ اِنْہُ رَائَ النّبِیُّ صلی اللہ علیہ وسلم اِذا افْتَتَحَ الصّلُاوۃ رَفَعَ یَدَیْہِ حَتی تَکَادَ

2: عَنْ وَائِلَ بْنِ حُجْرٍ قَالَ اِنَّہُ رَاَى ً النَّبِيُّ صلى اللہ عليہ وسلم اِذَا اڤتَتَحَ الصَّلُلوۃَ رَفَعَ يَدَيْہِ حَتَىّ تَكَادَ اِبْهَامَاهُ تُحَاذِيْ شَحْمَۃَ اُدُنَيْہِ َ (سنن النسائی ج 1ص141 باب موضع الابهامین عند الرفع)

ترجمہ: حضرت وائل بن حُجر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے جب نماز شروع فرمائی تو دونوں ہاتھوں کو اٹھایا یہاں تک کہ آپ کے دونوں انگوٹھے آپ کے کانوں کی لو کے برابر ہو گئے۔

5. فَقَالَ اَبُوْ حُمَيْدِ السَّاعِدِيُّ رضى الله عنهما اَنَا كُنْتُ اَحْفَظُكُمْ لِصَلَوْمِ رَسُوْلِ اللَّهِ صلَّى اللّه عليه و سلم -رَا يُتُهُ إِذَا كَبَّرَ جَعَلَ يَدَيْهِ حَدُقَ مَنْكَبَيْهِ الخ

(صحيح البخارى: ج1ص114 صحيح ابن خزيمة؛ ج1ص298

ترجمہ: حضرت ابوحمیدساعدی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ''میں تم سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز پڑ ھنے کے طریقے کو زیادہ یاد رکھنے والا ہوں۔'' پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نماز پڑ ھنے کے طریقے کو بیان کیا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا جب تکبیر تحریمہ کہی تو اپنے ہاتھوں کو اپنے کندھوں کے برابر اٹھایا۔''

#### فائده:

ان روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے کانوں کے اوپر والے حصے کے برابر، کانوں کی لو کے برابر اور کندھوں کے برابر ہاته اٹھائے ہیں۔ مردوں کے ہاته اٹھانے کا طریقہ جو احناف بیان کرتے ہیں اس سے تینوں روایات پر یوں عمل ہو جاتا ہے کہ مرد اپنے ہاته اس طرح اٹھائے کہ ہاتھوں کی انگلیوں کے سرے کانوں کے اوپر والے حصہ کے برابر، انگوٹھے کانوں کی لو کے برابر اور گٹے کندھوں کے برابر ہو جائیں۔

#### <u> عورت:</u>

المرأة ترفع يديها حذاء منكبيها، وهو الصحيح لأنه أسترلها.

(فتح القدير لابن الهمام: ج1ص246)

ترجمہ: تکبیر تحریمہ کے وقت عورت اپنے کندھوں کے برابر اپنے باته اٹھائے، یہ صحیح تر ہے کیونکہ اس میں اس کی زیادہ پر دہ پوشی ہے۔

اس کا طریقہ یہ ہو گا کہ ہاتھوں کی انگلیوں کے سرے کندھے تک ہو جائیں گے اور گٹے سینے کے برابر، یوں دلائل میں آنے والی روایات میں تطبیق بھی ہو جائے گی۔

# <u>روایت نمبر 1:</u>

عَنْ وَائِلَ بِن حُجْرٍ، قَالَ: جِنْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ... فَقَالَ لِي رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ... فَقَالَ لِي رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:يَا وَائِلُ بِن حُجْرٍ، إِذَا صَلَيْتَ فَاجْعَلْ يَدَيْكَ حِذَاءَ أَدُنَيْكَ، وَالْمَرْأَةُ تَجْعَلُ يَدَيْهَا حِذَاءَ تَدْيَيْهَا.

(المعجم الكبير للطبراني: ج9ص144رقم1749، مجمع الزوائد: ج9 ص624 رقم الحديث1605، البدر المنير لابن الملقن:ج3ص463)

ترجمہ: حضرت وائل بن حجر رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا (درمیان میں طویل عبارت ہے، اس میں ہے کہ) آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے مجھے ارشاد فرمایا: اے وائل! جب تم نماز پڑھو تو اپنے دونوں ہاته کانوں تک اٹھاؤ اور عورت اپنے دونوں ہاته اپنی چھاتی کے برابر اٹھائے۔

#### <u>اعتراض:</u>

روایت کی سند میں ایک راویہ ام یحییٰ بنت عبد الجبار مجہول ہے کیونکہ امام ہیثمی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

ولم اعرفها (كم ميں اس كو نهيں جانتا) (مجمع الزوائد ج2 ص103)

#### <u>جواب:</u>

اولاً: امام بیثمی رحمہ اللہ کے نہ جاننے سے ام یحییٰ کا مجہول ہونا لازم نہیں آتا۔

ثانیاً: تاریخ دمشق (جزء 62 <u>— 390</u> میں ''باب وائل بن حجر بن سعد'' کے تحت ام یحییٰ کا نام ''کبشہ'' مذکور ہے۔ وہاں سند یوں ہے: حدثنا میمونۃ بنت عبدالجبار بن وائل قال سمعت عمتی کبشۃ ام یحییٰ ۔۔۔۔الخ

اور امام ابن مندہ نے حاشیہ اکمال الکمال جزء 2ص478پر فرمایا ہے کہ اس راویہ کی کنیت ''ام یحیی'' ہے اور ان سے میمونہ بنت حجر بن عبدالجبار نے روایت کی ہے۔

لہذا ام یحیی مجہول راویہ نہیں ہے۔

# <u>روایت نمبر2:</u>

حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ ، قَالَ : أَخْبَرَنَا شَيْخٌ لَنَا ، قَالَ : سَمِعْتُ عَطَاءً ؛ سُئِلَ عَن الْمَرْأَةِ كَيْفَ تَرْفَعُ يَدَيْهَا فِي الصَّلَاةِ ؟ قَالَ : حَدْوَ تَدْيَيْهَا. (مصنف ابن ابى شيبة: ج1ص270باب في المرأة إذا اقْتَتَحَتِ الصَّلَاةَ ، إلى أَيْنَ تَرْفَعُ يَدَيْهَا)
يَدَيْهَا)

- ترجمہ حضرت عطاء بن ابی رباح رحمہ اللہ سے سوال کیا گیا کہ عورت نماز میں ہاتہ کہاں تک -اٹھائے ؟فرمایا : اپنے سینے تک۔

#### اعتراض:

اس روایت کی سند میں حضرت ہشیم نے فرمایا: شیخ لنا،جب کہ شیخ کا نام معلوم نہیں۔

#### جواب:

مصنف ابن ابی شیبہ میں دوسرے مقام پر حضرت بشیم فرماتے ہیں:

حَدَّتَنَا هُشَيْمٌ ، قَالَ : أَخْبَرَنَا شَيْخٌ ، يُقَالَ لَهُ : مِسْمَعُ بْنُ تَابِتٍ الْخ (مصنف ابن ابي شيبة: ج2ص254باب فِي رَكْعَتَيَ الْفَجْرِ إِذَا فَاتَثْم)

آس سے ثابت ہوتا ہے کہ ہشیم کے شیخ کا نام ''مسمع بن ثابت'' ہے۔

# <u>روایت نمبر 3:</u>

عَنْ عَبْدِ رَبِّهِ بْن زَيْتُونَ ، قَالَ : رَأَيْتُ أُمَّ الدَّرْدَاءِ تَرْفَعُ يَدَيْهَا حَدْوَ مَنْكِبَيْهَا حِينَ تَفْتَتِحُ الصَّلاةَ.

(مصنف ابن ابي شيبة: ج2ص421باب في المرءة اذا افتتحت الصلوة الى اين ترفع يديها؟)

ترجمہ: عبد ربہ بن زیتون سے روایت ہے کہ میں نے حضرت ام درداء رضی اللہ عنہا کو دیکھا کہ نماز شروع کرتے ہوئے اپنے ہاتھوں کو کندھوں کے برابر اٹھاتی تھیں۔

نوٹ: حضرت ام الدرداء الکبری رضی اللہ عنہا کا نام ''خیرۃ'' ہے اور یہ صحابیات میں سے ہیں۔ (تہذیب التہذیب: ج7 ص715 رقم الترجمۃ 12193 تحت ترجمہ ام الدرداء)

ان تین روایات سے عورت کے لیے ہاتھوں کو کندھے اور سینہ تک اٹھانے کا تذکرہ موجود ہے۔ لہذا عورت اپنے ہاتہ اس طرح اٹھائے گی کہ ہاتھوں کی انگلیاں کندھوں تک اور ہتھیلیاں سینہ کے برابر آ جائیں۔

# مرد و عورت کے ہاته باندھنے میں فرق:

#### <u>مرد:</u>

مردوں کے ہاته باندھنے کا طریقہ یہ ہے کہ دائیں ہاته کی ہتھیلی کو بائیں ہاته کی پشت پر رکه کر، انگوٹھے اور چھنگلیا سے بائیں ہاته کے گٹے کو پکڑتے ہوئے تین انگلیاں کلائی پر بچھا کر ناف کے نیچے رکھتے ہیں۔امام محمد بن حسن الشیبانی فرماتے ہیں:

و يضع بطن كفه الآيمن على رسغه الايسر تحت السرة فيكون الرسغ في وسط الكف. [كتاب الأثار برواية محمد: ج1 ص321]

ترجمہ: نمازی اپنی دائیں ہتھیلی کا اندرونی حصہ اپنی بائیں کلائی کے اوپر رکہ کر ناف کے نیچے رکھے، اس طرح گٹہ ہتھیلی کے درمیان میں ہو جائے گا۔

علامہ عینی فرماتے ہیں:

واستحسن كثير من مشايخنا ..... بأن يضع باطن كفه اليمنى على كفه اليسرى ويحلق بالخنصر والإبهام على الرسغ.

[عمد تم القارى: ج4 ص389 باب وضع اليمنى على اليسرى في الصلاتم]

ترجمہ: ہمارے اکثر مشائخ نے اس بات کو پسند فرمایاہے کہ نمازی آپنی دائیں ہتھیلی کا اندرونی حصہ اپنی بائیں ہتھیلی (کی پشت) پر رکھے اور چھنگلیا اور انگوٹھے کے ساته گٹے پر حلقہ بنا لے۔ دلائل:

1: عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ رضى الله عنه قالَ كَانَ النَّاسُ يُؤْمَرُوْنَ انْ يَضَعَ الرَّجُلُ الْيَدَ الْيُمْنلي عَللي ذِرَاعِمِ الْيُسْرِيٰ فِي الصَّلُوةِ •

(صحيح البخارى ج 1ص 102باب وضع اليمنى على اليسرى)

ترجمہ: حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ لوگوں کو اس بات کا حکم دیا جاتا تھا کہ آدمی نماز میں اینے دائیں ہاته کو بائیں بازو پر رکھے۔

آدمى نماز ميں اپنے دائيں ہاته كو بائيں بازو پر ركھے۔ 2: عَنْ وَائِل بْن حُجْر رضى الله عنه قَالَ: لاَ نظر َنَ الله رَسُول اللهِ صلى الله عليه وسلم كَيْفَ يُصلِّى؟ قَالَ قَنَظر ْتُ اللهِ عَلَى ظَهْر كَقِّم وَرَفَعَ يَدَيْهِ حَتَّى حَاذَتًا الْدُنَيْمِ ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى ظَهْر كَقِّم الْيُسْرى والرسْغ والسَّاعِدِ •

صحيح ابن حبان:0577رقم الحديث1860،سنن النسائى:141سنن النسائى:141سنن ابى داؤد ج 10570 باب تغريع استفتاح الصلواة)

ترجمہ حضرت وائل بن حجر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں (نے ارادہ کیا کہ) دیکھوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کھڑے ہوئے، تکبیر کہی اور دونوں ہاته اپنے دونوں کانوں کے برابر اٹھائے، پھر اپنے دائیں ہاته کو اپنی بائیں ہتھیلی (کی پشت)، گٹے اور بازو پر رکھا۔

3: عَن ابْن عَبَّاسِ رضى الله عنهما أنَّ رَسُوْلَ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ إِنَّا مَعْشَرُ الأَنْبِيَائ أمِرْنَاأَنْ نُوْخِرَسُحُوْرَنَا وَنُعَجِّلَ فِطْرَنَاوَأَنْ نُمْسِكَ بِأَيْمَانِنَاعَلَى شَمَائِلِنَا فِيْ صَلَوْتِنَا ( صحيح ابن حبان ص ثُوَخِّرَسُحُوْرَنَا وَنُعَجِّلَ فِطْرَنَاوَأَنْ نُمْسِكَ بِأَيْمَانِنَاعَلَى شَمَائِلِنَا فِيْ صَلَوْتِنَا ( صحيح ابن حبان ص ثُورَتَا وَنُعَجِّلَ فِطْرَنَاوَأَنْ نُمْسِكَ بِأَيْمَانِنَاعَلَى شَمَائِلِنَا فِيْ صَلَوْتِنَا ( صحيح ابن حبان ص 555.554 في الله على الله على الله على المرء، رقم الحديث 1770)

ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: ہم انبیاء علیہم السلام کی جماعت کو اس بات کا حکم دیا گیا ہے کہ ہم سحری تاخیر سے کریں، افطار جلدی کریں اور نماز میں اپنے دائیں ہاتھوں سے اپنے بائیں ہاتھوں کو پکڑے رکھیں۔
4: عَنْ وَائِل بْن حُجْرِ رضی اللہ عنہ قال رَآیْتُ النّبیّ صلی اللہ علیہ وسلم وضع یَمِیْنَہ عَلی شِمَالِم فِی الصَلُل جَ تَحْتَ السّر یَہِ

(مصنف ابن ابی شیبۃ ج3 ص321،322، وضع الیمین علی الشمال، رقم الحدیث 3959) ترجمہ: حضرت وائل بن حجر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کودیکھاکہ آپ نے نماز میں اپنے دائیں ہاته کو بائیں ہاته پر ناف کے نیچے رکھا۔

#### عورت:

عورت کے بارے میں اجماع ہے کہ وہ قیام کے وقت اپنے ہاته سینہ پر رکھے گی اور اجماع مستقل دلیل شرعی ہے۔

1: امام ابو القاسم ابر اہیم بن محمد القاری الحنفی السمر قندی (المتوفی بعد907ه) لکھتے ہیں: وَ الْمَرْآةُ تَضَعُ [یَدَیْهَا]عَلٰی صَدْرِهَا بِالْأَیِّفَاق. (مستخلص الحقائق شرح کنز الدقائق: ص153)

ترجمہ: عورت اپنے ہاته سینہ پر رکھے گی،اس پر سب فقہاء کا اتفاق ہے۔

2: سلطان المحدثين ملا على قارى رحم الله (م1014ه) فرماتے ہيں:

وَ الْمَرْالَةُ تَضَعُ [يَدَيْهَا] عَلَى صَدْرِهَا اِتِّفَاقًا لَإِنَّ مَبْنَى حَالِهَا عَلَى السَّنْرِ. (فتح باب العناية: ج1 ص243 سنن الصلوة)

ترجمہ:عورت اپنے ہاته سینہ پر رکھے گی،اس پر سب فقہاء کا اتفاق ہے، کیونکہ عورت کی حالت کا دارو مدار پردے پر ہے۔

3: علامہ عبد الحئی لکھنوی رحمہ اللہ (م1304هـ) لکھتے ہیں:

وَامًا فِيْ حَقّ النِّسَائَ فَاتَفَقُوا عَلَى انَّ السُّنَّةَ لَهُنَّ وَضَعُ الْيَدَيْنِ عَلَى الصَّدْرِ الْأَنَّهَامَا اَسْتَرُ لَهَا. (السعاية ج 2ص15)

ترجمہ:رہا عورتوں کے حق میں[ہاته باندھنے کا معاملہ]تو تمام فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ ان کے لیےسنت سینہ پر ہاته باندھناہے کیونکہ اس میں پردہ زیادہ ہے۔

# مرد وعورت کی طریقہ رکوع میں فرق:

#### <u>مرد:</u>

مرد رکوع میں اپنی انگلیوں کو کشادہ کرتے ہوئے گھٹنوں کو پکڑے گا، اپنی کہنیوں کو پہلو سے جدا رکھے گا اور پشت کو سیدھا رکھے گا تاکہ اس کا سر اور پشت ایک سیدھ میں آ جائیں اور سر کو نہ اونچا کرے گا نہ نیچا بلکہ پشت کی سیدھ میں رکھے گا۔

1: عَنْ سَالِم النَّرَادِ قَالَ أَتَيْنَا عُقْبَة بْنَ عَمْرِو الأَنْصَارِيُّ أَبَا مَسْعُودٍ فَقُلْنَا لَهُ حَدِّثْنَا عَنْ صَلَاةٍ رَسُولِ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- فَقَامَ بَيْنَ أَيْدِينَا فِي الْمَسْجِدِ فَكَبَّرَ فَلْمًا رَكَعَ وَضَعَ يَدَيْهِ عَلَى رُكَبَتَيْهِ وَجَعَلَ أَصَابِعَهُ أَسْفَلَ مِنْ ذَلِكَ وَجَافي بَيْنَ مِرْفَقَيْهِ.

(سنن ابی داود: ج1ص125، 126باب صَلاَةِ مَنْ لاَ یُقِیمُ صُنْبَهُ فِی الرُکُوع وَالسُجُودِ)
ترجمہ: حضرت سالم البراد فرماتے ہیں کہ ہم ابومسعود عقبہ بن عمرو انصاری رضی اللہ عنہ کے
پاس آئے ہم نے عرض کیا ہمیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ نمازبیان فرمائیں۔ چنانچہ آپ
رضی اللہ عنہ مسجد نبوی کے اندر ہمارے سامنے کھڑے ہوئے اور تکبیر تحریمہ کہی۔ جب رکوع

رضی اللہ علم مسجد نبوی کے آندر ہمارے سامنے کھڑے ہوئے اور نکبیر تحریمہ کہی۔ جب رکوع کیا تو اپنے ہاتھو گھٹنوں پر رکھے (یعنی انہیں مضبوطی سے پکڑا) اور اپنی انگلیاں گھٹنوں سے

نیچے کیں اور اپنی کہنیاں پہلو سے جدا کیں۔

2: عن انس رضى الله عنه (في حديث طويل: قال قال لى رسول الله صلى الله عليه و سلم): يَابُنَيَّ إِذَارَكَعْتَ فَضَعْ كَفَيْكَ عَلَى رُكْبَتَيْكَ وَفَرِّجْ بَيْنَ اصَابِعِكَ وَارْفَعْ يَدَيْكَ عَنْ جَنْبَيْكَ.

(المعجم الاوسط للطبراني ج 4ص281 رقم الحديث 5991 ،المعجم الصغير للطبراني ج2ص32)

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے مجھے فرمایا: اے میرے بیٹے! جب تم رکوع کرو تو اپنے دونوں ہاته گھٹنوں پر رکھو اور انگلیوں کو کشادہ رکھو اور اپنے بازؤوں کو پہلو سے جدا رکھو!

3: عَن ابْن عَبَاسٍ وَقَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَإِذَا رَكَعَ اسْتَوَى وَقَلُو صُبَّ عَلَى ظَهْرِهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَإِذَا رَكَعَ اسْتَوَى وَقَلُو صُبَّ عَلَى ظَهْرِهِ الْمَاءُ لاسْتَقَرَّ

(المعجم الكبير للطبراني: ج10 ص312)

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللّٰہ علیہ و سلم جب رکوع کرتے تو پشت مبارک کو اس طرح ہموار کرتے تھے کہ اگر آپ علیہ السلام کی پشت مبارک پر پانی بہا دیا جائے تو وہ ایک جگہ ٹک جائے۔

4: عن عائشة رضى الله عنها قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يستفتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله رب العالمين وكان إذا ركع لم يُشْخِصْ رأسه ولم يُصوِّبْه ولكن بين ذلك.

(صحيح مسلم: ج1 ص194)

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نماز کو تکبیر سے اور قراءت کو ''الحمد للہ رب العلمین'' سے شروع فرماتے تھے اور جب آپ علیہ السلام رکوع فرماتے تھے تو سر مبارک کو نہ (زیادہ) اونچا کرتے اور نہ (زیادہ) نیچا بلکہ اس کے درمیان ہوتا تھا (یعنی پشت مبارک کے برابر)

#### <u> عورت:</u>

عورت رکوع میں مرد کی بنسبت کم جھکے گی، اپنے ہاتہ بغیر کشاد کیے ہوئے گھٹنوں پر رکھے گی اور کہنیوں کو پہلو سے ملا کر رکھے گی۔

<u>دلائل:</u>

1: عن عطاء قال تجتمع المراة إذا ركعت ترفع يديها إلى بطنها وتجتمع ما استطاعت. (مصنف عبدالرزاق ج3ص50رقم5983)

ترجمہ: حضرت عطاء فرماتے ہیں کہ عورت سمٹ کر رکوع کر کے گی، اُپنے ہاتھوں کو اُپنے پیٹ کی طرف ملائے گی، اُپنے ہاتھوں کو اُپنے پیٹ کی طرف ملائے گی، جتنا سمٹ سکتی ہو سمٹ جائے گی۔

2: فتاوی عالمگیری میں ہے:

والمرأة تتحنى في الركوع يسيرا ولا تعتمد ولا تفرج أصابعها ولكن تضم يديها وتضع علي ركبتيها وضعا وتنحنى ركبتيها ولا تجافى عضد تيها. (فتاوى عالمگيرى: ج1ص74)

ترجمہ: عورت رکوع میں کسی قدر جھکے گی،گُھٹنوں کو مضبوطی سے نہیں پکڑے گی،اپنی انگلیوں کو کشادہ نہیں کرے گی البتہ ہاتھوں کو ملا کر اپنے گھٹنوں پر جما کر رکھے گی، گھٹنوں کو قدرے ٹیڑھا کرے گی اور اپنے بازو جسم سے دور نہ رکھے گی۔

فریق مخالف میں سے غیر مقلد عالم عبد الحق ہاشمی اپنی کتاب ''نصب العمود'' میں لکھتے ہیں:

عندى بالاختيار قول من قال ان المراءة لاتجافى في الركوع.

(نصب العمود في مسئلة تجافي المراءة في الركوع والسجود والقعود ص52)

ترجمہ: مجھے ان حضرات کی بات پسند ہے جو کہتے ہیں کہ عورت رکوع میں اپنی کہنیاں پہلو سے جدا نہ کرے۔

# مرد و عورت کے طریقہ سجدہ میں فرق:

<u>مرد:</u>

مرد سجدہ میں اپنا پیٹ رانوں سے دور رکھیں گے، اپنی کہنیوں کو زمین سے بلند رکھتے ہوئے پہلو سے جدا رکھیں گے اور سرین کو اونچا کریں گے۔

دلائل:

1. عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَالِكِ ابْنِ بُحَيْنَةَ الأَسْدِيّ قَالَ كَانَ النَّبِيُّ صَنَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَنَّمَ إِذَا سَجَدَ فَرَّجَ بَيْنَ يَدَيْهِ حَدَّى نَرَى إِبْطَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَنَّمَ إِذَا سَجَدَ فَرَّجَ بَيْنَ يَدَيْهِ حَدَّتَا بَكُرٌ بَيَاضَ إِبْطَيْهِ

(صحيح البخارى: باب صفة النبى صلى الله عليه و سلم، صحيح مسلم: باب ما يجمع صفة الصلاة وما يفتتح به ويختم به وصفة الركوع والاعتدال منه والسجود الخ)

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن مالک بن بجینہ الاسدی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب سجدہ کرتے تو اپنے دونوں بازؤوں کو اچھی طرح کھول دیتے (یعنی اپنی پہلو سے جدا رکھتے) یہاں تک کہ آپ کی بغلوں کی سفیدی نظر آ جاتی۔

2: عن ميمونة: أن النبي صلى الله عليه و سلم كان إذا سجد جافى يديه حتى لو أن بهمة أرادت أن تمر تحت يديه مرت.

(سنن النسائي: ج1ص167باب التجافي في السجود)

ترجمہ: ام المؤمنین حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم جب سجدہ کرتے تو اپنے ہاته پیٹ سے اتنے دور رکھتے کہ بکری کا چھوٹا بچہ نیچے سے گزرنا چاہتا تو گزرسکتا۔

3: عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ وَصَفَ لَنَا الْبَرَاءُ بْنُ عَازِبٍ فَوَضَعَ يَدَيْهِ وَاعْتَمَدَ عَلَى رُكْبَتَيْهِ وَرَفَعَ عَجِيزَتَهُ وَقَالَ هَكَدًا كَانَ رَسُولُ اللّهِ عصلى الله عليه وسلم- يَسْجُدُ. (سنن ابي داؤد: ج1ص130باب صفة السجود) ترجمہ: حضرت ابو اسحاق فرماتے ہیں کہ حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ نے ہمیں سجدہ کا طریقہ بتایا تو آپ رضی اللہ عنہ نے اپنے ہاتھوں کو (زمین پر) رکھا، اپنے گھٹنوں پر سہارا لیا اور اپنی سرین کو اٹھایا اور کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم بھی اسی طرح سجدہ کرتے تھے۔ عورت:

عورت مرد کی طرح کھل کر سجدہ نہیں کرے گی بلکہ پیٹ کو رانوں سے ملائے گی، بازؤوں کو پہلو سے ملائے گی، بازؤوں کو پہلو سے ملاکر رکھے گی اور کہنیاں زمین پر بچھا دے گیفقہ حنفی کی مشہور کتاب ہدایہ میں ہے:

والمرأة تنخفض في سجودها و تلزق بطنها بفخذ يها لأن ذلك أسترلها. (الهداية في فقه الحنفي:ج1ص50)

ترجمہ: عورت سجدے میں سکڑ جائے اور اپنے پیٹ کو اپنی رانوں سے ملا دے کیونکہ یہ صورت اس کے لئے زیادہ پر دہ والی ہے۔

بدائع الصنائع میں ہے:

فأما المرأة فينبغى أن تفترش زرا عيها و تنخفض ولا تنتصب كإنتصاب الرجل و تلزق بطنها بفخذيها لأن ذلك أسترلها (بدائع الصنائع: ج1 ص210)

ترجمہ: عورت کو چاہیے اپنے بازو بچھا دے اور سکڑ جائے اور مردوں کی طرح کھل کر سجدہ نہ کرے اور اپنا پیٹ اپنی رانوں سے چمٹائے رکھے کیونکہ یہ اس کے لئے زیادہ ستر والی صورت ہے۔

دلاًئل:

1: عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي حَبِيبٍ ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ عَلَى امْرَ أَتَيْنَ تُصَلِّيَانَ ، فَقَالَ : إِذَا سَجَدْتُمَا فَضُمًّا بَعْضَ اللَّمْ إِلَى الأَرْض ، فَإِنَّ الْمَرْأَةَ لَيْسَتْ فِي ذَلِكَ كَالرَّجُلِ.

(مراسیل ابی داؤد: ص103 باب مِنَ الصَلاةِ، السنن الْکبری للبیہقی: ج2ص223, جُمَّاعُ أَبُوَابِ الاسْتِطابَۃ) ترجمہ: حضرت یزید بن ابی حبیب سے مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم دو عورتوں کے پاس سے گزرے جو نماز پڑھ رہی تھیں۔ آپ نے فرمایا: جب تم سجدہ کروتو اپنے جسم کا کچه حصہ زمین سے ملالیا کرو کیونکہ عورت (کا حکم سجدہ کی حالت میں) مرد کی طرح نہیں ہے۔

2: عَنْ عَبْدِاللّهِ بْن عُمَرَ رضى الله عنه قُالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلم إِذَاجَلْسَتِ الْمَرْآلَةُ فِي الصّلوةِ وَضَعَتْ فَخِذِهَا عَلَى فَخِذِهَا الأَخْرِى فَإِذَا سَجَدَتْ الْصَقَتْ بَطْنَهَا فِيْ فَخِذِهَاكَاسْتَرَمَا يَكُونُ لَهَا فَإِنَّ الصّلوةِ وَضَعَتْ فَخِذِهَاكَاسْتَرَمَا يَكُونُ لَهَا فَإِنَّ السّهَدُكُمُ الّهِي قَدْغَفَرْتُ لَهَا .

(الكامل لابن عدى ج 2ص501، رقم الترجمة 99° ، السنن الكبرى للبيهقى ج2 ص223 باب ما يستحب للمراة الخ، جامع الاحاديث (1759) للسيوطي ج 3ص404 رقم الحديث 1759)

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب عورت نماز میں بیٹھے تو اپنی ایک ران دوسری ران پر رکھے اور جب سجدہ کرے

تو اپنا پیٹ اپنی رانوں کے ساتہ ملا لے جو اس کے لئے زیادہ پردے کی حالت ہے ۔ اللہ تعالیٰ اس کی طرف دیکھتے ہیں اور فرماتے ہیں:اے میرے ملائکہ! گواہ بن جاؤ میں نے اس عورت کو بخش دیا۔

3: عَنْ آبِيْ سَعِيْدِالْخُدْرِيِّ رضى الله عنه صَاحِبِ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم آنَّهُ قَالَ... كَانَ يَامُرُ الرِّجَالَ آنْ يَتَجَافُواْ فِيْ سُجُوْدِهِمْ وَ يَامُرُ النِّسَائَ آنْ يَتَخَفَّضْنَ. (السنن الكبرى للبيبقى: ج 2ص222.223 باب ما يستحب للمراة الخ)

ترجمہ: صحابی رسول صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مردوں کو حکم فرماتے تھے کہ سجدے میں (اپنی رانوں کو پیٹ سے) جدا رکھیں اور عورتوں کو حکم فرماتے تھے کہ خوب سمٹ کر (یعنی رانوں کو پیٹ سے ملا کر) سجدہ کریں۔

4: عن الحسن وقتادة قالا إذا سجدت المرأة فإنها تنضم ما استطاعت ولا تتجافى لكي لا ترفع عجيزتها.

(مصنف عبدالرزاق ج 3ص49 باب تكبيرة المراءة بيديها وقيام المراءة وركوعها وسجودها)

5: عَنْ مُجَاهِدٍ أَنَّهُ كَانَ يَكْرَهُ أَنْ يَضَعَ الرَّجُلُ بَطْنَهُ عَلَى فَخِدْيْهِ إِذَا سَجَدَ كَمَا تَصْنَعُ الْمَرْأَةُ. (مصنف ابن ابي شيبہ: رقم الحديث 2704)

ترجمہ: حضرت مجاہد رحمہ اللہ اس بات کو مکروہ جانتے تھے کہ مرد جب سجدہ کرے تو اپنے پیٹ کو رانوں پر رکھے جیسا کہ عورت رکھتی ہے۔

 6: عن عطاء قال... إذا سجدت فلتضم يديها إليها وتضم بطنها وصدرها إلى فخذيها وتجتمع ما استطاعت.

(مصنف عبدالرزاق ج3ص50رقم5983)

ترجمہ: حضرت عطاء فرماتے ہیں کہ عورت جب سجدہ کرے تو اُپنے بازو اپنے جسم کے ساته ملا لے، اپنا پیٹ اور سینہ اپنی رانوں سے ملا لے اور جتنا ہو سکے خوب سمٹ کر سجدہ کرے۔

مرد وعورت کے بیٹھنے میں فرق:

<u>مرد:</u>

مردوں کے بیٹھنے کا طریقہ یہ ہے کہ دائیں پاؤں کو انگلیوں کے بل کھڑا کر لیں اور بائیں پاؤں کو بچھا کر اس پر بیٹه جائیں۔

دلائل:

1: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی ایک طویل حدیث ہے، اس میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے تشہد کا ذکر ان الفاظ میں فرماتی ہیں:

وكان يقول في كل ركعتين التحية وكان يفرش رجله اليسرى وينصب رجله اليمنى وكان ينهى عن عقبة الشيطان.

(صحيح مسلم: ج1 ص194، 195 باب ما يجمع صفة الصلاة وما يفتتح بم الخ)

ترجمہ: آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم فرماتے تھے کہ ہر دو رکعت کے بعد ''تشہد'' ہوتا ہے اور (آپ صلی اللہ علیہ و سلم کےتشہد میں بیٹھنے کاطریقہ یہ تھا کہ ) آپ صلی اللہ علیہ و سلم دائیں پاؤں کو نیچے بچھاتے تھے اور دایاں پاؤں کھڑا کرتے تھے۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ و سلم شیطان کی بیٹھک سے بھی منع فرماتے تھے (یعنی سرین پر بیٹه کر دونوں گھٹنے کھڑے کرنا شیطان کی بیٹھک ہے)

2: عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا... وَقَالَ إِنَّمَا سُنَّةُ الصَّلاةِ أَنْ تَنْصِبَ رِجْلكَ الْيُمْنَى وَتَثْنِيَ الْيُسْرَى.

(صحيح البخارى: ج1ص14باب سنة الجلوس في التشبد، مؤطا امام مالك: ص93)

ترجمہ: حضرت ابن عمر رضی اللّٰہ عنہما فرماتے ہیں...نماز میں [مرد کنے لیے] بیٹھنے کا سنت طریقہ یہ ہے کہ بایاں پاؤں بچھادے(اور اس پر بیٹہ جائے) اور دایاں پاؤں کھڑا رکھے۔

<u> عورت:</u>

عورت کے بیٹھنے کا طریقہ یہ ہے کہ دونوں پاؤں دائیں جانب نکال کر سرین کے بل اس طرح بیٹھے کہ دائیں ران بائیں ران کے ساته ملا دی۔ علامہ ابن الہمام فرماتے ہیں:

جلست على إليتهاالأيسري و أخرجت رجليها من الجانب الأيمن لأنه أسترلها

(فتح القدير لابن الهمام: ج 1 ص 274)

ترجمہ: عورت اپنے بائیں سرین پر بیٹھے اور دونوں پاؤں دائیں طرف باہر نکالے کیونکہ اس میں اس کا ستر زیادہ ہے۔

دلائل:

1: عَنْ عَبْدِاللّٰمِ بْنِ عُمَرَ رضى الله عنه قالَ قالَ رَسُونُ اللّٰهِ صلى الله عليه وسلم إذَاجَلسَتِ الْمَرْاتَةُ فِي الصّلوةِ وَضَعَتْ فَخِذِهَا عَلَى فَخِذِهَا الأَخْرَى فَإِذَا سَجَدَتْ الْصَقَّتُ بَطْنَهَا فِيْ فَخِذِهَاكَاسْتَرَمَا يَكُونُ لَهَا فَإِنَّ السّعَلَةِ وَضَعَتْ فَخِذِهَاكَاسْتَرَمَا يَكُونُ لَهَا فَإِنَّ اللّٰمَ يَنْظُرُ اللّٰهَا فِي فَخِذِهَاكَاسْتَرَمَا يَكُونُ لَهَا فَإِنَّ اللّٰمَ يَنْظُرُ اللّٰهَا وَ يَقُونُ لَهَا مَلاَئِكَتِي أَشُهُدُكُمْ الِّي قَدْعَفَرْتُ لَهَا.

(الكامل لابن عدى ج 2ص501، رقم الترجمة 399 ،السنن الكبرى للبيهقى ج2 ص223 باب ما يستحب للمراة الخ، جامع الكامل لابن عدى ج 2ص501، رقم الترجمة 399 ،السنن الكبرى للبيهقى ج2 ص233 باب ما يستحب للمراة الخ، جامع

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب عورت نماز میں بیٹھے تو اپنی ایک ران دوسری ران پر رکھے اور جب سجدہ کرے تو اپنا پیٹ اپنی رانوں کے ساته ملا لے جو اس کے لئے زیادہ پردے کی حالت ہے ۔ اللہ تعالیٰ اس کی طرف دیکھتے ہیں اور فرماتے ہیں: اے میرے ملائکہ! گواہ بن جاؤ میں نے اس عورت کو بخش دیا۔

2: عَنْ آبِيْ سَعِيْدِالْخُدْرِيِّ رضى الله عنه صاحب رَسُوْلِ اللهِ صلى الله عليه وسلم آنَّهُ قَالَ... وَكَانَ يَامُرُ الرِّجَالَ آنْ يَقْرِشُوْا الْيُسْرِي ويَنْصَبُوا الْيُمْنَى فِي التَّشَهُدِ وَ يَامُرُ النِّسَائَ آنْ يَتَرَبَّعْنَ.

(السنن الکبری للبیہقی ج 2ص22.223 باب ما یستحب للمراۃ الخ، التبویب الموضوعی للاحادیث ص2639) ترجمہ: صحابی رسول صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مردوں کو حکم فرماتے تھے کہ تشہد میں بایاں پاؤں بچھا کر اس پر بیٹھیں اور عورتوں کو حکم فرماتے تھے کہ چہار زانو بیٹھیں۔

3: عَنْ نَافِعٍ ، عَنَ ابْنَ عُمْرَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا ، أَنَّهُ سُئِلَ: كَيْفَ كُنَّ النِّسَاءُ يُصلِّينَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ
 صلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ كُنَّ يَتَرَبَّعْنَ ، ثُمَّ أُمِرِ ْنَ أَنْ يَحْتَفِزْنَ.

(جامع المسانید از محمد بن محمود خوارزمی ج1ص400، مسند ابی حنیفۃ روایۃ الحصکفی: رقم الحدیث 114) ترجمہ: حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے سوال کیا گیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں عورتیں نماز کس طرح ادا کرتی تھیں۔انہوں نے فرمایا پہلے توچہار زانوہو بیٹھتی تھیں پھر ان کو حکم دیا گیا کہ دونوں پاؤں ایک طرف نکال کر سرین کے بل بیٹھیں۔

4: عَن ابْن عَبّاسِ رضى الله عنه انه سُئِلَ عَن صلوة المراة ققال تَجْتَمِعُ وتَحْتَفِز .

(مصنف ابن ابي شيبة ج 2ص505، المراة كيف تكون في سجودها، رقم الحديث2794)

ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے عورت کی نماز سے متعلّق سوال کیا گیا تو آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: خوب سمٹ کر نماز پڑھے اور بیٹھنے کی حالت میں سرین کے بل بیٹھے۔

فائدہ: چہار زانو بیٹھنے کا حکم شروع شروع میں تھا لیکن بعد میں یہ حکم تبدیل ہو گیا۔ اب حکم ''اِحْتِفَاز'' کا ہے یعنی ''سرین کے بل بیٹھنا'' (بحوالہ المنجد) جیسا کہ دلیل نمبر 3 اور دلیل نمبر 4 سے واضح ہے۔

<u>کون کہاں نماز ادا کر ہے:</u>

مرد:

عن أبى هريرة يقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: صلاة مع الإمام أفضل من خمس وعشرين صلاة يصليها وحده

(صحيح مسلم ج 1ص 231باب فضل صلوة الجماعة)

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ وہ نماز جو امام کے ساته پڑھی جائے اس نماز سے جو اکیلے پڑھی ہو پچیس گناہ زیادہ فضیلت رکھتی ہے۔

عَنْ أُمِّ حُمَيْدٍ اِمْرَأَةٍ ابِيْ حُمَيْدِ السَّاعِدِيِّ انَّهَا جَائَتْ اِلِّي النَّبِيِّ صَلَّى اللُّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَتْ: يَا رَسُوْلَ اللهِ إلِنِّيْ أَحِبُ الصَّلْوَةَ مَعَكَ. قَالَ قَدْ عَلِمْتُ أَنَّكِ تُحِبِّيْنَ الصَّلُوةَ مَعِيْ وَ صَلُوتُكِ فِيْ بَيْتِكِ خَيْرٌ مِّنْ صَلَا تِکِ فِیْ حُجْرَتِکِ وَ صَلَوتُکِ فِیْ حُجْرَتِکِ خَیْرٌ مِّنْ صَلَوتِکِ فِیْ دَارِکِ وَ صَلَوتُکِ فِیْ دَارِکِ خَیْرٌ مِنْ صَلُوتِكِ فِيْ مَسْجِدِ قَوْمِكِ وَ صَلُوتُكِ فِيْ مَسْجِدِ قَوْمِكِ خَيْرٌ مِّنْ صَلُوتِكِ فِيْ مَسْجِدِيْ قَالَ فَامَرَتْ فَبُنِيَ لَهَا مَسْجِدٌ فِيْ اقْصِلِي شَيْئِ مِنْ بَيْتِهَا وَ اطْلَمِ وَ كَانَتْ تُصَلِّيْ فِيْمِ حَتَّى لَقِيَتِ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ.

(الترغيب والترهيب للمنذري ج1 ص225 باب ترغيب النساء في الصلاة في بيوتهن و لزومها و ترهيبهن من الخروج منها)

ترجمہ: حضرت ابو حمید الساعدی رضی اللہ عنہ کی بیوی ام حمید رضی اللہ عنہا نبی اکرم صلی اللم عليه وسلم كي خدمت مين حاضر بوئين اور عرض كيا: يا رسول الله! مين آپ صلى الله عليه وسلم کے ساته نماز پڑھنا چاہتی ہوں۔آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:میں جانتا ہوں کہ تم میرے ساته نماز پڑھنا پسند کرتی ہو (لیکن) تیرا اپنے گھر میں نماز پڑھنا تیرے حجرے میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے، تیرا حجرے میں نماز پڑھنا چار دیواری میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے 'چار دیواری میں نماز پڑھنا تیری قوم کی مسجد میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے اور قوم کی مسجد میں نماز پڑھنا میری مسجد میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے۔ حضرت ام حمید رضی اللہ عنہا نے (آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی منشا سمجہ کر) اپنے گھر والوں کو حکم دیا تو ان کے لیے گھر کے ایک کونے اور تاریک ترین گوشہ میں نماز کی جگہ بنا دی گئی۔ چنانچہ آپ رضی اللہ عنہا اپنی وفات تک اسی جگہ نماز پڑھتی رہیں۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : صَلَاةُ الْمَرْأَةِ فِي بَيْتِهَا أَفْضَلُ مِنْ صَلَاتِهَا فِي حُجْرَتِهَا ، وَصَلَاتُهَا فِي مَخْدَعِهَا أَفْضَلُ مِنْ صَلَاتِهَا فِي بَيْتِهَا.

(سنن ابي داؤد: كتاب الصلاة- باب التشديد في ذلك)

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود رضى اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلى اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: عورت کا کمرہ میں نماز پڑھنا گھر (آنگن) میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے اور (اندرونی) کو ٹھڑی میں نماز پڑھنا کمرہ میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے (یعنی عورت جس قدر بھی پردہ اختیار کرے گی اسی قدر بہتر ہے)

عن عبدالله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: صلاة المرة وحدها أفضل على صلواتها في الجمع بخمس و عشرين درجة.

(التيسير الشرح الجامع الصغير للمناوي: ج2 ص195، جامع الاحاديث للسيوطي: ج13 ص497- رقم الحديث13628) ترجمہ: حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: عورت کا اکیلے نماز پڑھنا اس کی نماز باجماعت پر پچیس (۲٥) گنا فضیلت رکھتا ہے۔

# ائمہ اربعہ کے اقوال کی روشنی میں

چاروں ائمہ کرام ؛ امام ابوحنیفہ امام مالک امام شافعی اور امام احمد رحمهم اللہ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ عورت کا طریقہ نماز مرد کے طریقہ نماز سے مختلف ہے۔ چند تصریحات پیش خدمت بیں:

## [١]: فقہ حنفی

قَالَ الْأَمَامُ الْأَعْظُمُ فِي الْقُقَهَائِ الْبُوْحَنِيْفَةَ: وَالْمَرْآلَةُ تَرْفَعُ يَدَيْهَا حِذَائَ مَنْكَبَيْهَا هُوَ الصَّحِيْحُ لِأَنَّمُ أَسْتَرُ لها

(الهداية في الفقم الحنفي ج1 ص84 باب صفة الصلوة)

ترجمہ: امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ عورت اپنے ہاتھوں کو اپنے کندھوں تک

اللهائے كيونكم اس ميں پرده زياده ہے۔ وَقَالَ اَيْضاً:وَالْمَرْاَةُ تَنْخَفِضُ فِيْ سُجُوْدِهَاوَتَلْزَقُ بَطْنَهَا بِفَخْذَيْهَا لأنَّ ذَلِكَ اَسْتَرُ لَهَا. (الهداية في الفقہ الحنفي ج1 ص92)

ترجمہ: مزید فرمایا: عورت سجدوں میں اپنے جسم کو پست کرے اور اپنے پیٹ کو اپنی رانوں کے ساته ملائے کیونکہ اس کے جسم کو زیادہ چھپانے والا ہے۔

[۲]: فقم مالكي

ترجمہ: اما م مالک بن انس رحمہ اللہ نے فرمایا:عورت کی نماز کی کیفیت مرد کی نماز کی طرح ہے مگر یہ کہ عورت سمٹ کر نماز پڑھے ' اپنی رانوں اور بازؤوں کے درمیان کشادگی نہ کرے اپنے قعود' سجود اور نماز کے تمام احوال میں۔

## [٣]: فقم شافعي

قَالَ الأَمَامُ مُحَمَّدُ بْنُ اِدْرِيْسَ الشَّافَعِيّ: وَقَدْ ادَّبَ اللَّهُ النِّسَائَ بِالْاسْتِتَارِ وَادَّبَهُنَّ بِذَالِكَ رَسُولُهُ صَلِّى اللهُ عَلَيْمِ وَسَلَمَ وَاحِبُ لِلْمَرْامِ فِي السُّجُوْدِ اَنْ تَنْضَمَّ بَعْضَهَا اللَّي بَعْضِ وَتَلْصَقُ بَطْنَهَا بِفَخِذَيْهَا وَتَسْجُدُ كَاسْتَرِ مَايَكُوْنُ لَهَا وَسَلْمَ وَجَمِيْعِ الصَّلَاةِ اَنْ تَكُوْنَ فِيْهَا كَاسْتَر مَايَكُوْنُ لَهَا. (كتاب الام للشافعي ج 1ص 286ص 287باب التجافي في السجود)

ترجمہ:امام محمد بن ادریس الشافعی رحمہ اللہ نے فرمایا:اللہ تعالی نے عورت کو پردہ پوشی کا ادب سکھایا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی یہی ادب سکھایا ہے اس ادب کی بنیاد پر میں عورت کے لیے یہ پسند کرتا ہوں کہ وہ سجدہ میں اپنے بعض اعضاء کو بعض کے ساته ملائے اور اپنے پیٹ کو رانوں کے ساته ملا کر سجدہ کرے' اس میں اس کے لیے زیادہ ستر پوشی ہے ۔ اسی طرح میں عورت کے لیے رکوع ،قعدہ اور تمام نماز میں یہ پسند کرتا ہوں کہ وہ نماز میں ایسی کیفیات اختیار کرے جس میں اس کے لیے پردہ پوشی زیادہ ہو۔

# [۴]: فقہ حنبلی

قَالَ الأَمَامَ اَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلِ: وَالْمَرْاَةُ كَالرَّجُلِ فِيْ ذَلِكَ كُلِّمِ اَنَّهَا تَجْمَعُ نَفْسَهَا فِي الرُّكُوْعِ وَالسَّجُوْدِ وَتَجْلِسُ مُثَرَبَّعَةً اَوْتَسْدُلُ رَجْلَيْهَافَتَجْعُلَّهُمَا فِيْ جَانِبِ يَمِيْنِهَا.... قَالَ اَحْمَدُ: السَّدْلُ اَعْجَبُ اِلْيَّ. (الشرح الكبير لابن قدامة ج1 ص635) لابن قدامة ج1 ص599 'المغنى لابن قدامة ج1 ص635)

ترجمہ: امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ نے فرمایا: سب احکام میں مرد کی طرح ہے مگر رکوع و سجود میں اپنے جسم کو سکیڑ کر رکھے اور آلتی پالتی مار کر بیٹھے یا اپنے دونوں پاؤں اپنی دائیں جانب نکال کر بیٹھے۔ امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ نے فرمایا: ''عورت کا اپنے دونوں پاؤں اپنی دائیں جانب نکال کر بیٹھنا میرے ہاں پسندیدہ عمل ہے۔''

# غیر مقلدین کے ''دلائل'' کا علمی جائزہ

## دلیل نمبر 1:

صلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصلِي. (صحيح البخاري)

کہ اس طرح نماز پڑھو جیسے تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھتے ہو۔

معلوم ہوا کہ مرد و عورت کی نماز میں کوئی فرق نہیں۔

#### <u>جواب:</u>

پہلے یہ حدیث مبارک مکمل دیکہ لی جائے تاکہ جواب سمجھنے میں آسانی ہو۔پوری حدیث بوں ہے۔

يوں ہے۔ حَدَّتَنَا مَالِكُ أَتَيْنَا إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَنَحْنُ شَبَبَةٌ مُتَقَارِبُونَ فَأَقَمْنَا عِنْدَهُ عِشْرِينَ يَوْمًا وَلَيْلَةً وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَحِيمًا رَفِيقًا فَلَمَّا ظَنَّ أَنَّا قَدْ اشْتَهَيْنَا أَهْلَنَا أَوْ قَدْ اشْتَقْنَا سَأَلْنَا عَمَّنْ تَرَكْنَا بَعْدَنَا فَأَخْبَرْنَاهُ قَالَ ارْجِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ فَأَقِيمُوا فِيهِمْ وَعَلِّمُو هُمْ وَمُرُوهُمْ وَذَكَرَ أَشْيَاءَ أَحْفَظُهَا أَوْ لاَ عَمَّنْ تَرَكْنَا بَعْدَنَا فَأَخْبَرْنَاهُ قَالَ ارْجِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ فَأَقِيمُوا فِيهِمْ وَعَلِّمُوهُمْ وَمُرُوهُمْ وَذَكَرَ أَشْيَاءَ أَحْفَظُهَا أَوْ لاَ أَيْتُمُونِي أَصَلِّى فَإِذَا حَضَرَتْ الصَّلاَةُ فَلْيُوَدِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ وَلْيَوَمُّكُمْ أَكْبَرُكُمْ.

(صحيح البخارى: حديث نمبر 631)

ترجمہ: حضرت مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم چند نوجوان نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت مبارک میں بیس دن قیام رہا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بڑے رحم دل اور رقیق القلب تھے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا کہ ہمیں اپنے گھر جانے کا اشتیاق ہے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا کہ تم لوگ اپنے گھر کیسے چھوڑ کر آئے؟ ہم نے آپ کی خدمت میں (جو بات تھی) عرض کر دی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اپنے گھر جاو اور ان کے ساته قیام کرو انہیں دین سکھاو اور دین کی باتوں علیہ وسلم نے فرمایا کہ اپنے گھر جاو اور ان کے ساته قیام کرو انہیں دین سکھاو اور دین کی باتوں

کا حکم کرو۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بہت سی چیزوں کا ذکر فرمایا جن کے متعلق حضرت مالک رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ وہ مجھے یاد ہیں یا یہ کہا کہ یاد نہیں اور (پھر) فرمایا اس طرح نماز پڑھنا جیسے تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا اور جب نماز کا وقت ہوجائے تو کوئی ایک اذان دے اور جو تم میں سب سے بڑا ہو وہ نماز پڑھائے۔

حضرت مالک بن حویرث رضی اللّٰہ عنہ آور ان کے رفقاء آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے۔ صحبتِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں بیس دن تک رہے اور جلای واپس جانے کا اشتیاق ظاہر کیا تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں کچہ احکام بیان فرمائے۔ حدیث پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے ان حضرات کو سات احکامات ارشاد فرمائے تھے۔ اگر ان میں سے ایک ایک حکم میں غور کیا جائے تو بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ ان احکامات کا تعلق صرف مردوں کے ساتہ ہے، عورتوں کے ساته اس کا تعلق نہیں ہے۔ ''صلُوا کَمَا رَأَیْتُمُونِی أَصَلِّی'' سے پہلے چار اور اس کے بعد دو احکامات پر غور کریں۔

حکم نمبر 1: ارْجِعُوا إلَى أَهْلِيكُمْ [اپنے گهروں کو جاؤ] یہ حکم مردوں کو ہونا واضح ہے۔

حکم نمبر 2: فَأَقِیمُوا فِیهِمْ [ان کے پاس جا کر قیام کرو] اس حکم کا مردوں کے لیے ہونا ظاہر ہے۔

حكم نمبر 3: وَعَلِّمُوهُمْ [ان كو دين سكهاو] يه حكم بهى ان مرد حضرات كم ليل به جو حضور صلى الله عليه و سلم كم ياس آئد تهد .

صلیٰ اللہ علیہ و سلم کئے پاس آئے تھے۔ حکم نمبر 4: وَمُرُوهُمْ [انہیں دن کی باتوں کا حکم دو] اس کا مردوں کے لیے ہونا ظاہر ہے۔

حکم نمبر 6: فَلْيُوَدِّنْ لَكُمْ أُحَدُكُمْ [کوئی آیک اذان دے] اذان کا حکم بھی بالاتفاق مردوں کے لیے ہے۔ عور ت اذان نہیں دے سکتی۔

حکم نمبر 7: وَلَیَوُمَکُمْ أَکْبَرُکُمْ [تم میں سے جو بڑا ہو وہ نماز پڑھائے] اس قافلے میں مرد تھے اور انہیں خطاب تھا کہ تم میں سے جو بڑا ہو وہ امامت کرائے۔ ظاہر ہے کہ یہ خطاب بھی مردوں کو ہے، کوئی عورت مردوں کی امامت نہیں کرا سکتی۔

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ پہلے چار احکامات ، اسی طرح چھٹے اور ساتویں حکم کا تعلق بالاتفاق مردوں کے ساتہ ہے اور وہ لوگ جو فرق کے قائل نہیں وہ بھی اس حقیقت کو تسلیم کرتے ہیں.... تو یقینی بات ہے کہ درمیان کے حکم ''وصلوا کَمَا رَأَیْتُمُونِیِ اُصلِی '' [اس طرح نماز پڑھنا جیسے تم نے مجھے نماز پڑھنے دیکھا] کا تعلق بھی صرف مردوں کے ساتہ ہو گا۔ کیونکہ کوئی وجہ نہیں کہ سات احکامات میں سے چھے احکام تو مردوں کے ساتہ خاص کر لیے جائیں اور ایک حکم میں مرد و عورت دونوں کو شریک سمجھا جائے۔

جو لوگ اس روایت کی بناء پر مرد و عورت کی نماز کو ایک جیسا سمجھتے ہیں وہ خود کئی باتوں میں فرق کرتے ہیں، مثلاً:

[1]: جناب البانی صاحب غیر مقاد کی کتاب ''صفۃ صلاۃ النبی صلی اللہ علیہ و سلم''میں صفحہ نمبر 165 میں مرد کے لیے نماز میں سر ننگا کرنے کی گنجائش اور سر ڈھانپ کر نماز پڑھنے کو افضل قرار دیا گیا ہے لیکن صفحہ نمبر 171 پر عورت کے لیے سر ڈھانپ کر نماز پڑھنے کو لازمی قرار دیا گیا ہے اور بغیر اوڑھنی کے نماز پڑھنے پر ''نماز نہ ہونے'' کا حکم لگایا گیا ہے۔ [۲]: محمد حنیف منجا کوٹی صاحب غیر مقاد اپنی کتاب ''مرد و زن کی نماز میں فرق؟'' کے صفحہ نمبر 7 ، 8 پر رقمطر از ہیں:

''اسی طرح اگر عورت عورتوں کی امامت کرائے تو وہ صف کے درمیان کھڑی ہو گی مردوں کی طرح آگے نہیں۔ (بیہقی ج1 ص131) لیکن مرد امامت کراتے وقت آگے کھڑا ہو گا۔ (بخاری و مسلم و سنن اربعہ) اسی طرح مرد نماز میں امام کے بھولنے پر سبحان اللہ کہے اور عورت ایک ہاته پر دوسرے ہاته کی پشت مارے (مسلم ج1 ص180)''

موصوف اپنی اسی کتاب کے صفحہ نمبر 38 پر لکھتے ہیں:

"عورتیں جمعہ کی فرضیت سے مستثنی ہیں"

سوال یہ ہے کہ جب فرق نہیں تو آپ نے خود یہ فرق کیوں کیا؟

لَهُذَا روایت ''صلواکما رایتمونی اصلی'' سے ''مرد و عورت کی نماز میں کوئی فرق نہیں'' کا استدلال کرنا کسی طرح بھی درست نہیں۔

## <del>دلیل نمبر 2: </del>

حضرت ام الدرداء رضى اللہ عنہا كا اثر بخارى شريف ميں موجود ہے:

وكَانَت ْ أُمُّ الدَّرْدَاءِ تَجْلِسُ فِي صَلاَتِهَا جِلْسَة الرَّجُلِ وَكَانَت ْ فَقِيهَةً. (صحيح البخارى: ج1 ص114 بَاب سُنَةِ الْجُلُوسِ فِي التَّشَهُدِ)

ترجمہ: حضرت ام الدرداء نماز میں مردوں کی طرح بیٹھتی تھیں اور آپ فقیہہ تھیں۔

غیر مقلدین حضرات کی طرف سے یہ اثر پیش کیا جاتا ہے کہ اس میں عورت ،مرد کی طرح بیٹھتی تھی۔ لہذا مردوں اور عورتوں کی نماز میں کوئی فرق نہیں ہے۔

#### جواب نمبر 1:

"مردوں کی طرح بیٹھتی تھیں" سے خود معلوم ہو رہا ہے کہ مردوں کے تشہد بیٹھنے کا طریقہ عورتوں سے مختلف تھا۔

# <u>جواب نمبر 2:</u>

امام بخاری رحمہ اللہ اس 'باب سنۃ الجلوس فی التشہد'' میں حضرت ام الدرداء کے عمل کے بعد حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کی روایت لائے ہیں۔ ابواب قائم کرنے میں امام بخاری رحمہ اللہ کا طرز انتہائی عمیق اور دقیق ہوتا ہے۔ اس تبویب کا ایک انداز یہ ہے کہ ایک باب کے تحت جو روایات لاتے ہیں ان میں ترجمۃ الباب سے مناسبت کے ساتہ ساتہ آپس میں بھی قدر مشترک مناسبت ہوتی ہے۔ ان دو روایات کےقدر مشترک سے معلوم ہو گاکہ خود حضرت ام الدرداء کے اس اثر سے مرد و عورت کی نماز میں فرق ثابت ہوتا ہے۔ پہلے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت کا خلاصہ دیکہ لیا جائے۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کی روایت کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عبد اللہ ابن عمر بن خطاب فرماتے ہیں کہ میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کو دیکھا کرتا تھا کہ آپ نماز میں چہار زانو بیٹھتے تھے۔ چنانچہ میں نے بھی چہار زانو بیٹھنا میں شروع کر دیا تو حضرت ابن عمر نے مجھے اس طرح بیٹھنے سے روکا اور فرمایا کہ تشہد میں بیٹھنے کا سنت طریقہ یہ ہے کہ آپ دایاں پاؤں کھڑا رکھیں اور بایاں پاؤں بچھا کر بیٹھیں۔ حضرت عبد اللہ بن عبد اللہ کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا: آپ خود تو چہار زانوں بیٹھتے ہیں؟ تو انہوں نے عبد اللہ بن عبد اللہ کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا: آپ خود تو چہار زانوں بیٹھتے ہیں؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ میں ے پاؤں کمزور ہیں، ان میں اتنی سکت نہیں ہے اس لیے چہار زانو بیٹھتا ہوں۔

اس روایت کا نتیجہ یہ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللّٰہ عنہما نے تشہد میں بیٹھنے کا سنت طریقہ بتایا البتہ خود اس کے برخلاف بیٹھنے کی وجہ یہ ارشاد فرمائی کہ ان کا عذر تھا۔ واضح رہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فقیہ تھے اور ان کی فقاہت کا تقاضا تھا کہ عذر کی وجہ سے اصل ہیئت کے بر خلاف ہیئت سے بیٹھیں۔

اس نتیجہ کی روشنی میں حضرت ام الدرداء کی روایت پر غور کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ مردوں کے بیٹھنے کا طریقہ عورتوں سے یکسر الگ تھا کیونکہ امام بخاری نے روایت لا کر بتا دیا کہ حضرت ام الدرداء مردوں کے طریقہ پر بیٹھتی تھیں۔ نیز امام بخاری رحمہ اللہ نے ''وھی فقیہہ'' کہہ کر بتا دیا کہ ان کا اصل ہیئت کے بر خلاف بیٹھنے کی وجہ ان کا کوئی عذر ہو گا اور عذر کی وجہ سے خلاف بیئت بیٹھنا شان فقاہت کا تقاضا ہے اسی لیے فرمایا: ''وھی فقیہہ''۔ یہ ایسا عدر کی وجہ سے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کا خلاف بیئت بیٹھنا۔

اب مرد وعورت كى نماز ميں فرق واضح ہے۔

# اشكال:

صحیح بخاری (رقم الحدیث822) میں حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا:

وَلا يَبْسُطْ أَحَدُكُمْ ذِرَاعَيْهِ انْبِسَاطَ الْكَلْبِ.

ترجمہ: تم میں سے کوئی (سجدہ کی حالت میں) اپنے بازؤوں کو کتے کی طرح نہ بچھائے۔

حنفی عورتیں بھی سُجدہ میں اپنے بازو زمین پر بچھا دیتی ہیں تو یہ حدیث کی رو سے نائز عمل ہے۔

# <u>جواب:</u>

صحیح البخاری کی اس روایت کا تعلق عورتوں کے ساته نہیں بلکہ صرف مردوں کے ساته

ہے کیونکہ عورتوں کے لیے سجدہ میں جسم کو زمین کے ساتہ لگانے کا حکم خود حدیث میں موجود ہے۔ امام ابو دواؤد رحمہ اللہ روایت کرتے ہیں:

عَنَّ يَزِيْدَ بْنِ حَبِيْبٍ رحمه الله أنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم مَرَّ عَلَى اِمْرَاتَيْن تُصَلِّيَان فَقَالَ اِذَاسَجَدْتُمَا فَضُمُّا بَعْضَ اللَّمْمِ اللَّى الأرْضِ فَإنَّ الْمَرْاَةَ لَيْسَتْ فِىْ ذَلِكَ كَالرَّجُلِ. (مراسيل ابى داؤد: ص82،السنن الكبرى للبيهقى ج 2ص223 باب ما يستحب للمراة الخ)

ترجمہ:حضرت یزید بن حبیب رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دو عورتوں کے قریب سے گزرے جو نماز پڑھ رہی تھیں۔ تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب تم سجدہ کرو تو جسم کا کچہ حصہ زمین سے ملا لیا کرو کیونکہ عورت کا حکم اس میں مرد کی طرح نہیں ہے۔

آس روایت سے ثابت ہوا کہ عورت کے لیے جسم کا کچہ حصہ لگانے کا حکم خود حدیث سے ثابت ہے۔ لہذا صحیح البخاری کی اس روایت کا تعلق صرف مردوں کے ساتہ ہو گا۔

جو لوگ مرد و عورت کی نماز میں فرق کے قائل نہیں انہوں نے بھی اس حقیقت کا اقرار کیا ہے۔ کہ عورت کے لیے سجدے کی الگ کیفیت اگر حدیث سے ثابت ہو جائے تو قابل قبول ہے۔ چنانچہ حافظ صلاح الدین یوسف صاحب غیر مقلد صحیح البخاری کی مذکورہ روایت نقل کر کے یوں رقمطراز ہیں:

اس حدیث میں نبی صلی اللہ علیہ و سلم نے مسلمانوں کو خطاب کر کے سجدے کی حالت میں اپنے بازوں کو زمین پر بچھانے سے نہ صرف منع فرمایا بلکہ اس طرح کرنے کو کتے کے ساته بیٹھنے کے ساته تشبیہ دی۔ آپ کے اس خطاب میں مردو عورت دونوں شامل ہیں۔ ہاں اگر عورتوں کے لیے سجدے کی الگ کیفیت حدیث سے ثابت ہو گی تو پھر عورتیں اس میں شامل نہیں ہوں گی۔

(کیا عورتوں کا طریقہ نماز مردوں سے مختلف ہے؟ ص40) عرض ہے کہ عورتوں کے لیے سجدے کی الگ کیفیت خود حدیث مذکور سے ثابت ہے۔

بسم اللہ الرحمل الرحيم

# مسئلم استعانت بغير اللم

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

استعانت بغير اللہ كي چند صورتيں ہيں:

[۱]: کسی بھی غیر خدا کو بالذات قادر ماننا یعنی یہ عقیدہ رکھنا کہ اس میں ذاتی طور پر قدرت و طاقت ہے کہ وہ جو چاہے کر سکتا ہے،فریقین کے ہاں یہ بالاتفاق شرک ہے۔

[۲]: کسی بھی غیر خدا سے ظاہری استعانت کرنا، یعنی جو عادتا انسان کے بس میں ہوتا ہے مثلاً روپیہ، پیسہ ،کپڑا، وغیرہ یا دعا دینا یہ چیزیں اگر کسی سے مانگی جائیں تو یہ فریقین کے ہاں بالاتفاق درست ہے۔

اس میں یہ بات بھی آجاتی ہے کہ انسان جیسے عادتاً سنتا ہے، ویسے اس کو پکار کر اس سے یہ استعانت کرنا درست ہے۔ اب انسان عادتاً تو قریب سے سنتا ہے مگر دور سے نہیں سنتا۔ لہذاکوئی آدمی کسی کو دور سے سننے والا سمجہ لے تو یہ بھی درست نہیں ہوگا۔

[۳]: کسی غیر خدا کے متعلق یہ عقیدہ رکھا جائے کہ اس کو خدا نے تمام اختیار دے دیے ہیں اور وہ جو چاہے کرسکتا ہے ،ہر قسم کی مرادیں ہر جگہ سے اس سے مانگنی چاہییں۔ تو یہ بات مختلف فیہ ہے۔ ہمارے نزدیک یہ صورت بھی ناجائز ہے جب کہ فریق مخالف کے نزدیک جائز ہے۔ اہلِ بدعت کی چند اصولی غلطیاں:

(1): آج کل آبل بدعت کہتے ہیں کہ ہم بھی ان سے دعاؤں کی درخواست کرتے ہیں مگر پکارتے درخواست کرتے ہیں درخواست کر

جو آباً گزارش ہے کہ استشفاع یا دعاؤں کی درخواست تو درست ہے مگر آپ کا ہر جگہ سے ان کو پکارنا درست نہیں اس لیے کہ ان کا ہر جگہ سے سن لینا چونکہ عادتاً ان کی قدرت و طاقت میں نہیں۔

(2): جن أیات میں دعا، یدعو، تدعو وغیرہ کے الفاظ ہیں اہل بدعت ان کے متعلق کہہ دیتے ہیں کہ ان کا معنی تو ''عبادت'' کرنا ہے اور ہم تو غیر خدا کی عبادت نہیں کرتے۔

جواباً گذارش ہے کہ یہ مختلف فیہ استمداد بھی چونکہ خاصہ خداوندی ہے اس لیے یہ بھی تو عبادت ہے ، لہذا اگر ان آیات کا معنی (جو آگے آرہی ہیں )عبادت بھی لو تو بھی یہ تمہارے خلاف ہے۔

نیز حدیث طیبہ میں دعا کو بھی عبادت قرار دیا گیا ہے۔ (ترمذی ج2ص173، ابن ماجہ ص280) دوسری جگہ ہے :

اشرف العبادة الدعاء. (الادب المفرد ص105)

چونکہ دعا بھی عبادت ہے اس لیے مفسرین نے دعا، یدعو، تدعو وغیرہ کا معنی عبادت کیا ہے اور یہ ہمارے خلاف نہیں ہے۔

 $\overline{(3)}$ : اہل بدعت کہتے ہیں کہ "ہم بزرگوں کو مستقل اور قادر بالذات تو نہیں مانتے جو شرک ہو" تو جوابا گذارش ہے کہ کفار خدا کی عظمت و جلال کے قائل ہونے کے باوجود شرکاء کی عبادت اس لیے نہیں کرتے تھے کہ وہ ان کو قادر بالذات سمجھتے تھے بلکہ وہ بھی خدا کی عطا سے ان کو طاقتور اور قادر سمجھتے تھے اور کہتے تھے:

لا شریک لک الا شریکا بو لک تملکه وما ملک.

کہ تیرا کوئی شریک نہیں مگروہ جس کو تو نے خود شریک ٹھہرایا ہے اور اس کا تو مالک ہے وہ مالک نہیں ہے ـ

باقی اگر کوئی یہ کہے کہ "وہ تو دور دراز سے نہیں پکارتے تھے بلکہ ان مورتیوں سے جاکر مانگتے تھے بلکہ ان مورتیوں سے جاکر مانگتے تھے تو ہمارا مسئلہ اور ہے اور ان کا مسئلہ اور تھا۔ "

تو گزارش ہے کہ پیر مہر علی شاہ صاحب اور مولوی احمد سعید کاظمی نے تو صاف مانا رکہ:

۔۔۔ ''وہ مشرکین مکہ بڑے بڑے امور میں تو خدا کو ہی مالک و مختار سمجھتے تھے اور چھوٹے چھوٹے کاموں میں کہتے تھے کہ خدا نے ان کو اختیارات دیے ہیں یعنی ان نیک لوگوں کو

<del>مختار بنایا ہے اور وہ ان لوگوں سے مدد بھی مانگتے تھے اور وہ ان مورتیوں اور پتھروں کو ان</del> کی توجہ کا قبلہ سمجھتے تھے۔

(ديكهير اعلاء كلمة الله، مقالات كاظمى وغيربا)

اور تفصيل سے يہ بات شاه ولى اللہ رحمہ اللہ نے بھى لكھى ہے۔

معلوم ہوا کہ وہ ان مورتیوں اور پتھروں کو توجہ کے لیے قبلہ قرار دیتے تھے ان کو پوجتے نہ تھے۔ ہاں جہلاء نے سب کچہ انہی مورتیوں کو سمجہ لیا ورنہ ان میں بڑے لوگ وہی عقیدہ رکھتے تھے جو عرض کیا جا چکا ہے۔ جب صرف ان نیک لوگوں کی توجہ کا ذریعہ ان بتوں کو سمجهتر تهر تو پهر جب وه اولاد، رزق، بارش، شفاء وغیره مانگتر تهر تو سمجهتر تهر که وه اپنی اپنی جگہ مدفون ہیں مگر ہماری باتیں، گذارش ،عرضیاں، درخواستیں، بیان بھی سنتے ہیں اور وہیں سے مدد بھی کرتے ہیں۔

ے۔ تو بتائیں کہ ان مشرکین نے ان بتوں کو ہر جگہ سے سننے اور دیکھنے والا مانا یا نہیں؟ بتا ؤ! تو اب تمهارا اور ان كا كيا فرق ره گيا؟

# اللہ کا معنی

''اِللہ'' کا وہ معنی جس میں مشرکین کو بڑا اختلاف تھا قرآن کریم اور حدیث شریف کی رو سے بیان کیا جاتا ہے جس میں زمانہ سابق و حال کے مشرک اور زمانہ قدیم وجدیدکے جاہل مبتلاء تھے اور ہیں۔ اور تکالیف کے وقت غیر اللہ کو" الہ" سمجھتے تھے اور اب بھی سمجھتے ہیں کیونکہ اگر یہ معنی کھول کر نہ بیان کیا جائے تو نہ عبادت خدا تعالیٰ کے لیے مخصوص ہوسکے گی اور نہ توحید و شرک کا مفہوم سمجہ آسکے گا اور قرآن کریم پرا یمان اور یقین رکھنے کے باوجود عقیدہ نامکمل رہے گا، ہر ایسی سمجہ والا زبان سے لا المہ الا اللہ تو کہتا رہے گا مگر سینکڑوں کو ''الہ ''بناتا رہے گا، وہ زبانی یہ دعوی تو ضرور کرے گا کہ میں اللہ کے علاوہ کسی کو رب نہیں سمجھتا لیکن بایں ہمہ اس نے بہتوں کو "اربابا من دون اللہ"بنا رکھا ہوگا۔ وہ پوری نیک نیتی سے کہے گا کہ میں اللہ کے علاوہ کسی کی عبادت نہیں کرتا مگر پھر بھی بہت سے معبودوں ي عبادت ميں مشغول رہے گا، اللّٰہ تعالَىٰ كا ارشاد ہے: كى عبادت ميں مشغول رہے گا، اللّٰہ تعالَىٰ كا ارشاد ہے: أمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطُرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلَكُمْ خُلْفَاءَ الأَرْضِ أَالِلَهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ.

(سورۃ النمل:62)

بھلا وہ کون ہے کہ جب کوئی بےقرار اسے پکارتا ہے تو وہ اس کی دعا قبول کرتا ہے اورتکلیف دور کر دیتا ہے اور جو تمہیں زمین کا خلیفہ بناتا ہے ، کیا (پھر بھی تم کہتے ہو کہ ) اللہ کے ساته کوئی اور خدا ہے ؟ نہیں! بلکہ تم بہت کم نصیحت قبول کرتے ہو ۔

اس آیت میں اللہ تعالی نے صاف طور پر یہ بیان فرمایا ہے کہ مجبور اور بے کس کی پکار کو سننا اور اس کی مدد کرنا اور اس کی تکلیف دور کرنا الہ کا کام ہے۔ گویا فریاد  $\overline{U}$  اور تکلیف کو دور کرنے والا "الہ" ہوتا ہے اور اس کے بغیر کوئی بھی الم نہیں ہے، حضرت یونس علیہ السلام نے جب مچھلی کے پیٹ میں دعا کی تو یہ فرمایا:

لا إلله إلا أنت ( سورة الانبياء آيت8)

كوئى الم نہيں مگر صرف تو۔

مطلب یہ ہے کہ اے اللہ! نہ تیرے بغیر کوئی فریاد رس ہے اور نہ تکلیف دور کرنے والا ہے اور نہ کوئی حاجت روا ہے اور نہ کوئی مشکل کشا ہے۔

# آبات قر آنیہ

قرآن کریم کی چند آیات پیش کی جاتی ہیں کہ مشرکین غیر اللہ کو فریاد رس اور تکلیف دور كرنے والا سمجه كر پكارتے تھے، يہى وجہ ہے كہ اللہ تعالىٰ نے ايک طرف مشركين كى (دعا يدعو کے الفاظ کو سامنے رکہ کر) تردید فرمائی ہے کہ جن کو تم پکارتے ہو وہ نہ نفع کے مالک ہیں ،نہ ضرر کے اور نہ ہی ان کو تمہاری تکلیفوں اور مصیبتوں کی اطلاع ہے اور دوسری طرف اللہ تعالى اينر آخرى بيغمبر حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم اور مومنين كو يه حكم ارشاد فرمات بین کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی کو نہ یکارو۔ اللہ تعالیٰ فرمات بین:

1: إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا دُبَابًا وَلُو اجْتَمَعُوا لَهُ. (سورة الحج: 73)

ترجمہ تم لوگ اللہ کو چھوڑ کر جن جن کو دعا کے لیے پکارتے ہو ، وہ ایک مکھی بیدا نہیں کر سکتے ، وہ ایک مکھی بھی پیدا نہیں کر سکتے ، چاہے اس کام کے لیے سب کے سب اکھٹے ہو جائیں ۔

2: قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ رَاعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأرْضِ وَمَا لَهُمْ فِي الْمَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِي الْمَرْضِ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ. (سورة السباء:22)

ترجمہ: (اے پیغمبر! ان کافروں سے) کہو کہ "پکارو ان کو جنہیں تم نے اللہ کے سوا خدا سمجھا ہوا ہے وہ آسمانوں اور زمین میں ذرہ برابر کسی چیز کے مالک نہیں ہیں، نہ ان کو آسمان وزمین کے معاملات میں (اللہ کے ساته) کوئی شرکت حاصل ہے اور نہ ان میں سے کوئی اللہ کا مددگار ہے۔"

3: قُلْ أَفَرَ أَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ أَرَادَنِي اللهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرَّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي اللهُ عَلَيْهِ يَتُوَكَّلُ الْمُتُوكِّلُونَ. (سورۃ الزمر:38)

ترجمہ: (ان سے) کہو تکہ: " ذرا مجھے یہ بتاؤ کُہ تم اللہ کو چُھوڑ کر جن (بتوں) کو پکارتے ہو ، اگر اللہ مجھے کوئی نقصان پہنچانے کا ارادہ کر لے تو کیا یہ اس کے پہنچائے ہوئے نقصان کو دور کر سکتے ہیں ؟ یا اگر اللہ مجہ پر مہر بانی فرمانا چاہے تو کیا یہ اس کی رحمت کو دور کر سکتے ہیں ؟ کہو کہ میرے لیے اللہ ہی کافی ہے۔ بھروسہ رکھنے والے اسی پر بھروسہ رکھتے ہیں ۔

ترجمہ: تم ان سے کہو کہ: "کیا تم نے ان چیزوں پر کبھی غور کیا ہے جن کو تم اللہ کے سوا پکارتے ہو؟ مجھے دکھاؤ تو سہی کہ انہوں نے زمین کی کون سی چیز پیدا کی ہے؟ یا آسمان (کی تخلیق) میں ان کا کوئی حصہ ہے؟ میرے پاس کوئی ایسی کتاب لاؤ جو قرآن سے پہلے کی ہو یا پھر کوئی روایت جس کی بنیاد علم پر ہو، اگر تم واقعی سچے ہو۔

5: وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرِ (13) إِنْ تَدْعُو هُمْ لا يَسْمَعُوا دَعَاءَكُمْ وَلُو سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بشر كِكُمْ وَلا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ. (سورۃ الفاطر: 13، 14)

ترجمہ: اور اسے چھوڑ کر جن(جھوٹے خداؤں) کو تم پکارتے ہو وہ کھجور کی گٹھلی کے چھلکے کے برابر بھی کوئی اختیار نہیں رکھتے ۔ اگر تم ان کو پکارو گے تو وہ تمہاری پکار سنیں گے ہی نہیں ، اگر سن بھی لیں تو تمہیں کوئی جواب نہیں دے سکیں گے۔ اور قیامت کے دن وہ خود تمہارے شرک کی تردید کریں گے۔ اور جس ذات کو تمام باتوں کی خبر ہے ،اس کے برابر تمہیں کوئی اور صحیح بات نہیں بتائے گا۔

آن تمام آیات میں اللہ تعالیٰ نے مشرکین کا شرک یہ بتلایا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ مخلوق کو حاجت روا اور مشکل کشا سمجہ کر پکارا کرتے تھے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا جس کا مفہوم یہ ہے کہ غیر اللہ تکوینی امور (تکلیف سے نجات دینے اور مہربانی کرنے) میں ایک ذرہ کے بھی مالک نہیں ہیں اور وہ لوگ جو اللہ تعالیٰ کے علاوہ دوسری مخلوق کو مشکل کشا جان کر پکارتے ہیں تو وہ ان کی بات کو نہ سن سکتے ہیں اور نہ ان کو اس کی کچہ خبر ہے قیامت تک پکارو وہ کچہ نہیں کرسکتے اور اگر بالفرض وہ تمہاری تکلیف کو سن بھی لیں تو تمہاری مدد کو نہیں پہنچ سکتے اور تمہارے شرک (یعنی پکارنے) کا قیامت کو صاف انکار کریں گے اور یہ ساری باتیں بتلانے والا وہ ہے جس سے کوئی بات چھپی ڈھکی نہیں۔ اسی آخری آیت میں اس قسم کے پکارنے پر "شرک" کا لفظ بولا گیا ہے۔ بلکہ ایک دوسری جگہ ارشاد ہوتا ہے:

دَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُوا فَالْحُكُمُ لِلّهِ الْعَلِيّ الْكَيْدِ. (سورة غافر:12) ترجمہ: (جواب دیا جائےگا کہ:) تمہاری یہ حالت اس لیے ہے کہ جب اللہ کو تنہا پکارا جاتا تھا تو تم انکار کرتےتھے اور اگر اس کے ساته کسی اور کو شریک ٹھہرا یا جاتا تھا تو تم مان لیتے تھے۔ اب تو فیصلہ اللہ ہی کا ہے جس کی شان بہت اونچی، جس کی ذات بہت بڑی

ئے۔ اس آیت میں اکیلے خدا تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کو نافع اور ضار جان کر پکارنا شرک قرار دیا گیا۔

وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُ هُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلاءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَثْنَيَّنُونَ اللَّهَ بِمَا

لا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَ اتِ وَلا فِي الأرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِحُونَ. (سور م يونس: 18)

اور یہ لوگ اللہ کو چھوڑ کر ان (من گھڑت خداؤں) کی عبادت کرتے ہیں جو نہ ان كو كوئى نقصان پہنچا سكتے ہيں ، نہ ان كو كوئى فائدہ دے سكتے ہيں اور كہتے ہيں كہ يہ اللہ کے پاس ہماری سفارش کرنے والے ہیں (اے پیغمبر! ان سے) کہو کہ: "کیا تم اللہ کو اس چیز کی خبر دے رہے ہو جس کاکوئی وجود اللہ کے علم میں نہیں ہے ، نہ آسمانوں میں نہ زمین میں ؟"(حقیقت یہ ہے کہ ) اللہ ان کی مشرکانہ باتوں سے بالکل پاک اور کہیں بالا وبرتر ہے۔ قُلْ أَرَ أَيْنَكُمْ إِنَّ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَتَثَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (40) بَلْ آيَاهُ

تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ (سورة الانعام آيت40، 41)

ترجمہ ( ان کافروں ) سے کہو :" اگر تم سچے ہو تو ذرا یہ بتاؤ کہ اگر تم پر اللہ کا عذاب آجائے ، یا تم پر قیامت ٹوٹ پڑے تو کیا اللہ کے سواکسی اور کو پکارو گے؟ بلکہ اسی کو پکارو گے ، بیا تم پر قیامت ٹوٹ پڑے تو کیا اللہ کے سواکسی اور کو پکارو گے ، بہر جس پریشانی کے لیے تم نے اسے پکارا ہے ، اگر وہ چاہے گا تو اسے دور کر دے گا اور جن (دیوتاؤں) کو اللہ کے ساته شریک ٹھہراتے ہو (اس وقت) ان کو بھول جاؤ گے ۔ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ فَلْمًا نَجًاهُمْ إِلَى الْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ. (سورۃ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ فَلْمًا نَجًاهُمْ إِلَى الْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ. (سورۃ

العنكبوت:65)

چنانچہ جب یہ کشتی میں سوار ہوتے ہیں تو اللہ کو اس طرح پکارتے ہیں کہ ترجمہ: ان کا اعتقاد خالص اسی پر ہوتا ہے پھر جب وہ انہیں بچاکر خشکی پر لے آتا ہے تو فوراً شرک کرنے لگتے ہیں ۔

# احادیث مبارکہ

عَنْ أَنَسٍ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: لِيَسْأَلْ أَحَدُكُمْ رَبَّهُ حَاجَتَهُ كُلُّهَا ، حَتَّى يَسْأَلُهُ شَسِنْعَ نَعْلِهِ إِذَا انْقَطْعَ. زاد في رواية ثابت البناني مرسلا: «حتى يسأله المِلْحَ ، وحتى يسأله شسِعُهُ إذا الْقَطْعَ». (مشكوة المصابيح: كتاب الدعوات)

حضرت انس رضى اللہ عنہ سے مروى ہے كہ جناب رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نے ارشاد فرمایا : تم میں سے ہر ایک اپنے پروردگار سے تمام حاجتیں ضرور طلب کرے یہاں تک كہ اگر جوتے كا تسمہ ٹوٹ جائے (تو وہ بھی اللہ ہی سے طلب كر ے) ثابت البنانی كی مرسل روايت میں یہ الفاظ زائد ہیں :یہاں تک کہ نمک بھی اللہ ہی سے طلب کرے۔

عن ابن عباس رضى اللم عنهما قال بينما انا رديف رسول الله صلى الله عليه و سلم اذ قال لى يا غلام! احفظ اللم يحفظك احفظ اللم تجده امامك فاذا سالت فاسئل اللم واذا استعنت فاستعن باللم جف القلم بما بو كائن (فتوح الغيب مقالم نمبر 42)

ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساته سواری پر بیٹھا ہوا تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجه سے ارشاد فرمایا: اے بچے! تو حقوق اللہ کی حفاظت کر، اللہ تعالیٰ تیری حفاظت فرمائے گا، تو خیالات و معاملات میں اللہ تعالیٰ کا لحاظ رکہ، تو اسے اپنے پاس محسوس کرے گا پس سمجہ لے کہ جب بھی کوئی چیز مانگنا ہو تو اللہ تعالیٰ ہی سے مانگنا اور جب (کسی مشکل میں پہنس جاؤ اور) مدد مانگنی ہو تو اللہ تعالیٰ ہی سے مانگنا اور جو کچہ ہونا ہے وہ لکھا جاچکا ہے اور قلم لکه کر خشک ہوچکا ہے۔

# بریلوی دعوی'

1:حضور صلى الله عليه وسلم بر قسم كى حاجت روائى فرماسكتے ہيں ،دنيا آخرت كى سب مراديں حضور کے اختیار میں ہیں۔

(فتاوى افريقه ص112، فتاوى رضويه ج21ص309)

2:اپنے مقبول انسانوں کے سپرد بھی عالم کا انتظام کیا اور ان کو اختیارات خصوصی عطاء فرمائس - (جاء الحق ص97 دوسرا باب: اولياء سے مدد بانگنے كا عقلى ثبوت)

# بریلویوں کے "دلائل" کا جائزہ

غیر اللہ سے مدد مانگنے کے ثبوت پر بریلوی حضرات جن آیات کو دلیل بناتے ہیں ، ان کا تجزیہ پیش خدمت ہے ۔

#### [1]. وَادْعُوا شُهُدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ. (سور ج البقر ج: 23)

ترجمہ: اور اللہ کے سوا اپنے سارے حمایتیوں کو بلالو۔

#### الجواب:

یہ تو خدا تعالی کافروں سے کہہ رہا ہے کہ تم خدا کے علاوہ جن کو اپنا کار ساز سمجھتے تھے ان کو بلالو، اگر رضا خانی بھی انہی میں سے ہیں تو بڑے شوق سے بلائیں ورنہ یہ تمہاری دلیل نہیں بن سکتی۔

[2]: قَالَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ. (سورة آل عمران:52)

تُرجَمہ: مسیح عَلیہ السلام نے فرمایا کہ کون کون لوگ ہیں جو اللہ کی راہ میں میرے مدد گار ہوں۔

# الجواب:

یہ مدد جو سیدنا عیسی علیہ السلام نے مانگی ہے یہ وہ ہے جو بالاتفاق جائز ہے یعنی استمداد کی دوسری قسم یعنی اسباب کے ساته مدد مانگنا یا وہ مدد مانگنا جو انسانی طاقت و بس میں ہے۔ مثلا روٹی، پانی، روپیہ، پیسہ وغیرہ مانگنا۔ تو یہاں سیدنا عیسی علیہ السلام بھی اپنے حواریوں سے ظاہری مدد مانگ رہے ہیں۔

اس سے اگر بریلوی یہی مطلب لیں تو اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ سیدنا عیسی علیہ السلام تو مشکل کشا نہیں، بلکہ ان کے امتی مشکل کشا ہیں۔

[3]: وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَاللَّقُوى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ. (سورة المائدة: 2)

ترجمہ: نیکی اور تقوی میں ایک دوسرے کے ساته تعاون کرو اور گناہ اور ظلم میں تعاون نہ کرو ۔ نیکی اور تقوی میں ایک دوسرے کے ساته تعاون کرو ۔

## <u>الجواب:</u>

ہم بڑی جرأت و دلیری سے کہتے ہیں کہ 14صدیوں کے کسی معتبر مفسر نے اس آیت سے اختلافی استمداد ثابت نہیں کی، غیر اللہ کو مختار کِل سمجہ کر ہر جگہ سے پکارنا، جو ہمارے اور تمہارے درمیان اختلافی امر ہے وہ تو اس سے ثابت نہیں ہورہا ۔

[4]: واستعينوا بالصبر والصلاة. (سورة البقرة: 45)

اور صبر اور نماز سے مدد حاصل کرو۔

#### الجواب:

اگر یہ لوگ اپنی تفسیر ضیاء القرآن ہی پڑھ لیتے تو بات ان کی سمجہ میں آجاتی قرآن یہ بات کہہ رہا ہے کہ نماز اور صبر کے ذریعے اللہ سے مدد مانگو۔ اگر کوئی یہ کہے کہ ''نماز اور صبر غیر خدا ہیں'' تو عرض ہے کہ یہاں ''ب'' سبب اور ذریعہ بتانے کے لیے آئی ہے کہ اللہ تعالیٰ سے مدد مانگو نماز اور صبر کے ذریعے سے ۔

[5]: هُو الَّذِي أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ (سورة الانفال :62)

ترجمہ: وہی تو ہے جس نے اپنی مدد کے ذریعے اور مومنوں کے ذریعے تمہارے ہاته مضبوط کئے۔

## <u>الجواب:</u>

اللّه کریم نے یہاں پر ایک اُس مدد کا ذکر کیا ہے جو چھپی ہوئی تھی اور دوسری مسلمانوں کے ذریعے اس مدد کا ذکر کیا ہے جو ظاہری اور نظر آنے والی تھی۔ یہ دونوں مددیں اللہ کی طرف سے ہیں، اگر اللہ کریم کسی کو کسی کام کے لیے استعمال فرما لے تو اس سے وہ مشکل کشا نہیں بن جاتا، جیسے پانی کو خدا نے ہر زندہ کے پیدا کرنے کے لیے سبب بنایا ہے، تو پانی کو کیا کوئی مشکل کشا سمجھتا ہے؟ اسی طرح اصحاب فیل کو تباہ کرنے کے لیے خدا نے ذریعہ بنایا پرندوں اور کنکریوں کو۔ کیا بریلوی اسی لیے ہر پتھر کو پوجتے اور چومتے ہیں ؟ القصہ خدا نے جیسے ان کو بطور سبب ظاہر کیا ان کو بھی کیا، جیسے ان کو کوئی مشکل کشا نہیں سمجھتا ایسے ہی وہ بھی نہیں۔

[6]: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُكُمْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤثُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ. (سورة المائدة:55)

ترجمہ (مسلمانو!) تمہارے بار ومددگار اللہ اس کے رسول اور وہ ایماں والے ہیں جو اس طرح نماز قائم کرتے اور زکو ٰۃ ادا کرتے ہیں وہ (دل سے) اللہ کے آگے جھکے ہوئے رہتے ہیں ۔

## الجوا<u>ب:</u>

اولاً: ہمارا اختلاف تو اس بات سے ہے کہ انبیاء اور اولیاء کو مختار کل سمجہ کر ہر جگہ سے ان کو پکارا جائے اور یہ بات تو یہاں سے ثابت ہی نہیں ہوتی۔

ثانیاً: ظاہری مدد و نصرت ایک دوسرے سے مانگنا جتنی اس کی طاقت و بساط میں ہے، اس میں کوئی حرج نہیں۔ نیز یہ بات بھی مد نظر رہے کہ اس آیت سے ان سے پہلے 14صدیوں کے کسی بھی معتبر مفسر نے استعانت بغیر اللہ ثابت نہیں کی۔

الثاً: ولى كا معنى دوست بهى تو بوسكتا بــــ

رابعاً: اگر معنی یہ لیا جائے کہ یہ سب مددگار ہیں۔ تو پہلا خطاب صحابہ کو ہے ،صحابہ کے سب ایمان والے مددگار تھے، کیا مطلب؟ آج بھی ہر مؤمن مددگار ہے تو پھر مزارات پر کیا لینے جاتے ہو؟ کیا تم مومن نہیں؟

[7]: فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظهيرٌ. (سورة التحريم: 4)

تُرجَمہ: پس ان کا مددگار اللہ ہے اور جبرائیل ہیں اور نیک مسلمان ہیں اور اس کے علاوہ فرشتے ان کے مددگار ہیں۔

# الجوا<u>ب:</u>

اولاً: مولیٰ کا معنیٰ دوست بھی تو ہوتا ہے۔

ثانیًا: اگر کسی بھی معتبر مفسر نے اختلاقی استمداد کو اس آیت سے مراد لیا ہے تو پیش کریں۔

ثالثاً: قران و سنت کے دلائل سے ہم نے عرض کردیا کہ غیر اللّٰہ سے استعانت جو مختلف فیہ ہے، ناجائز ہے۔

ر آبعاً: رسول پاک صلی اللہ علیہ و سلم نے بعض صحابہ کو" مولی" کہا، کیا وہ حضور علیہ السلام کے مشکل کشا حاجت روا اور مددگار تھے؟

خامساً: بریلوی اپنے علماء کو "مولانا" کہتے ہیں، تو کیا وہ سب کچہ دیتے ہیں؟مشکل کشا ہیں؟حاجت روا ہیں؟ بگڑی بنانے والے ہیں؟ اگر نہیں تو پھر معنی تم ہی کرو گے "دوست" تو یہاں بھی وہی معنی مراد ہوسکتا ہے۔

[8]: فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا. (سورة النازعات:5)

ترجمہ: قسم ہے ان فرشتوں کی جو امور کو ترتیب دینے والے ہیں۔

اللہ رب العزت نے فرشتوں کو اختیار دے رکھا ہے کہ وہ جب چاہیں جو کام چاہیں اپنی مرضی سے کرسکتے ہیں تو جب اللہ نے فرشتوں کو اختیار دیا ہے تو ایسا اختیار نبیوں اور ولیوں کے لیے بھی ہے۔

# <u>الجواب:</u>

اللہ رب العزت نے فرشتوں کو یہ جو اختیار دیا ہے یہ نہ تو دائمی اختیار ہے اور نہ ہی اختیاری طاقت ہے۔ بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ جو اللہ پانی سے پیاس بجھا سکتا ہے اور پیاس بجھانے پر قادر ہے۔ جو اللہ کھانے سے پیٹ بھرنے پر قادر ہے تو وہی اللہ ان فرشتوں، نبیوں، ولیوں سے بھی اس طرح کے کام لینے پر بھی قادر ہے۔ یہی تفسیر بیضاوی والے نے بھی کی ہے، اس کا مطلب یہ ہرگز نہیں کہ ان کے پاس جو اختیار ہے یہ دائمی اور اختیار کلی ہے۔

مسئلہ استعانت پر بریلوی حضرات جن احادیث سے استدلال کرتے ہیں ان کا تحقیقی جائزہ

# $\frac{-\infty}{[1]}$ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کا پاؤں سوگیا تو انہوں نے "یا محمداہ" کہا۔ (کتاب الاذکار وغیرہ)

معلوم ہوا غیر اللہ سے مدد طلب کرنا جائز ہے۔

# <u>جواب:</u>

اس کی سند میں غیاث بن ابراہیم ہے۔امام احمد فرماتے ہیں کہ متروک ہے، امام یحییٰ کہتے تھےکہ یہ آدمی ثقہ نہ تھا، جو زجانی کہتے ہیں یہ شخص جعلی حدیثیں بنایا کرتا تھا، امام بخاری

<del>فرماتے ہیں کہ یہ متروک ہے۔ (میزان ج2ص323)</del>

[2]: حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے حدیث مروی ہے کہ جس کا مضمون یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا :جب تم میں سے کوئی شخص جنگل میں سفر کررہا ہو اور تمہاری سواری کا جانور ہاته سے نکل جائے تو اس کو یہ کہنا چاہیے یا عباداللہ اعینونی (وفی روایۃ) یا عباد اللہ احبسوا فان للہ فی الارض حاضرا (وفی روایۃ) یستحسبہ. (مجمع الزوائد ج10 ص133 ابن سنی ص162، حصن حصین ص163)

#### جواب نمبر1:

یہ روایت ایک سند کے ساتہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے جس کی سند میں ایک راوی معروف بن حسان ہے۔

\* علامہ بیثمی لکھتے ہیں کہ یہ آدمی ضعیف ہے۔ (مجمع الزوائد ج10ص133)

\* امام ابن عدى لكهتے ہيں: منكر الحديث ہے۔ (ميزان ج3ص183)

\* امام ابو حاتم کہتے ہیں: مجہول ہے۔ (لسان المیزان ج6ص61)

اس روایت کی دوسری سند حضرت عتبہ بن غزوان رضی اللہ عنہ تک پہنچتی ہے، جس کے متعلق علامہ ہیثمی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

ورجالہ وثقوا على ضعف في بعضهم الا ان زيد بن على لم يدرك عتبة . (مجمع الزوائد ج10ص132)

بعض راوی ضعیف اور کمزور ہیں اور دوسری خرابی یہ ہے کہ یزید بن علی راوی کی حضرت عتبہ سے ملاقات ثابت نہیں نہ ہی دیکھا ہے اور نہ زمانا پایا ہے۔ لہذا یہ روایت حضرات محدثین کی اصطلاح میں منقطع ہے جو کہ ضعیف ہوتی ہے۔

# <u> جواب نمبر 2:</u>

اس حدیث کے الفاظ پر ہی نگاہ ڈالنے سے معاملہ صاف ہوجاتا ہے کیونکہ اس حدیث میں یہ لفظ بھی ہیں کہ وہاں کچہ خدا تعالیٰ کے بندے حاضر ہوتے ہیں۔ وہ کون ہیں؟ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کے کچہ فرشتے جنگلات میں رہتے ہیں جب تمہیں کوئی رکاوٹ پیدا ہو تو یہ کہا کرو: ''اعینوا عباد اللہ ''۔ فرشتے جنگلات میں رہتے ہیں جب تمہیں کوئی رکاوٹ پیدا ہو تو یہ کہا کرو :''اعینوا عباد اللہ ''۔ فرشتے جنگلات میں رہتے ہیں جب تمہیں کوئی رکاوٹ پیدا ہو تو یہ کہا کرو ان رجالہ ثقات )

تو اس روایت سے مافوق الاسباب مدد طلب کرنا ثابت نہ ہوا بلکہ وہاں جو فرشتے موجود ہیں ۔ ان سے مدد طلب کی گئی ہے۔

[3]: حضرت على رضى الله عنه فرماتے ہيں كه اگر جنگل ميں كسى درنده يا شير كا خوف ہو تو" اعوذ بدانيال عليه السلام" كها كرو كه ميں حضرت دانيال عليه السلام كى پناه چاہتا ہوں۔ (حياة الحيوان ج1ص6، ابن سنى ص113)

## <u>جواب:</u>

یہ حدیث موقوف ہونے کے ساتہ ضعیف بھی ہے کیونکہ اس میں متعدد راوی ضعیف اور کمزور ہیں جو ساقط الاعتبار ہیں۔

پہلا راوی..... عبدالعزیز بن عمران ہے، امام بخاری، ابن معین، نسائی، ترمذی، ابن حبان، ابو زرعہ وغیرہ حضرات اس کو ضعیف کہتے ہیں۔

(تہذیب ج6ص651)

دوسرا راوی..... ابن ابی حبیبہ ہے جس کا نام ابراہیم بن اسماعیل ہے۔ امام بخاری اس کو صاحب مناکیر کہتےہیں، امام نسائی، ابن معین، دار قطنی، ابوحاتم، امام حاکم، امام ترمذی، امام ابن حبان وغیرہ اس کی تضعیف کرتے ہیں۔ (میزان ج 1ص11)

تیسرا راوی..... داؤد بن حصین ہے۔ امام ابن عیینہ، ابو زرعہ، ابو حاتم، سعد بن ابراہیم اس کو مطلقاً ضعیف قرار دیتے ہیں اور امام ابن مدینی، ابو داؤد اور حافظ ابن حجر رحمہم اللہ فرماتے ہیں اس کی وہ حدیث جو عکرمہ سے ہو، ضعیف ہوتی ہے اور یہ روایت بھی عکرمہ سے ہے۔

(ميزان ج1ص317، تېذىب ج3ص181)

[4] حضرت بلال بن الحارث المزنى نے قحط سالى ميں "يا محمد اه" كہا تھا ـ (الكامل لابن عدى )

#### <del>جو اب:</del>

اولاً: کامل ابن عدی چوتھے درجے کی کتابوں میں سے ہیں اور اس طبقہ کے بارے میں محدثین کرام کا یہ فیصلہ ہے:

ایں احادیث قابل اعتماد نیستند کہ در عقیدہ یا عملے بآنہا تمسک کردہ شود . (عجالہ نافعہ ص7)

ہاں اگر اصول حدیث کی رو سے اس طبقے کی کوئی حدیث سندا ًصحیح ثابت ہو تو اس کی صحت میں کوئی کلام نہیں ہوسکتا۔

ثانیاً: انہوں نے یہ الفاظ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے روضہ اطہر پر حاضر ہوکر کہے تھے، لہذا یہ غائبانہ پکار کی مد میں نہیں ہے۔

[5]: عبدالرحمان مسعودی کی ٹوپی میں ''یا محمد یا منصور'' لکھا ہوا تھا۔ (تہذیب)

#### جواب:

حضرات محدثین جب ان کی روایت کو ضعیف سمجھتے ہیں تو ان کا فعل کیسے حجت ہوسکتا ہے؟! علامہ زیلعی حنفی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

"ضعيف" (زيلعي ص133)

اور یہ اتنے مجذوب اور بے خبر ہوگئے تھے کہ چیونٹیاں ان کے کان میں داخل ہوجاتی تھیں۔ (میزان ج2ص111)

[6]: آپ علیہ السلام معراج پر تشریف لے گئے تو موسی علیہ السلام کے مشورہ پر اللہ تعالی سے باربار اپیل کرنے سے پچاس نمازوں کی جگہ پانچ رہ گئی تھیں ۔اس سے معلوم ہوا کہ مردے زندوں کے کام آسکتے ہیں اور ان کی مدد کرسکتے ہیں۔ لہذا اگر مصیبت میں ان کو پکارا جائے تو کون سا حرج ہے؟۔ (جاء الحق ص197)

#### <u>جواب:</u>

سند کے اعتبار سے یہ روایت بالکل صحیح ہے لیکن اس سے غائبانہ امداد طلب کرنے کا جواز ثابت کرنا بالکل باطل اور حدیث میں تحریف ہے، آپ علیہ السلام نے نہ تو حضرت موسیٰ علیہ السلام سے مدد مانگی ہے اور نہ غائبانہ پکارا بلکہ موسیٰ علیہ السلام کے پاس سے گزرے تو انہوں نے اپنی قوم کی حالت بیان کی اور پچاس نمازوں میں تخفیف کا مشورہ دیا۔ آپ علیہ السلام نے موسیٰ علیہ السلام کو نہ غائبانہ پکارا نہ ان سے مدد مانگی بلکہ ان کے مشورہ پر اللہ پاک سے تخفیف کا مطالبہ کیا۔ اس لیے اگر آج کوئی کسی کو خواب یا بیداری میں ملے اور وہ کسی دینی یا دنیاوی معاملہ میں کوئی مشورہ دے تو اس مشورے کو مانا جاسکتا ہے، ہم اس کو شرک نہیں کہتے۔ جو چیز فریق مخالف ثابت کرنا چاہتا ہے وہ غائبانہ پکارنا ،حاضر نا ظر سمجہ کر پکارنا یا غائبانہ اس کو بطور سفارش کے پیش کرنا ہے تو اس چیز کا ثبوت اس روایت سے ہرگز نہیں ملتا، اگر جائز ہوتا تو صحابہ کرام سلف صالحین ضرور پکارتے اور اس کو بطور دلیل پیش کرتے اور قرآن کریم میں مافوق الاسباب طریق پر پکارنا نا جائز نہ ہوتا کیونکہ محال ہے کہ دو متضاد حکم اللہ تعالیٰ اور آپ علیہ السلام کی طرف پیش کیے جائیں۔

[7]: حضرت ساریہ فوج کے ساتہ نہاوند کے مقام پر دشمنوں کے ساتہ بر سر پیکار تھے کہ دشمن نے پیچھے سے حملہ کرنے کی کوشش کی حضرت عمررضی اللہ عنہ نے مسجد نبوی کے منبر پر یہ ارشاد فرمایا: "یا ساریۃ الجبل الجبل"(اے ساریہ پہاڑ کی طرف دیکھو اور دشمن سے بچو) انہوں نے آواز سن لی اور جان بچالی معلوم ہوا غائب بھی مدد کرسکتا ہے۔

#### جواب نمبر 1:

یہ روایت بیہقی ، ابو نعیم، خطیب وغیرہ نے اپنی کتابوں میں لکھی ہے اور ابو نعیم اور خطیب کی کتابیں طبقہ رابعہ کی ہیں (عجالہ نافعہ بحوالہ ص8) اور طبقہ رابعہ کے بارے میں محدثین کا نظریہ ہے کہ عقائد کے بارے میں یہ قابل قبول نہیں (عجالہ نافعہ ص7) امام بیہقی کی کتب طبقہ ثالثہ کی ہیں اس کا حکم یہ ہے کہ:

واكثر أن احاديث معمول به نزد فقهاء نه شده اند بلكه اجماع بر خلاف انها منعقد كشته (عجاله نافعه ص7)

اگر چہ یہ حدیث صحیح بھی ہو اور ظن غالب بھی یہی ہے کہ یہ حدیث سنداصحیح ہے لیکن عقائد کے باب میں قابل قبول نہیں۔

#### <u>جو اب نمبر 2:</u>

پہلی بات: حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی آواز کا وہاں تک پہنچ جانا بطور کرامت کے تھا اگر آج بھی کسی غائب کو کسی کے حالات کا علم ہوجائے اور وہ آواز دے اور کوئی اس کی آواز کو سن کر اپنا بچاؤ کر لے تو صحیح ہے۔لیکن آج کے دور میں جس طرح بزرگوں کو پکارتے ہیں ان کو غائب کی طرف سے کوئی آواز بھی نہیں سنائی جاتی۔ لہذا کرامت پر ایسے واقعات کو قیاس کرنا باطل ہے۔

دوسری بات: حضرت عمر رضی اللہ عنہ بھی زندہ تھے اور حضرت ساریہ رضی اللہ عنہ بھی، اس لیے اس پر قیاس کرتے ہوئے زندہ کا غائب مردہ سے استعانت طلب کرنا قیاس مع الفارق ہے۔

تیسری بات: حضرت ساریہ کا آواز سننے سے پہلے وہم بھی نہیں ہوگا کہ میں حضرت عمر سے استعانت طلب کروں گا۔

چوتھی بات: یہ ہے کہ اگر حضرت عمر رضی االلہ عنہ کے پاس "ما کان و ما یکون" کا علم ہوتا تو وہ ابو لؤلؤ مجوسی سے اپنی اور اپنے ساتھیوں کی جان نہ بچالیتے؟ جو اس واقعہ کے بعد کا اور شہادت سے پہلے کا واقعہ ہے

#### جواب نمبر 3:

اس روایت سے مدد دینے والے کا غائبانہ پکارنا ثابت ہوا ہے نہ کہ مدد طلب کرنے والے کا دونوں میں بڑا فرق ہے، یہ بھی ہوسکتا ہے کہ اللہ پاک نے بیت المقدس اور نجاشی کا جنازہ سامنے کرنے کی طرح لشکر کو سامنے کردیا ہو، چنانچہ ابن کثیر رحمہ اللہ نے لکھا ہےکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے یہ الفاظ فرمائے تھے کہ اللہ تعالیٰ کا لشکر موجود رہتا ہے ہوسکتا ہے وہ لشکر میری یہ بات ساریہ تک پہنچادے۔

(البدايہ والنہايہ ج7ص130)

اس صورت میں غائب کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

[8]: حضرت راجز نے (دور سے) حضور اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کو مدد کے لیے" یا "سے پکارا اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی مدد کی، حضور نے فرمایا: راجز یستصرخنی اغثنی یا رسول اللہ یعنی یہ راجز ہے مجہ سے مدد مانگ رہا ہے اور کہتا ہے: "اغثنی یا رسول اللہ" کے رسول میری مدد کریں۔

# <u>الجواب:</u>

پہلی بات: فیضی صاحب نے 'نظریات صحابہ'' علماء دیوبند کی 7 عدد کتابوں کے حوالے دیے ہیں مگر کسی میں بھی "اغثنی یا رسول اللہ" نہیں۔

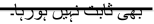
دوسری بات: یہ قبیلہ مسلمان نہیں تھا سوائے چند کے، اس راجز یعنی شعر کہنے والے کا نام عمرو بن صالح ہے۔ یہ اس وقت تک مسلمان نہیں تھا۔ انہوں نے جب ان پر ظلم کیا تواس نے چند اشعار کہے جن میں اپنے اوپرہونے والا ظلم اور رسول پاک صلی اللہ علیہ و سلم کے ساته حلیفانہ معاہدہ کا ذکر کیا، اور اپنی مدد کی درخواست دی۔

یہ قبیلہ بنو خذاعہ مسلمانوں کا حلیف تھا، اور بنوبکر قریش کا حلیف تھا۔ انہوں نے اس قبیلہ پر حملہ کیا اور ان کے افراد کو قتل کیا، تو ان میں سے ایک فرد نے یہ بات اشعار میں کہی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو معجزۃ اس کی خبر ہوئی اور مدد بھی وہ مانگی جو تحت الاسباب تھی یعنی حلیف ہونے کی وجہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا حق بنتا تھا ان کی مدد کرنا اور یہ انسانی طاقت و بس کی بات ہے۔ باقی رہی دور سے پکارنے والی بات تو وہ درست نہیں یعنی وہ ان کا اقدام اسلام میں درست نہیں۔

[9]: صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے نبی پاک صلی اللہ علیہ و سلم کو ہجرت کے موقع پر جب آپ تشریف لائے "یا رسول اللہ" کہا۔

## <u>جواب:</u>

گذارش ہے کہ اس روایت سے ہر جگہ حاضر و ناظر سمجہ کر پکارنا تو ثابت نہ ہوا، یہاں تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم سامنے موجود تھے۔ جب کہ ثابت یہ کرنا ہے ہر جگہ مختار کل سمجہ کر پکارنا، تو وہ اس سے نہیں ہورہا کیونکہ آپ قریب بھی تھے اور دوسرا اس میں مختار کل سمجھنا



بسم اللہ الرحمن الرحيم

# مسئلہ خلافت و امامت

از افادات:متكلم اسلام مولانا محمد الياس كهمن حفظم اللم

# اہل السنت کے ہاں امامت کا تصور:

اللہ رب العزت نے انسانیت کی رشد و ہدایت کے لیے انبیاء علیہم السلام کا سلسلہ جاری فرمایا جس کی پہلی کڑی حضرت آدم علیہ السلام اور آخری کڑی جناب خاتم الانبیاء حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد شریعت کے اجتماعی نفاذ کے لیے ضروری ہے کہ عامۃ المسلمین اپنے میں سے کسی اہل اور با صلاحیت فرد کو اپنا رئیس مقرر کریں جو اجتماعی طور پر احکام شریعت کو نافذ کرے۔ اس فرد منتخب کو ''امیر المومنین'' کہا جاتا ہے، یہی ''امام'' بھی کہلاتا ہے اور اس کے اس منصب اقتدار کو ''امامت کبری'' اور 'خلافت'' سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ امیر المومنین، خلیفہ وقت اور امامت کبری پر فائز یہ شخص شریعت خداوندی کو عوام پر نافذ کرتا ہے، سب کے سامنے ظاہر اور صاحب اقتدار ہوتا ہے۔ اہل السنت والجماعت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد امامت کا منصب اسی تصور کے ساتہ مانتے ہیں جو ''خلافت'' کے لفظ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

# اہل تشیع کے ہاں امامت کا مفہوم:

اہل تشیع کے عقیدہ امامت کا خلاصہ یہ ہے کہ امت کی رہنمائی کے لیے اللہ تعالیٰ پر واجب ہے کہ امام کو متعین کریں۔ تو اللہ نے قیامت تک کے لیے بارہ امام متعین کردیے ہیں جن میں سے گیارہ کا انتقال ہوچکا ہے۔ سب سے پہلے امام حضرت علی رضی اللہ عنہ تھے اور آخری (بارہویں) امام ''امام غائب '' ہیں جن کو ''امام منتظر'' بھی کہا جاتا ہے جو ان کے عقیدہ کے مطابق ''سر من راہ'' شہر کے کسی غار میں موجود ہے، مرتبہ امامت؛ نبوت و رسالت کے برابر ہے بلکہ بعض مرتبہ بڑھ کر ہوتا ہے اور امام کو حلت و حرمت، ملک وقدرت اور دیگر وہ اختیارات بھی حاصل ہوتے ہیں جو خاصہ خداوندی ہیں۔

# فریقین کے اختلاف کا خلاصہ:

عقیدہ امامت کا جو مفہوم فریقین کے ہاں ہے اس کے لحاظ سے مندرجہ ذیل فرق بطور نتیجہ ظاہر ہوتے ہیں:

## <u>فرق نمبر 1:</u>

آبل السنت كے نزديك أنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم كے وصال كے بعد امت ميں سلسلہ خلافت چلا ہے جس ميں خليفہ كا تقرر عامۃ المسلمين پر واجب ہے جب كہ ابل تشيع كے ہاں سلسلہ امامت چلا ہے جس كا تعين اللہ پر واجب ہے۔ سيد عبداللہ شبرشيعى نے امام كے منصوص من اللہ بونےكا ذكر ان الفاظ ميں كيا ہے :

والذي عليه الفرقة المحقة والطائفة الحقة انه يحب على الله نصب الامام في كل زمان. (حق اليقين ص183)

وقال ايضاً: فكما لايجوز للخلق تعيين نبي فكذا لايجوز لهم تعيين امام. (حق اليقين: ص185)

# فرق نمبر2:

اہل السنت کے ہاں امامت کبری پر فائز خلفاء کی تعداد متعین نہیں جب کہ اہل تشیع کے ہاں 12 امام متعین ہیں جو یہ ہیں:

(1)حضرت على رضى الله عنه(2)حضرت حسن رضى الله عنه(3)حضرت حسين رضى الله عنه(4)حضرت زين العابدين رحمه الله(5)حضرت محمد باقر(6)حضرت جعفر صادق رحمه الله(7)حضرت موسى كاظم (8)حضرت على رضا (9)حضرت محمد تقى (10)حضرت على نقى(11)حضرت حسن عسكرى(12)حضرت محمد مهدى

#### <del>فرق نمبر 3:</del>

اہل السنت کے ہاں امام ایسا امتی ہوتا ہے جو باصلاحیت اور خلافت کا اہل تو ہوتا ہے لیکن معصوم نہیں ہوتا جب کہ اہل تشیع کے ہاں امام معصوم ہوتا ہے۔

سید عبداللہ شبر نے امام کی شرائط میں سے پہلی شرط ''عصمت'' کی لگائی ہے:

الاول العصمة كما تقدم لانم حافظ للشرع قائم بم فحالم كحال النبى صلى اللم عليم وسلم. (حق اليقين ص187)

باقر مجلسی لکھتا ہے:

بدان که اجماع علماء امامیه منعقد است بر آنکه امام معصوم است از جمیع گنابان صغیره و کبیره از اول عمر تا آخر عمرخواه عمدا وخواه سهوا. (حیولة القلوب ج5ص49)

#### <u>فرق نمبر 4:</u>

اہل السنت کے ہاں حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ خلیفہ بلا فصل ہیں جب کہ اہل تشیع کے ہاں حضرت علی رضی اللہ عنہ خلیفہ بلا فصل ہیں۔

### <u>فرق نمبر 5:</u>

خلیفہ کا وہ فیصلہ جو اجتہادی ہو، اجماعی نہ ہو اس سے اختلاف کی گنجائش موجود ہے جبکہ امام کے کسی بھی فیصلہ سے اختلاف کی گنجائش نہیں۔

اس کے علاوہ کئی اور فرق پیش کیے جاسکتے ہیں۔

## عقیدہ امامت کی تاریخ:

عقیدہ امامت کو آمت میں متعارف کرانے والا پہلا شخص عبداللہ بن سبا یہودی تھا۔ علامہ محمد بن عبد الکریم شہر ستانی لکھتے ہیں:

عبد الله بن سبأ... أنه كان يهو ديا فأسلم... و هو أول من أظهر القول بالنص بإمامة علي رضي الله عنه. (الملل والنحل: ج1ص172)

خود روافض کی کتب میں اس بات کی صراحت موجود ہےکہ حضرت علی کے وصنی اور امام مفروض ہونے کا پہلا مدعی ابن سباتھا۔ چنانچہ ملاباقر مجلسی نے عبداللہ بن سبا کے بارے میں لکھا:

وكان اول من اشهر بالقول بفرض امامة على عليه السلام .(بحار الانوار ج25ص152،153 ،رجال كشى ص85)

## روافض کے ہاں امامت کی اہمیت:

شیعوں کے پانچ اصول دین یہ ہیں:

توحید، نبوت، معاد، امامت اور عدل۔ (اسلام کے بنیادی عقائدمصنف سید مجتبی موسوی ، اردو ترجمہ شیخ روشن علی نجفی)

مسئلہ امامت ان کے ہاں اصول دین میں سے ہے جس کا منکر کافر ہے۔ چنانچہ ان کی کتب میں تصریح موجود ہے:

1: عن ابى عبدالله ، نحن الذين فرض الله طاعتنا لايسع الناس الامعر فتنا... من انكر نا كان كافر ا. (اصول كافى ج1ص243كتاب الحجه باب فرض طاعة الائمه)

2: برکہ شک کند وتوقف نماید در امامت امام کافر است. (حیواۃ القلوب ج5ص81 فصل چہارم در بیان وجوب معرفت امام است)

## ابل تشیع کے ہاں امام کے اوصاف:

کتب روافض میں عقیدہ امامت کو بڑی بسط وتفصیل سے بیان کیا گیا ہے اور ان لوگوں نے اس عقیدہ میں غلو کرتے ہوئے ائمہ کے لیے ایسے اوصاف بیان کیے ہیں جن کے ذریعے امام کا مقام حضرات انبیاء علیہم السلام سے بھی بلند اور خدا کے برابر معلوم ہوتا ہے۔ ان کی کتابوں میں عموماً ائمہ کے اوصاف تین طرح کے بیان کیے گئے ہیں:

1: امام میں عام امتی سے امتیازی اوصاف کا وجود

2: امام میں اوصافِ نبوت کا وجود

<u>3. امام میں خدائی او صاف کا و جو د</u>

### 1: امام اور عام امتى ميں فرق

[1]: ملا باقر مجلسی نے اپنی کتاب ''حق الیقین '' میں امام کے اوصاف کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھا:

پاکیزه وناف بریده وختنه کرده متولد میشود چون از شکم مادر بزیر می آید دستهار ابر زمین میگز ارد وصدابشهادتین باند میکند.

(حق اليقين ص42)

اس عبارت سے امام کے یہ اوصاف ثابت ہوتے ہیں:

1:امام پاک صاف پیداہوتا ہے  $\overline{2}$ :ناف برید ہ ہوتا ہے  $\overline{3}$ :مختون پیداہوتا ہے 4:پیداہوتے ہی زمین پر ہاته رکه کر کلمہ پڑھتا ہے ۔

ایک جگہ لکھا: وسایہ ندارد. (حق الیقین ص42)

کہ امام کا سایہ نہیں ہوتا۔

[۲]: عبداللہ شبر نے اپنی تصنیف ''حق الیقین فی معرفۃ اصول الدین'' میں امام کے شرائط و اوصاف کو ذکر کرتے ہوئے لکھا:

الثاني ان يكون افضل من جميع امته من كل جهة. .. الثالث: كونه اشجع الامة... السادس: ان يكون از هد

الناس واطوعهم للم واقربهم منم. (حق اليقين ج1ص187، 188)

#### 2: امام میں اوصاف نبوت

[1]: امام منصوص من الله بوتا ہے

سيد عبداللہ شبر نے امام کے منصوص من اللہ ہونےکا ذکر ان الفاظ میں کیا:

[2]: امام معصوم ہوتا ہے

سید عبداللہ شبر نے امام کی شرائط میں سے پہلی شرط عصمت کی لگائی ہے:

الاول العصمة كما تقدم لانم حافظ للشرع قائم بم فحالم كحال النبى صلى اللم عليم وسلم. (حق اليقين ص187)

باقر مجلسی نے لکھا:

بداں کہ اجماع علماء امامیہ منعقد است بر آنکہ امام معصوم است از جمیع گناہان صغیرہ و کبیرہ از اول عمر تا آخر عمرخواہ عمدا وخواہ سہوا. (حیولۃ القلوب ج5ص49)

[3]: امام مفترض الطاعة بوتا بے

کلینی نے اس کے متعلق مستقل باب قائم کیا ہے: باب فرض طاعۃ الائمۃ. (اصول کافی ج1ص241) [4]:امام صاحبِ وحی ہوتا ہے

کلینی نے ایک باب قائم کیا ہے: ''باب الفرق بین الرسول والنبی المحدث'' اس کے تحت روایت نقل کی کہ رسول وہ ہوتا ہے جس کے پاس وحی لے کر جبرائیل امین تشریف لاتے ہیں، رسول جبرائیل کو دیکھتا بھی ہے اور اس کی بات کو سنتا بھی ہے اور نبی وہ ہوتاہے جو کبھی جبرائیل کو

دیکھتا ہے کبھی صرف وحی سنتا ہے، والامام ہو الذی یسمع الکلام ولا یری الشخص. (اصول کافی ج1ص1)

[5]:امام کے پاس معجزات ہوتے ہیں

ملاباقر مجلسی نے امامت کی شرائط میں یہ شرط بھی بیان کی ہے: آنکہ معجزہ ھااز اوظاھر شود کہ دیگر ان از او عاجز باشند. (حق الیقین ص42)

المدم معجره هار اوطاهر سود کم دیگر آن آر او علم [6]:امام کو احتلام نہیں ہوتا (حق الیقین ص42)

[7]: امام کی آنکه سوتی ہے دل جاگتا ہے (حق الیقین ص42)

[7] المام کے باخانہ سے مشک کی خوشبو آتی ہے نیز اس کو زمین چھپالیتی ہے (حق الیقین ص42)

ان عبارات سے ثابت ہوا کہ یہ لوگ اگر چہ علی الاعلان امام کو نبی نہیں کہتے لیکن در پردہ امام میں یہ اوصاف مان کر اس کو نبی کے برابر کھڑاکردیتے ہیں بلکہ ان کی بعض کتب سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ امام کو نبی کے برابر بلکہ اس سے بڑھ کر مانتے ہیں، مثلاً:

1: وحق این است که در کمالات و شرائط و صفات فرق میان پیغمبر و امام نیست. (حیاة القلوب ج5ص18)

2: ان مرتبة الامامة كالنبوة \_\_\_فكما لايجوز للخلق تعيين نبى فكذا لايجوز لهم تعيين امام. (حق اليقين لعبد الله شبر: ص185)

3:مرتب امامت بالاتر از مرتب پیغمبر ایست. (حیوا القلوب ج5 ص17)

#### 3: امام میں خدا کے اوصاف

- 1: باب ان الائمة عليهم السلام يعلمون علم ماكان و مايكون و انه لايخفى عليهم الشئى صلوات الله عليهم. (اصول كافى ج1ص319)
  - 2: باب ان الائمة عليهم السلام اذاشاءوا ان يعلموا علموا. (اصول كافي ج1ص316)
- 3: باب ان الائمة عليهم السلام يعلمون متى يموتون وانهم لايموتون الا باختيار منهم. (اصول كافى جاص317)
  - 4: باب ان الارض كلها للامام عليه السلام. (اصول كافي ج1ص470)
  - 5: کلینی نے حضرت امام جعفر صادق کی طرف نسبت کرکے لکھا:

اما علمت ان الدنيا و الأخرة للامام يضعها حيث يشاء ويدفعها الى من يشاء. (اصول كافي ج1ص472)

## بارہویں امام کے خواص:

[١]: امام غائب كانام لينا جائز نهيس

کلینی نے اصول کافی میں باب قائم کیا: باب فی النہی عن الاسم اور اس کے تحت امام ابو الحسن علی العسکری کا قول نقل کیا کہ انہوں نے بارہویں امام کے متعلق حکم دیا:

لا يحل لكم ذكره باسمه فقلت [اى داؤد بن قاسم الجعفرى] فيكف نذكره وفقال قولوا الحجة من آل محمد صلو ات اللم عليه وسلامه. (اصول كافي ج1ص393 كتاب الحجه)

اس کے بعد کلینی نے امام جعفر صادق کا یہ قول نقل کیا: صاحب ہذا الامر لایسمیہ باسمہ الا کافی ج1ص294)

[۲]: حب امام عائب آئے گا تو سب سے پہلے اس کی پیروی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کریں گے۔

محمد بن ابراہیم بن جعفر نعمانی نے لکھا:

عن ابى حمزة الثماني قال سمعت ابا جعفر محمد بن على عليه السلام يقول لو قد خرج قائم آل محمد عليهم السلام... اول من يتبعه محمد صلى الله عليه وسلم و على عليه السلام الثاني.

(غيبت نعماني المعروف كتاب الغيبة ص376 الباب الثالث عشر ماروي في صفته وسيرتم)

ملا باقر مجلسی نُے اس بات کو یوں لکھا: اول کسے کہ بیعت اور کند محمد باشد وبعد از ال علی. (حق الیقین ص 347)

[۳]: امام غائب جب ظاہر ہوگا تو بغیر گواہوں کے حضرت داؤد اور حضرت سلیمان علیہما السلام کی شریعت کے مطابق فیصلہ کرے گا

کلینی نے اس پر مستقل باب قائم کر کے حضرت امام محمد باقر کی طرف منسوب کر کے یہ روایت لکھی ہے کہ انہوں نے فرمایا:

اذا قام قائم آل محمد عليم السلام حكم بحكم داود وسليمان لايسئال بينة (اصول كافي ج1 ص461)

[۴]: باقر مجلسی نے اپنے مہدی کی ایک عجیب علامت یہ بھی بیان کی ہے: بدن بر ہنہ ای درپیش قرص آفتاب ظاہر خواہد شد (حق الیقین ص 347)

یعنی مہدی جب آئے گا تو جسم برہنہ ہوگا۔

## دلائل ابل السنت على ثبوت الخلافة

## دلیل نمبر 1:

وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات لرلي ستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم ولرلي مكن و الله الذي ارتضى لهم ولرلي يدلنهم من بعد خوفهم أمنا يعبدونني لايشر كون بي شرليا ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون٠٠

(سورۃ النور:55)

تفسير:

غلامہ محمود آلوسی بغدادی فرماتے ہیں:

واستدل كثرليار بهذه الآية على صحة خلافة الخلفاء الأربعة رضي الله تعالى عنهم لأن الله تعالى و عد فراي ها من في حضرة الرسالة من المؤمنرليان بالإستخلاف وتمكرليان الدين والأمن العظرليام من الأعداء ولا بد من وقوع ما وعد به ضرورة امتناع الخلف في وعده تعالى ولم يقع المجموع إلا في عهدهم فكان كل منهم خلرليافة حقا باستخلاف الله تعالى إياه حسبما وعد جل وعلا لا يلزم عموم الإستخلاف لجمرلياع الحاضرين المخاطبرليان بل وقوعه فرليهم كبنو فلان قتلوا فلانا فلا ينافي ذلك عموم الخطاب الجمرلياع وكون من برليانزلياة وكذا لا ينافرلياه ما وقع في خلافة عثمان وعلى رضي الله تعالى عنهما من الفتن لأن المراد من الأمن الأمن من أعداء الدين وهم الكفار كما تقدم- (روح المعانى:ج18 ص208)

2: امام تفسیر امام نظام الدین حسن بن محمد بن حسین النیسابوری فرماتے ہیں:

قال أهل السنة: في الآية دلالة على إمامة الخلفاء الراشدين لأن قوله { منكم } للتبعرلين وذلك البعض يجب أن يكون من الحاضرين في وقت الخطاب ، ومعلوم أن الأئمة الأربعة كانوا من أهل الإيمان والعمل الصالح ، وكانوا حاضرين وقتئذ وقد حصل لهم الاستخلاف والفتوح ، فوجب أن يكونوا مرادين من الآية . (تفسير النيشاپورى: ج6ص24)

3: امام ابل سنت مولانا عبدالشكور لكهنوى فرماتر بين كم:

''اس آیت میں استخلاف کا ربط سابقہ آیات سے یہ ہے کہ اوپر کی آیتوں میں حق تعالیٰ نے کافروں اور منافقوں کا ذکر فرمایا ہے۔ اپنے دلائل قدرت، وحدانیت بیان فرما کر ان کو ایمان لانے کی ترغیب دی ہے۔ یہ آیت استخلاف اس ترغیب کا تکملہ اور تتمّہ ہے کہ دیکھو! ایمان والوں کے لیے اس دنیا میں اِن اِن انعامات کا ہم نے وعدہ کیا ہے۔ اگر تم ایمان لاؤ تو ان انعامات سے تم بھی فیض یاب ہو گے۔ آیت استخلاف کے بعد خدا نے نماز قائم کرنے اور زکواۃ دینے اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کرنے کا حکم دیا ہے… اور ''الذین امنوا وعملوا'' دونوں صیغہ ماضی کے ہیں، پھر اس کے بعد لفظ ''منکم'' ہے جو ضمیر حاضر پر شامل ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ وعدہ ان لوگوں سے ہے جو نزول آیت کے وقت موجود تھے اور نزول سے پہلے ایمان لا چکے تھے۔ پس حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور حضرت امام مہدی یا خلفائے بنی اُمیّہ و بنی عبّاس وغیرہ ''موعود لہم'' وہی صحابہ کرام مہاجرین و انصار رضی اللہ عنہم ہیں جو نزول آیت کے پہلے سے ان دونوں صفتوں کے ساتہ موصوف تھے ،خلفائے اربعہ بھی ان ہی میں ہیں۔ (تحفہ خلافت صفحہ100، 100ء مطبوعہ تحریک خدّام اہل سنت جہلم)

## دلیل نمبر2:

عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله علراليه وسلم قال من أطاعني فقد أطاع الله ومن عصاني فقد عصن عصني فقد عصن أمرالياري فقد عصني. (صحيح البخارى: رقم الحديث

 $\frac{(7137)}{(7137)}$ 

## دلیل نمبر 3:

عن أنس عن النبي صلى الله علوليه و سلم قال اسمعوا و أطرال عوا و إن استعمل حبشي كأن رأسه زيرال بة. (صحيح البخارى: رقم الحديث 693)

## دليل نمبر 4:

عن أبى ذر قال قال رسول الله - صلى الله علراليه وسلم - : « من فارق الجماعة شبر ا فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه ».

(سنن ابى داؤد: باب فى قتل الخوارج)

## دلیل نمبر 5:

عن أبي هريرة عن النبي صلى الله علرليه وسلم أنه قال: من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فمات مات مراياتة جاهلراية

(صحيح مسلم: حديث نمبر 1848)

## دلیل نمبر6:

عن أبي هريرة يحدث عن النبي صلى الله علراليه وسلم قال كانت بنو إسر ائراليال تسوسهم الأنبرالياء كلما هلك نبي خلفه نبي وإنه لا نبي بعدي وسراليكون خلفاء فراليكثرون. (صحيح البخارى: ح 3455، صحيح مسلم: ح1842)

## دلیل نمبر7:

قال العرباض صلى بنا رسول الله -صلى الله عارايه وسلم- ذات يوم ثم أقبل عارايها فوعظنا موعظة بالراية فرفت منها العراية ووجلت منها القلوب فقال قائل يا رسول الله كأن هذه موعظة مودع فماذا تعهد إلراية فقال «أوصرايكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن عبدا حبشرايها فإنه من يعش منكم بعدى فسرايارى اختلافا كثرايارا فعارايكم بسنتى وسنة الخلفاء المهديرايان الراشدين تمسكوا بها وعضوا عارايها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة ».

(سنن ابي داؤد: كتاب السنة- باب في لزوم السنة)

## دلیل نمبر8:

عن حذيفة بن الرايمان قلت: يا رسول الله إنا كنا بشر فجاء الله بخرايار فنحن فرايه فهل من وراء هذا الخرايار شر قال نعم قلت هل وراء ذلك الخرايار شر قال نعم قلت كراياف الخرايار شر قال نعم قلت كراياف قال يكون بعدي أئمة لا يهتدون بهداي ولا يستنون بسنتي وسراياقوم فرايا هم رجال قلوبهم قلوب الشرايا اطرايان في جثمان إنس قال قلت كراياف أصنع يا رسول الله إن أدركت ذلك قال تسمع و تطراياع للأمرايار وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك فاسمع و أطع. (صحيح مسلم: ح 1847)

# اہل تشیع کے دلائل/شبہات کے جوابات

قبل اس سے کہ اہل تشیع کے مزعومہ دلائل کو ذکر کر کے ان کا علمی تجزیہ کیا جائے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان کی اس توجیہ کا جائزہ لیا جائے جو انہوں نے عقیدہ امامت کے صراحتا قرآن میں نہ ہونے کے متعلق کی ہے۔ اہل تشیع کے نزدیک امامت عقائد دینیہ کا بنیادی جزء ہے جس پر ایمان لائے بغیر ایمان نامکمل ہے لیکن پورے قرآن مجید میں ایک آیت بھی ایسی نہیں جس

میں امامت پر ایمان لانے کا حکم دیا گیا ہو، یا امامت پر ایمان نہ رکھنے کو کفر و شرک قرار دیا گیا ہو، دور قریب کے معروف شیعی عالم خمینی صاحب نے اپنی کتاب ''کشف الاسرار'' میں امامت پر گفتگو کی ہے اور اس پر دلائل دینے کی کوشش کی ہے۔ قبل اس سے کہ اس کے دلائل کا جائزہ لیا جائے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ خمینی صاحب کی اس توجیہ کا بھی جائزہ لیا جائے جو انہوں نے ایک سوال کے جواب میں پیش کی ہے۔ اسی کتاب کے ص105 پر ایک سوال اٹھایا کہ:

چرا خدا چنیں اصل مہم را یک بارہم در قرآن صریح نہ گفت کہ ایں ہمہ نزاع و خونریزی برسر ایس کار پیدا نشود.

ترجمہ: کیوں اللہ تعالیٰ نے اس اہم اصل (بنیاد) کو قرآن میں صراحتاً ایک بار بھی بیان نہ فرمایا تاکہ اس سلسلہ میں جو اختلاف اور خونریزی ہوئی وہ پیدا ہی نہ ہوتی؟

اس سوال کے کئی جوابات جو خمینی صاحب نے دیے، ان میں سے ایک یہ ہے:

در صورتیکه امام را در قرآن ثبت میکردند آنهائیکه جز برائے دنیا و ریاست با اسلام وقرآن سروکار نداشتد و قرآن را وسیلم اجراء نیات فاسده خود کرده بودند آن آیات را از قرآن بر دارند و کتاب آسمانی را تحریف کنند.

(كشف الاسرار ص114)

ترجمہ: اس صورت میں کہ امام کا قرآن میں ذکر کردیا جاتا تو وہی لوگ جو دنیا طلبی کے سوا اسلام اور قرآن سے کوئی تعلق نہیں رکھتے تھے اور قرآن کو اپنی فاسد نیتوں کا ذریعہ بنا رکھا تھا، ان آیات کو جن میں امام کا ذکر ہوتا قرآن سے نکال دیتے اور آسمانی کتاب میں تحریف کردیتے۔

#### <u>تبصره:</u>

ایک طرف اہل تشیع کا دعوی ہے کہ امامت کی تعیین اللہ تعالی پر واجب ہے، دوسری طرف بزعم شیعہ حضرات اللہ تعالی مخلوق کی مخالفت کے ڈر سے اس عقیدہ کا صراحتاً ذکر نہیں کر رہے۔ اس سے تو خدا پر یہ الزام آرہا ہے (معاذ اللہ) کہ اللہ تعالی اپنے واجب کی ادائیگی سے قاصر ہے۔

## <u>دلیل نمبر 1:</u>

خمینی صاحب نے امامت کے اثبات کے لیے اس آیت سے استدلال کیا ہے، لکھتے ہیں: اینک بذکر بعضی از آیات کہ در موضوع امامت وارد شدہ می پر دازیم واز خرد کہ فرستادہ نزدیک خدا است داوری میخواہیم

يا أيها الذين آمنوا أطرِلِ عوا الله و أطرِلِ عوا الرسول و أولي الأمر منكم.

(كشف الاسرار ص137)

کہ ہم وہ آیات ذکر کرتے ہیں جو امامت کے موضوع پر نازل ہوئی ہیں اور عقل سے جو خدا کا قریب ترین فرستادہ ہے، انصاف چاہتے ہیں۔

خمینی صاحب کا کہنا ہے کہ ''آولی الامر'' سے بارہ ائمہ معصومین مراد ہیں۔

### <u>جواب:</u>

1: محض عقلی قیاسات سے مذہب کا عقیدہ ثابت نہیں ہوتا جب کہ قرآن میں اس کا کوئی ذکر نہ ہو۔ اس سے ہر شخص آیت پڑھ کر اپنا مزعومہ نظریہ قرآن سے ثابت کرنے کی جرأت کرے گا۔

2: پوری آیت کو ملاحظہ فرمائیں:

يا أيها الذين آمنو ا أطرِلِ عو ا الله و أطرِلِ عو ا الرسول و أو لي الأمر منكم فإن تناز عتم في شيء فر دوه إلى الله و الرسول إن كنتم تؤمنون بالله و الرالوم الآخر ذلك خرل و أحسن تأويلا.

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تنازع اور اختلاف کے وقت اللہ اور رسول کا فیصلہ حرفِ آخر سمجھا جائے گا نہ کہ اولی الامر کا، اگر اولی الامر سے ائمہ معصومین مراد ہوتے تو ان کی رائے کو چھوڑ کر قرآن و سنت کی طرف رجوع کرنے کا کیا معنی ؟

### دلیل نمبر 2:

خمینی صاحب نے عقیدہ امامت کے اثبات پر اس آیت سے بھی استدلال کیا ہے: یا أیها الرسول بلغ ما أنزل الرالیك من ربك و إن لم تفعل فما بلغت رسالته و الله یعصمك من الناس.

(كشف الإسرار مترجم عربي ص149)

خمینی صاحب کا کہنا ہے کہ آیت میں جس چیز کے پہچانے کا ذکر ہے وہ عقیدہ امامت ہے۔ ے.

آس آیت سے استدلال باطل ہے اس لیے کہ:

1: آیت میں تبلیغ کا حکم مطلق ہے جس سے مراد شریعت ہے، اسے ایک جز کے ساتہ بغیر دلیل کے مقید کرنا باطل ہے، کیونکہ قاعدہ ہے:

"العبرة بعموم اللفظ لابخصوص السبب"

2: آیت میں ''ماانزل'' کی تبلیغ کرنے کا حکم ہے، اور ''تبلیغ'' تصریح اور بیان کو کہا جاتا ہے۔ خمینی صاحب نے پہلے کہا کہ امامت کا ذکر اس لیے نہیں کیا گیا تاکہ فاسد نیتوں والے کہیں اسے قرآن سے حذف نہ کردیں، سوال یہ ہے کہ اگر ''ما انزل'' سے مراد امامت ہے تو اسے اللہ نے خود مخفی رکھا ہے تو اس کی تبلیغ اور تصریح اور بیان کا حکم دینا سوائے تضاد کے اور کیا ہے؟ جب کہ قرآن تضادات سے پاک ہے۔

## دلیل نمبر 3:

خمینی صاحب لکھتے ہیں کہ ہم قرآنی آیات ذکر کر رہے ہیں جن کی تفسیر میں اہل السنت کے حوالہ جات سے ثابت کریں گے کہ یہ آیات امامت کے بارے میں نازل ہوئی ہیں:

الرايل وم أكملت لكم دينكم وأتممت عاراي كم نعمتي ورضرايات لكم الإسلام دينا.

(كشف الاسرار ص156 عربي مترجم)

اس آیت کے تحت خمینی صاحب لکھتے ہیں کہ "غایۃ المرأم" میں باب سادس کے تحت چَه احادیث کتب اہل سنت سے ملتی ہیں جن میں یہ مضمون ہے کہ یہ آیت غدیر خم والے واقعہ کے دن نازل ہوئی جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو امامت کے لیے چن لیا اور ان احادیث میں یہ بھی آیا ہے کہ نبی علیہ السلام نے فرمایا:

اللم اكبر على اكمال الدين وتمام النعمة ورضا الرب برسالتي والولاية لعلى.

(كشف الاسرار ص156 عربى مترجم)

#### <u>جواب:</u>

اولاً ..... خمینی صاحب نے استدلال میں کتب اہل السنت کے حوالے کے ضمن میں ''غایۃ المرام'' کا حوالہ دیا جس سے موصوف کے استدلال کی ساری قلعی کھل جاتی ہے اس لیے کہ غایۃ المرام سنی عالم کی نہیں بلکہ شیعی عالم کی کتاب ہے جن کا کام علماء اہل السنت پر کذب و افتراء کے علاوہ کچہ نہیں۔

(حاشيه كشف الاسرار ص156)

ثانیاً ..... غایۃ المرام جو ہاشم بن سلیمان البحرانی الشیعی کی کتاب ہے، اس میں جن چه روایات کا ذکر ہے جو بزعم خمینی صاحب کتب اہل السنت سے لی گئی ہیں، ان تمام کا ماخذ جوینی کی کتاب''فرائد السمطین فی فضائل المرتضی و البتول و السبطین'' ہے۔ (دیکھیے غایۃ المرام ص560، 572)

"جوینی" نام کے کئی محدث و مؤلف ہیں:

1: الجويني: الإمام الكبرايار شرايخ الإسلام أبو عمر ان موسى بن العباس الخر اساني الجويني الحافظ مؤلف " المسند الصحراياح" الذي خرجه كهرايائة "صحراياح" مسلم. توفي أبو عمر ان بجوين سنة ثلاث وعشرين وثلاث مئة

[سير أعلام النبلاء للذهبي الجزء15 صفحة235]

2: الجويني: شرايخ الشافع إلية أبو محمد عبد الله بن يوسف بن عبد الله بن يوسف بن محمد بن حرايويه الطائي السنبسي كذا نسبه الملك المؤيد الجويني والد إمام الحر مرايان .... توفي في ذي القعدة سنة ثمان وثلاثرايان وأربع مئة

[سير أعلام النبلاء للذهبي الجزء17 صفحة617]

الجويني: الإمام الكبرليار شرايخ الشافعرلية إمام الحر مرايان أبو المعالي عبد الملك بن الإمام أبي محمد عبد الله بن عبد الله بن يوسف بن محمد بن حراياويه الجويني ثم النراياسابوري ضراياء الدين الشافعي صاحب التصائراياف. ولد في أول سنة تسع عشرة وأربع مئة.... توفي في الخامس والعشرين من ربراياع الآخر سنة ثمان و سبعرايان وأربع مئة ودفن في داره ثم نقل بعد سنرايان إلى مقبرة الحسرايان فدفن بجنب والده.
 [سير أعلام النبلاء للذهبي الجزء 18 صفحة 468]

یہ تین محدث ہیں جو اہل السنت کے جید ائمہ ہیں۔ ایک چوتھا آدمی بھی ''جوینی'' کے نام سے مشہور ہے۔ اس کے حالات یہ ہیں:

الجويني (644 - 722 ه = 1246 - 1322 م) إبر اهرايام بن محمد بن المؤيد أبي بكر بن حمويه الجويني صدر الدين أبو المجامع... من أهل (جوين بها رحل في طلب الحديث فسمع بالعراق والشام والحجاز وتبريز وآمل طبرستان والقدس وكربلاء وقزوين وغرايارها وتوفي بالعراق ... جعله الأمرايان العاملي من أعرايان الشراياعة ولقبه بالحموئي (نسبة إلى جده حمويه) وقال : له (فرائد السمطرايان في فضائل المرتضى والبتول والسبطرايان) في طهران في 160 ورقة وقال الذهبي : شراياخ خراسان كان حاطب لرايال - يعني في رواية الحديث - جمع أحاديث ثنائرايات وثلاثرايات ورباعرايات من الأباطرايال المكذوبة.

[الأعلام لخير الدين الزركلي الجزء 1 صفحة 63]

اس سے معلوم ہوا کہ ''فرائد السمطین'' کا مصنف شیعہ ہے، شیعہ حضرات کا اسے ''شیخ الاسلام'' کے لقب سے ذکر کرنا کذب صریح ہے اس لیے کہ ''شیخ الاسلام'' تو موسی بن العباس الجوینی کا لقب ہے نہ کہ ابراہیم بن محمد۔ مزید یہ کہ اس کتاب کے مطالعہ اور دیگر حقائق سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ شخص اثنی عشری شیعہ تھا، ثبوت پیش خدمت ہے:

- 1: یہ عصمت غیر انبیاء کا قائل تھا۔ (فرائد السمطین ج2 ص133)
- 2: مختلف دلائل دے کر بارہ اماموں کا اثبات کرتا ہے۔ (فرائد السمطین ج2 ص140 الباب الثاني والثلاثون)
- 3: یہ اس بات کا قائل تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے بارہ ائمہ کی وصیت کی تھی۔ (فرائد السمطین ج2 ص136 الباب الثاني والثلاثون)
- 4: يم علي بن موسى المعروف امام رضاكى عصمت كا قائل تها اور انهيل آلهوال امام كهتا تها (فرائد السمطين ج2 ص187 الباب التاسع والثلاثون)
- 5: اس كے كئى شيخ اور استاذ رافضى تھے۔ (ديكھيے: فرائد السمطين ج2 ص73 الباب السادس عشر، الذريعة لأقا بزرگ الطهراني الجزء2 صفحة 442،)
  - 6: کتب شیعہ کو بطور حجت پیش کرتا ہے۔ مثلاً

نقل من كتاب كمال الدين [فرائد السمطين ج2 صفحات 140 و 142 و 147]

نقل من كتاب عر*لياون* أخبار الرضا [فرائد السمطين ج2 صفحات 174 و179 و188 و191 و192 و200 إلخ]

7: شيعوں كا اعتراف ہے كہ يہ انہى ميں سے تها - (ديكهيے: ذيل كشف الظنون لأقا بزرگ الطهراني ص70، الذريعة لأقا بزرگ الطهراني الجزء8 صفحة126، موسوعة مؤلفي الإمامية - مجمع الفكر الإسلامي الجزء1 صفحة379 وغيره)

یہ تمام امور اس کے شیعہ ہونے پر دال ہیں۔ لہذا اس کو سنی کہنا اور اس کی روایت کو سنیوں پر بطور حجت پیش کرنا انصاف کا خون کرنے کے مترادف ہے۔ خمینی صاحب نے سنیوں کے حوالے سے ثابت کرنا تھا کہ آیت کا شان نزول امامت علی کے

خمینی صاحب نے سنیوں کے حوالے سے ثابت کرنا تھا کہ ایت کا شان نزول امامت علی کے بارے میں ہوا لیکن افسوس کہ یہ لوگ تو شیعہ نکلے۔

ثالثاً..... شیعی مفسرین کا یہ دعوی کہ یہ آیت حجۃ الوداع سے واپسی کے موقعہ پر غدیر خم پر 18ذی الحجہ کو خطبہ کے بعد نازل ہوئی، غلط ہے اس لیے کہ جمہور مفسرین کا اتفاق ہے کہ یہ آیت حجۃ الوداع کے موقع پر میدان عرفات میں نازل ہوئی یعنی 9ذی الحجہ بروز جمعہ شام کے

<del>وقت خود حضرت على رضى االلہ عنہ كا قول ہے كہ يہ آيت عرفہ كى شام (يعنى 9ذى الحجہ) كو -</del> نازل ہوئى۔ علامہ ابن كثير لكھتے ہيں:

عن علي قال: نزلت هذه الآية على رسول الله صلى الله علرانه و هو قائم عشرانية عرفة { الرانيوم أكملت لكم دينكم }

(تفسیر ابن کثیر: ج3 ص27)

امام بخاری حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے مختلف نے روایات نقل کی ہیں کہ یہ آیت یوم عرفہ کو نازل ہوئی مثلاً:

عن طارق بن شهاب قالت الرابي هود لعمر إنكم تقرءون آية لو نزلت فرابي الاتخذناها عرابي اله عمر إني الأعلم حرابيث أنزلت و أين أنزلت و أين رسول الله صلى الله عاربي هو سلم حرابين أنزلت يوم عرفة و إنا و الله بعرفة. (صحيح البخاري: حديث نمبر 4606 تفسير سورة المائدة)

رابعاً..... سنی مفسرین نے اس روایت کا صراحتا رد کیا ہے۔ لہذا اسے سنیوں کے سر تھوپنا غلط ہے: ہے:

قال الألوسى البغدادى: وأخرج الشرائعة عن أبى سعرائد الخدرى أن هذه الآية نزلت بعد أن قال النبى صلى الله على هو سلم لعلى كرم الله وجهه فى غدير خم: من كنت مولاه فعلى مولاه فلما نزلت قال علرائه الصلاة و السلام: الله أكبر على إكمال الدين وإتمام النعمة ورضاء الرب برسالتى وولاية على كرم الله وجهه بعدى ولايخفى أن هذا من مفترياتهم وركاكة الخبر شاهدة على ذلك فى مبتدأ الأمر. (روح المعانى: ج6 ص61)

کہ شیعوں نے حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ کے حوالہ سے یہ روایت نقل کی ہے کہ مذکورہ آیت (الیوم اکملت لکم دینکم) غدیر خم پر اس وقت نازل ہوئی جب نبی علیہ السلام نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے لیے فرمایا:" من کنت مولاہ فعلی مولاہ" پھر جب یہ آیت نازل ہوگئی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اللہ اکبر علی اکمال الدین واتمام النعمة ورضا الرب برسالتی وولایۃ علی کرم اللہ وجہہ بعدی" یہ روایت شیعہ افتراءات کا ایک نمونہ ہے اور سند کے علاوہ اس روایت کے رکیک الفاظ بھی خود اس کے من گھڑت ہونے پر گواہ ہیں۔ حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ نے دو شیعہ روایتیں نقل کر کے فرمایا:

ولا يصح هذا ولا هذا، بل الصواب الذي لا شك فرائه ولا مرية: أنها أنزلت يوم عرفة، وكان يوم جمعة، كما روى ذلك أمرائير المؤمنرائين عمر بن الخطاب، وعلي بن أبي طالب، وأول ملوك الإسلام معاوية بن أبي سفرائيان، وترجمان القرآن عبد الله بن عباس، وسمرة بن جندب، رضي الله عنهم، وأرسله [عامر] الشعبي، وقتادة بن دعامة، وشهر بن حوشب، وغرائير واحد من الأئمة والعلماء.

(تفسير ابن كثير: ج3 ص26 تحت هذه الآية)

ترجمہ: نہ یہ روایت صحیح ہے نہ وہ بلکہ حق بات جس میں ادنی شک و شبہ کی گنجائش نہیں وہ یہ ہے کہ یہ آیت عرفہ 9 ذی الحجہ کو جمعہ کے دن نازل ہوئی جیسا کہ امیر المومنین حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ نیز امام شعبی، امام قتادہ ،امام شہر بن حوشب اور دیگر ائمہ اور علماء کا یہی قول ہے۔

علامہ فخر الدین رازی رحمہ اللہ نے اس آیت سے شیعہ کے استدلال پر بہترین رد فرمایا، کھتے ہیں:

المسألة الثالثة: قال أصحابنا: هذه الآية دالة على بطلان قول الرافضة، وذلك لأنه تعالى برايان أن الذين كفروا يئسوا من تبديل الدين، وأكد ذلك بقوله (فلا تخشوهم واخشون) فلو كانت إماة على بن أبي طالب رضي الله عنه منصوصا عارايها من قبل الله تعالى وقبل رسوله صلى الله علرايه وسلم نصا واجب الطاعة لكان من

أراد إخفاءه وتغراي رايره آيسا من ذلك بمقتضى هذه الآية ، فكان يلزم أن لا يقدر أحد من الصحابة على إنكار ذلك النص و على تغراي راي ره و إخفائه ، ولما لم يكن الأمر كذلك ، بل لم يجر لهذا النص ذكر ، ولا ظهر منه خبر ولا أثر ، علمنا أن ادعاء هذا النص كذب ، وأن علي بن أبي طالب رضي الله عنه ما كان منصوصا عارايه بالإمامة . (التفسير الكبير للرازى: تحت بذه الآية)

ترجمہ:ہمارے علماء نے فرمایا کہ یہ آیت 'الیوم اکمات لکم دینکم'' روافض کے قول کے بطلان پر دلات کرتی ہے، اس لیے کہ اللہ نے اس آیت کی ابتداء میں فرمایا ہے ''الرایاوم یئس الذین کفروا من دینکم فلا تخشوهم واخشون'' (آج کے دن کافر ناامید ہوگئے تمہارے دین سے، سو ان سے مت ڈرو اور مجه سے ڈرو) جس نے واضح کردیا کہ کافر دین میں تبدیلی سے مایوس ہوگئے ہیں اور یہ بھی فرمادیا کہ اب ان سے مت ڈرو بلکہ مجه سے ڈرو۔ اگر حضرت علی بن ابی طالب کی امامت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی طرف سے منصوص ہوتی یعنی نص واجب الطاعۃ ہوتی تو اسے چھپانے اور اسے تبدیل کرنے والے کو اس آیت کے مطابق نا امید ہوجانا چاہیے تھا یعنی صحابہ میں سے کوئی بھی اس نص کے انکار، اس کی تبدیلی یا اس کے چھپانے پر قادر نہ ہوتا، اور جب ان میں سے کوئی بات پیش نہ آئی بلکہ اس نص امامت کا ذکر ہوا نہ اس کی خبر ظاہر ہوئی اور نہ اس کی کوئی روایت آئی تو ہمیں علم ہوگیا کہ کہ اس نص کا دعوی محض کذب ہے اور یہ کہ حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ یقیناً منصوص بالامامت نہیں تھے۔

#### دلیل نمبر 4:

شیعہ حضرات نے اپنے دعوی پر ایک حدیث یہ بھی پیش کرتے ہیں:

من كنت مو لاه فعلى مو لاه.

کہ جس کا میں مولی ہوں اس کا علی مولا ہے۔

شیعہ کہتے ہیں کہ یہ روایت حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خلافت بلا فصل پر نص ہے اور عقیدہ امامت کی بنیاد ہے۔ ( اسی روایت کی وجہ سے یہ لوگ قرآنی آیات میں تاویلات بلکہ تحریفات کر گزرتے ہیں)

#### <u> جواب:</u>

اس حدیث کے متعلق چند بنیادی باتیں بیان کی جاتی ہیں تاکہ اصل مفہوم واضح ہو اور شیعہ استدلال کی قلعی کھل سکے۔

## بہلی بات:

## روایت کی اسنادی حیثیت

یہ حدیث متعدد طرق سے مروی ہے ، بعض صحیح اور بعض حسن درجہ کے ہیں۔

1: حافظ ابن حجر رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

و اما حدیث من کنت مو لاه فعلی مو لاه فقد اخرجه الترمذی و النسائی و هو کثیر الطرق جدا و قد استو عبها ابن عقدة فی کتاب مفرد و کثیر من اسانیدها صحاح و حسان.

(فتح البارى: ج7س74)

2: حافظ ابن حجر مكى المبيثمي لكهتے ہيں:

وبيانه انه حديث صحيح لامرية فيه وقد اخرجه جماعة كالترمذي والنسائي و احمد وطرقه كثيرة جدا. (الصواعق المحرقه ص42)

## دوسری بات:

## خطبہ غدیر کا وقت اور موقع محل

فتح مكم كے بعد لوگ جوق در جوق دين اسلام ميں داخل ہونا شروع ہوئے (كما قال تعالى: ورايت الناس يدخلون فى دين اللہ افواجا) دين اسلام كى تكميل ہورہى تھى يہاں تك كم حجة الوداع جو آنحضرت صلى اللہ عليہ وسلم كا آخرى اور اہم سفر تھا، ميں 9ذى الحجہ كو آيت "اليوم اكمات لكم

دینکم الخ" نازل ہوئی، اس سفر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو دین اسلام کے بنیادی اصولوں، امت کو پیش آنے والی گمراہیوں سے بچانے والی نصیحتوں اور ارشادات سے نوازا تاکہ امت باہمی اختلافات سے محفوظ رہ کر صراط مستقیم پر گامزن رہے۔

حجۃ الوداع سے واپسی پر مکہ مکرمہ اور مدینہ منورہ کے درمیان ''حجفہ'' کے قریب ایک تالاب کے کنارے درختوں کے سائے میں آپ صلی علیہ وسلم نے پڑاؤ ڈالا، یہ جگہ ''وادی خم'' اور 'غدیر خم'' کے نام سے معروف ہے، نماز کا اعلان کیا گیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز ظہر پڑھائی اور اس کے بعد خطبہ ارشاد فرمایا۔ یہی خطبہ ''حدیث غدیر'' کے نام سے مشہور ہے۔ یہ اتوار کا دن تھا اور ذی الحجہ کی 18 تاریخ تھی۔

(السيرة النبوية لابن كثير ج4ص414)

### تيسري بات:

خطبہ دینے کی ضرورت کیوں پیش آئی:

آنحضرت صلى اللہ عليہ و سلم حجۃ الوداع كے موقعہ پر 4 ذى الحجہ كو مكہ مكرمہ ميں تشريف لائے، حرم مكہ پہنچ كر عمرہ كے اركان ادا فرمائے، اور پهر چار دن تک مكہ ميں قيام فرمايا، انہى چار دنوں ميں حضرت على رضى اللہ عنہ (جو رمضان 10 هسے يمن تشريف لے گئے ہوئے تھے) واپس مكہ مكرمہ پہنچے اور وہ خمس حضور صلى اللہ عليہ وسلم كى خدمت ميں پيش كيا جسے لانے كے ليے حضور صلى اللہ عليہ و سلم نے انہيں يمن روانہ كيا تها، اس سفر ميں حضرت على رضى اللہ عنہ كے بعض ساتھيوں كو آپ رضى اللہ عنہ سے چند شكايتيں ہوگئى تھيں جن كا تذكرہ ان ساتھيوں نے آنحضرت صلى اللہ عليہ و سلم نے ان شكايات كے از الہ كے ليے يہ خطبہ ارشاد فرمايا تھا۔

ان روایات کو حافظ آبن کُثیر رحمہ اللہ نے ''باب بعث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم علی بن ابی طالب و خالد بن ولید رضی اللہ عنہما الی الیمن'' قبل حجۃ الوداع کے تحت جمع کیا ہے۔ چند روایات یہ بین:

1: عن ابى بريدة قال: أبغضت عاربيا بغضا لم أبغضه أحدا قط، قال: وأحببت رجلا من قريش لم أحبه إلا على بغضه عاربيا قال فبعث ذلك الرجل على خرايال فصحبته ما أصحبه إلا على بغضه عاربيا قال فأصبنا سبرايا قال فكتب (اى حاكم اليمن خالد بن الوليد) إلى رسول الله صلى الله عاربيه وسلم أبعث إلربيانا من يخمسه قال فبعث إلربيانا عليها وفي السبي وصرايا فة من أفضل السبي. قال: فخمس وقسم فخرج ورأسه يقطر فقانا: يا أبا الحسن ما هذا ؟ فقال ألم تروا إلى الوصرايافة التي كانت في السبي، فإني قسمت، وخمست فصارت في الخمس، ثم صارت في أهل بربيات النبي صلى الله عاربيه وسلم ثم صارت في آل علي ووقعت بها، قال، فكتب الرجل إلى نبي الله صلى الله عاربيه وسلم فقات أبعثني فبعثني مصدقا فجعلت أقرأ الكتاب وأقوله صدق قال: فأمسك يدي والكتاب فقال: "أتبغض عاربيا "قال: قلت نعم ؟ قال " فلا تبغضه و إن كنت تحبه فاز دد له حبا فوالذي نفس محمد براياده لنصراياب آل علي في الخمس أفضل من وصرايافة " قال: فما كان من الناس أحد بعد قول النبي صلى الله عاربيا به وسلم أحب إلى من على.

(البداية والنهاية: ج5 ص121)

2: عن خاله عمرو بن شاس الاسلمي وكان من أصحاب الحديبرلية. قال: كنت مع علي بن أبي طالب في خرليله التي بعثه رسول الله صلى الله علرليه وسلم إلى الرئيمن فجفاني علي بعض الجفاء. فوجدت في نفسي علرليه فلما قدمت المدينة، اشتكرليته في مجالس المدينة وعند من لقرليته، فأقبلت يوما ورسوله الله جالس في المسجد، فلما رآني أنظر إلى عرليازليه نظر إلى حتى جلست إلرليه فلما جلست إلرايه قال: "إنه والله يا عمرو بن شاس لقد آذيتني " فقلت: إنا لله وإنا إلرايه راجعون، أعوذ بالله والاسلام أن أوذي رسول الله. فقال: " من آذي

علرليا فقد آذاني "

(البداية والنهاية: ج5 ص121)

3: عن أبي سعرليد الخدري. أنه قال: بعث رسول الله علي بن أبي طالب إلى الرايمن. قال أبو سعرليد، فكنت فإليمن خرج معه، فلما أخذ من إبل الصدقة, سألناه أن نركب منها ونريح إبلنا - وكنا قد رأينا في إبلنا خلا - فأبى على النام فل إنها لكم فرليها سهم كما للمسلمرلين. قال، فلما فرغ على وانطفق من الرليمن راجعا، أمر علرلينا وإنسانا وأسرع هو وأدرك الحج، فلما قضى حجته، قال له النبي صلى الله علرليه وسلم. "ارجع إلى أصحابك حتى تقدم علرليهم" قال أبو سعرليد: وقد كنا سألنا الذي استخلفه ما كان على منعنا إياه ففعل، فلما عرف في إبل الصدقة أنها قد ركبت، ورأى أثر الركب، قدم الذي أمره والهم. فقلت: أما أن الله علي لئن قدمت المدينة الذكرن لرسول الله، ولاخبر نه ما لقرلينا من المغلقة والتصرلي إلي ق. قال: فلما قدمنا المدينة غدوت إلى رسول الله صلى الله علم ليه وسلم أريد أن أفعل ما كنت حلفت علرليه، فلقرليت أبا بكر خارجا من عند رسول الله صلى الله علم الله على وسلم فلما الله علي وساءلني وساءلني وساءلته. وقال متى قدمت ؟ فقلت: قدمت البارحة، فرجع معي إلى رسول الله صلى الله علي الله صلى الله على وسألني عن نفسي وأهلي وأحفى المسألة، فقلت: يا رسول الله ما لقرلينا من علي من الغلظة وسوء الصحبة والتصرلي إليق، فاتند رسول الله وجعلت أنا أعدد ما لقرلينا منه، حتى إذا كنت في وسط كلامي، وسوء الصحبة والنه لقد علمت أنه أحسن في سبرلل الله "! با سعد بن مالك ابن الشهرليد: مه, بعض قولك لاخرليك على، فوالله لقد علمت أنه أحسن في سبرلل الله ".

قال: فقات في نفسي ثكاتك أمك سعد بن مالك - ألا أر اني كنت فرلي ما يكره منذ الرلي وم، ولا أدري لا جرم و الله لا أذكره بسوء أبدا سرا ولا علا فرلية. (البداية والنهاية: ج5 ص122)

4: عن يزيد بن طلحة بن يزيد بن ركانة قال إنما وجد جرايش علي بن [أبي] طالب الذين كانوا معه بالرايامن، لا لهم حرايان أقبلوا خلف عليهم رجلا، وتعجل إلي رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: فعمد الرجل فكسى كل رجل حلة فلما دنوا خرج عليهم علي يستلقيلهم فإذا عليهم الحلل. قال علي: ما هذا ؟ قالوا: كسانا فلان: قال: فما دعاك إلى هذا قبل أن تقدم على رسول الله فراياصنع ما شاء فنزع الحلل منهم، فلما قدموا على رسول الله اشتكوه لذلك، وكانوا قد صالحوا رسول الله، وإنما بعث عليها إلى جزية موضوعة. (البداية والنهاية: ج5 ص123) اشتكوه لذلك، وكانوا قد صالحوا رسول الله وإنما بعث عليها إلى جزية موضوعة (البداية والنهاية: ج5 ص123) أبي طالب فمضى في السرية فأصاب جارية فأنكروا عارايه و تعاقد أربعة من أصحاب رسول الله صلى الله عارايه و سلم فقالوا إذا لقرايانا رسول الله صلى الله عليهه و سلم أخبرناه بما صنع علي وكان المسلمون إذا رجعوا من السفر بدءوا برسول الله عارايه و سلم فقام أحد الأربعة فقال يا رسول الله ألم تر إلى علي بن أبي طالب صنع سلموا على النبي صلى الله عارايه و سلم فقام أحد الأربعة فقال يا رسول الله ألم تر إلى علي بن أبي طالب صنع كذا وكذا فأعرض عنه ثم قام الرابع فقال مثل ما قالوا فأقبل رسول الله صلى الله عارايه و سلم والغضب يعرف في وجهه فقال ما تريدون من علي ؟ ما تريدون من علي إن عارايا الله صلى الله عارايه و سلم والغضب يعرف في وجهه فقال ما تريدون من علي ؟ ما تريدون من علي إن عارايا الله صلى الله عارايه و سلم والغضب يعرف في وجهه فقال ما تريدون من علي ؟ ما تريدون من علي إن عارايا الله صلى الله عارايه و سلم والغضب يعرف في وجهه فقال ما تريدون من علي ؟ ما تريدون من علي إن عارايا الله صلى الله عاري كل مؤمن بعدي.

(جامع الترمذي باب مناقب على بن أبي طالب رضي الله عنه) -

ان مجموعہ روایات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ مختلف حضرات خصوصاً جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتہ سفر یمن میں شریک تھے، ان کو حضرت علی کی طرف کچہ بد گمانی یا کدورت پیدا ہوگئی تھی، چونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا شمار کبار صحابہ اور السابقون الاولون میں ہے اور مزید یہ کہ آئندہ چل کر اپنے وقت میں امت کی قیادت و امامت کے فرائض بھی آپ نے سر انجام دینے ہیں اس لیے ضروری تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت علی کی براءت ظاہر کریں بلکہ امت کو یہ حکم بھی دیں کہ وہ حضرت علی کے ساتہ محبت و عقیدت کا تعلق رکھیں۔

## چوتهي بات:

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ غدیر خم میں کیا ارشاد فرمایا؟ مختلف روایات اس بارے میں ملتی ہیں۔ ان میں مسند احمد بن حنبل کی روایت تقریباً تمام روایات کی جامع ہے، ملاحظہ ہو:

عن البراء بن عازب قال كنا مع رسول الله صلى الله علم الله علم الله علم في سفر فنز لنا بغدير خم فنودي فرليانا الصلاة جامعة وكسح لرسول الله صلى الله علم الله علم تحت شجر ترليان فصلى الظهر وأخذ برلياد على رضي الله تعالى عنه فقال ألستم تعلمون أني أولى بالمؤمن إنى أنفسهم قالوا بلى قال ألستم تعلمون أني أولى بكل مؤمن من نفسه قالوا بلى قال فأخذ برلياد على فقال من كنت مو إله فعلى مو إله اللهم وال من واله و عاد من عاداه قال فلقرايا عمر بعد ذلك فقال هنرايانا يا ابن أبي طالب أصبحت وأمسرايات مولى كل مؤمن ومؤمنة. (مسند احمد: رقم الحديث 18479)

خلاصہ کلام: اہل تشیع کا اس روایت سے امامت اور خلافت علی بلا فصل پر استدلال باطل ہے اس لیے کہ:

[1]: حضرت على رضى الله عنه سے محبت اور موالاۃ كا اظہار محض اس ليے تھا كه لوگوں كے دلوں ميں ان كے بارے ميں كوئى رنجش باقى نه رہے، خلافت بلا فصل اور امامت كا اس ميں دور دور كا تذكرہ نہيں۔

[2]: کتب اہل السنت میں جہاں حدیث غدیر خم موجود ہے وہاں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے واضح اشارات بھی ہیں جن میں خلافت صدیق اکبر کا ذکر ہے یا خلفاء راشدین کی ترتیب کا ذکر ہے (گو اشارۃ ہی سہی) جس کا مطلب سوائے اس کے اور کیا ہے کہ حدیثِ غدیر خم ایک وقتی ضرورت کے پیش نظر وارد ہوئی نہ کہ مستقلاً اصول امامت یا خلافت کے لیے۔

[3]: اگر یہ حدیث مسئلہ امامت یا حضرت علی کے خلیفہ بلا فصل کے متعلق ہوتی تو اس کا محل اور مقام حجۃ الوداع کا اجتماع تھا جہاں قرب و بعد تمام جگہوں کے مسلمان جمع تھے جو ایک عالمی اجتماع تھا، جس کا مقصد ایک عالمی نظریہ امت کو دینا تھا لیکن یہ حدیث خم کے تالاب کے پاس بیان ہوئی ہے جو اس بات کی یقینی دلیل ہے کہ اس سے مقصود آفاقی اور اجتماعی فیصلہ کا بیان کرنا مقصود نہیں تھا، بلکہ ایک وقتی ضرورت کا بیان کرنا تھا۔

#### دلیل نمبر 5:

بعض شیعہ ویب سائٹس پر کتب اہل السنت سے امامت کا ثبوت کے عنوانات سے صحیحین کی روایات کو مستدل بنایا گیا ہے، جو ان الفاظ میں ہے۔

''ہم صحیحین سے اس بارے میں نقل شدہ روایات پیش کر نے پر اکتفاء کرتے ہیں:

عن عبد الملك؛ سمعت جابر بن سمرة ،قال: سمعت النبى (ص) يقول: يكون اثنى عشر اميرا، فقال كلمة، لم اسمعها، فقال ابي: انه قال: كلهم من قريش.

[صحيح بخارى ج٩، كتاب الاحكام، باب(٥٢)"استخلاف" حديث ٤٧٩٩. صحيح مسلم ج٩، كتاب الامارة، باب(١١)" المديح بخارى ج٩

مسلم نے بھی اس حدیث کو آٹہ سندوں کے ساتہ اپنی کتاب میں نقل کیا ہے اور ا ن میں سے ایک حدیث میں اس طرح آیا ہے:

جابر بن سمرة، قال:انطلقت الى رسول(ص) الله ومعى ابى، فسمعته، يقول: لايزال بذا الدين عزيزا

منيعا الى اثنى عشر خليفة وال كلمة ، صمنيها الناس، فقلت لابي ما قال؟ قال: كلهم من قريش.

اس حدیث کومختلف مضامین کے ساتہ اہل سنت کی اہم کتابوں میں کثرت کے ساتہ نقل کیا گیا ہے اور یہ حدیث مسلمانوں کے دیگر فرقوں کے بطلان اور مذہب شیعہ کے حق ہونے پر ایک محکم و مضبوط دلیل ہے، اس لئے کہ اس حدیث کا مضمون مذہب شیعہ کے علاوہ کسی اور فرقہ اسلامی کے رہنماؤں سے منطبق نہیں ہوتا،کیونکہ اہل سنت خلفائے راشدین (جو چار ہیں ) کے قائل ہیں ، یا پھر امام حسن مجتبی (ع) کی خلافت کو ملا دیں توپانچ ہوتے ہیں ، لیکن حدیث میں رسول(ص) نے بارہ فرمائے ہیں ، لہذا ان کے مذہب سے یہ حدیث منطبق نہیں ہوتی ۔۔۔۔ لہذا صرف شیعہ اثنا عشریہ کے خلفاء کی تعداد سے منطبق ہوتی ہے، ان میں سر فہرست مولائے متقیان حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام اور آخر حضرت مہدی حجۃ ابن الحسن العسکری ارواحنا لہ الفداء ہیں ۔"

#### جواب:

صحيح مسلم (حديث نمبر 1821) ميں يہ الفاظ ہيں:

لایزال أمر الناس ماضرالیا ما ولرایهم اثنا عشر رجلا • کہ جب تک بارہ خلفاء ہوں گے لوگوں کا معاملہ چلتا رہے گا۔ سنن ابی داؤد (حدیث نمبر 4282) میں ہے:

لایزال هذا الدین عزیزا إلی اثنی عشر خلرل فقه کم یہ دین بارہ خلیفہ کے آنے تک غالب رہے گا۔ صحیح بخاری (حدیث نمبر 7222) میں یہ الفاظ ہیں:

یکون اثنا عشر أمرِلیِ (۱۰۰۰ کلهم من قریش • (کہ بارہ امیر ہوں گے، سب کے سب قریشی ہوں گے۔)

## اس حدیث کا معنی و مطلب:

شیعہ حضرات کااس حدیث سے اپنے مزعومہ ائمہ مراد لینا کسی طرح درست نہیں اس لیے کہ ائمہ اہل السنت نے اس حدیث کے جو مطلب بیان کیے ہیں وہ شیعہ موقف کی واضح تردید کرتے ہیں اور اصول اور عقل کا تقاضا بھی یہی ہے کہ جو روایت کتب اہل السنت میں ہے س کا معنی بھی اہل السنت کا بیان کردہ ہی معتبر ہو گا نہ کہ شیعہ فرقہ کا، اس لیے اس حدیث کے چند مطلب پیش خدمت ہیں:

## مطلب نمبر 1:

حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ (م 852 ه) نے اس حدیث پر طویل گفتگو فرمائی ہے اور جس تشریح کو راجح قرار دیاہے وہ علامہ ابن الجوزی اور قاضی عیاض مالکی کی تشریح ہے، جو کہ پیش خدمت ہے:

وينتظم من مجموع ما ذكراه (يعنى ابن الجوزى و القاضى عياض) أوجه: أرجحها الثالث من أوجه القاضي (و بو ان المراد ان يكون الاثنا عشر في مدة عزة الخلافة وقوة الإسلام واستقامة أموره والاجتماع على من يقوم بالخلافة) لتأيرلياده بقوله في بعض طرق الحديث الصحرلياحة كلهم يجتمع علرليا ه الناس و إيضاح ذلك ان المراد بالاجتماع انقرليادهم لبرلياعته والذي وقع ان الناس اجتمعوا على أبي بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي إلى ان وقع أمر الحكمرليان في صفرليان فسمى معاوية يومئذ بالخلافة ثم اجتمع الناس على معاوية عند صلح الحسن ثم اجتمعوا على ولده يزيد ولم ينتظم للحسرليان أمر بل قتل قبل ذلك ثم لما مات يزيد وقع الاختلاف إلى ان اجتمعوا

على عبد الملك بن مروان بعد قتل بن الزبراي رثم اجتمعوا على أولاده الأربعة الولرايد ثم سلرايامان ثم يزيد ثم هشام ...... فهؤلاء سبعة بعد الخلفاء الراشدين والثاني عشر هو الولراياد بن يزيد بن عبد الملك اجتمع الناس على الناس على عارايا ه لما مات عمه هشام ..... وانتشرت الفتن و تغرايا رت الأحوال من يومئذ ولم يتفق ان يجتمع الناس على خلرايا فة بعد ذلك لأن يزيد بن الولراياد الذي قام على بن عمه الولراياد بن يزيد لم تطل مدته بل ثار علرايا ه قبل ان يموت بن عم أبرايا هم وان بن محمد بن مروان ولما مات يزيد ولى أخوه إبر اهرايام فغلبه مروان ثم ثار على مروان بنو العباس إلى ان قتل ثم كان أول خلفاء بني العباس أبو العباس السفاح ولم تطل مدته مع كثرة من ثار علرايه ..... وانفرط الأمر في جمراياع أقطار الأرض إلى ان لم يبق من الخلافة الاالاسم في بعض البلاد ..... ومن نظر في أخبار هم عرف صحة ذلك وقتح البارى شرح صحيح البخارى: ج13 ص263)

ترجمہ: ابن الجوزی اور قاضی عیاض نے جو کچه ذکر کیا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ انہوں نے اس حدیث کی چند توجیہات کی ہیں جن میں سے تیسری توجیح راجح ہے کہ ''بارہ سےمراد وہ اربابِ خلافت ہیں جو اس دور میں ہوں گے جس میں خلافت کی شان وشوکت ، اسلام کی قوت، اسلام کے امور کی طاقت عروج پر ہوگی آور لوگ ان خلفاء پر متفق اور مجتمع ہوں گے'' اس مطلب کی تائید بعض طرق سے بھی ہوتی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلّم نے فرمایا: "کلهم یجتمع علیہ الناس" [ کہ ان خلفاء پر لوگ متفق اور مجتمع بھی ہوں گے] لوگوں کے متفق اور مجتمع ہونے کا مطلب یہ ہے کہ سارے لوگ ان بارہ کی بیعت کے لیے متفق ہوں گے۔ جو کچہ اتفاق اس بارے میں پیش آیا وہ یہ ہے کہ لوگ پہلے پہل حضرت آبو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خلافت پر متفق ہوئے ، پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خلافت پر متفق ہوئے ، پھر حضرت عثمان رضى الله عنه كى خلافت پر متفق ہوئے ، پھر حضر ت على المرتضى رضى الله عنہ کی خلافت پر متفق ہوئے یہاں تک کہ واقعہ صفین میں حکم مقرر کرنے کا معاملہ پیش آیا جسے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے خلافت کا نام دیا ۔ پھر لوگ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت پر متفق ہوئے جب حضرت حسن بن علی کی نے دستبرداری کر کے صلح کرا دی تھی۔ پھر لوگ حضرت معاویہ کے بیٹے یزید کی خلافت پر متفق ہوئے ۔ [بقول ابن الجوزى حدیث کی یہ پیشنگوئی استقامت سلطنت سے متعلق تھی باعتبار مدح خلیفہ کے نَهِي تهي. بحوالم كشف المشكل من حديث الصحيحين لابن الجوزي: ج1 ص289، لهذا اس سے يزيد كى مدح و تعريف لازم نهيل آتى از ناقل] حضرت حسين بن على رضى الله عنه پر اتفاق ہو نہیں پایا تھا کہ آپ شہید ہوگئے ۔ جب یزید کی وفات ہوئی تو خلافت کے معاملے میں اختلاف پڑ گیا یہاں تک کہ حضرت عبداللہ بن زبیر کی شہادت کے بعد عبد الملک بن مروان کی خلافت پر لوگ متفق ہوگئے ۔ عبد الملک بن مروان کی وفات کے بعد ان کے چار بیٹوں ولید ، سلیمان ، یزید اور بشام کی خلافت پر اتفاق پایا گیا، تو خلفاء راشدین کی بعد یہ سات حضرات ہیں ـ بارہواں خلیفہ ولید بن یزید بن عبدالملک ہے اس پر لوگوں کا اتفاق اس وقت ہوا تھا جب اس کا چچا ہشام بن عبدالملک فوت ہو اتھا (تو لوگوں نے متفقہ طور پر ولید بن یزید بن عبدالملک کو خلیفہ نامزد کر دیا) اس کی وفات کے بعد سے اب تک فتنوں کا دور دورہ رہا اور حالات ابتر رہے۔ اس کے بعد خلیفہ کی نامزدگی پر کبھی (مجموعی) اتفاق نہیں پایا گیا۔ اس لیے کہ یزید بن ولید جو اپنے چچا ولید بن یزید پر قابض ہوا ، کی مدت حکومت زیادہ دیر نہ رہی بلکہ اس کے مرنے سے قبل اس کے باپ کا چچا زاد بھائی مروان بن محمد بن مروان اس پر مسلط ہوا۔ جب يزيد فوت بوا تو اسكا بهائى ابر أبيم تخت نشين بوا ـ جس پر مروان (مروان الحمار) غالب ہوا پھر مروان الحمار پر بنو العباس حملہ آور ہوتے رہے یہاں کہ وہ قتل ہوگیا۔ بنو عباس کے پہلا خلیفہ ابو العباس السفاح تھا ، وہ بھی زیادہ مدت نہ ٹھہر سکا کیونکہ اس پر بھی فتنوں کا سیلاب امد پڑا اور معاملات ایسے چلتے رہے کہ صرف چند شہروں میں خلافت برائے نام رہ گئی ( اس کی حکومت کا استحکام اور اتفاق عوام ویسا نہ رہا جیسا کہ بنی عبدالملک بن مروان کے ادوار میں رہا) تو جو شخص ان ادوار کے حالات میں غور کرے تو اس پر

<u> بخوبی واضح ہو گا کہ یہ بارہ خلفاء کے تعین کے بارے میں یہ قول صحیح ہے۔</u>

اس راجح تشریح سے واضح ہوا کہ بارہ خلفاء سے مراد وہ نہیں ہیں جن کے شیعہ قائل ہیں، لہذا شیعہ حضرات کا اس حدیث کو اپنے موقف پر دلیل سمجھنا سوائے بے خبری کے اور کچه نہیں۔

## مطلب نمبر2:

مفتی محمد تقی عثمانی حفظہ اللہ لکھتے ہیں:

ان عدد الاثنى عشر مبنى على الاقل و لا ينافى ان يكون الخلفاء اكثر منه (تكمله فتح الملهم للعلامة تقى العثمانى: ج3 ص285)

ترجمہ: خلفاء کی تعداد ''بارہ'' ہو یہ کم از کم عدد ہے بارہ سے زیادہ خلفاء ہونے کے منافی نہیں ہے۔

مطلب یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان ''بارہ خلیفہ'' کا مطلب یہ ہے کہ اسلام کی زینت اور طاقت ان خلفاء کے وجود تک رہے گی چاہے وہ 12 ہوں یازیادہ کیونکہ12 کہنے سے زائد کی نفی نہیں ہوتی۔ یہی بات علامہ عینی نے ان الفاظ میں لکھی ہے:

أنه لم يقل لابلى إلا اثنا عشر وإنما قال يكون اثنا عشر فلا يمنع الزيادة علرال ٥٠ (عمدة القارى ج35ص328) كم آپ صلى اللم عليم و سلم نے يم نہيں فرمايا كم "صرف باره خليفہ ہوں گے" بلكم فرمايا: "باره ہوں گے" بلكم فرمايا: "باره ہوں گے" (يعنى باره كے عدد پر منحصر نہيں كيا) اس سے پتا چلا كم باره سے زائد بھى خلفاء ہو

خلاصہ کلام: 1: اس حدیث میں جن خلفاء کا ذکر ہے ان سے مراد وہ حضرات ہرگز مراد نہیں جن کے شیعہ قائل ہیں، اس لیے کہ اہل السنت و الجماعت (جن کی کتب میں یہ حدیث درج ہے) خود اس کی تشریح جن خلفاء سے کرتے ہیں وہی معتبر ہو گی نہ کہ شیعہ حضرات کی من چاہی تشریح، مزید یہ کہ دوسری توجیہہ کے مطابق تو یہ عدد حصر کے لیے ہے ہی نہیں تو ان سے حتمی طور پر بارہ مراد لینا کیسے درست ہو گا؟ البتہ اس دوسری توجیہہ کے مطابق اہل السنت والجماعت کے ہاں چونکہ ان بارہ مذکورہ حضرات کے علاوہ بھی خلفاء گزرے ہیں اس لیے ان کے ہاں "بارہ" کا عدد تکثیر کے لیے بھی ہو تب بھی ان کے خلفاء پر منطبق آتا ہے۔ لہذا شیعہ حضرات کا یہ کہنا "ان اہل السنۃ) کے مذہب سے یہ حدیث منطبق نہیں ہوتی" باطل و مردود ہے۔

2: علماء اہل السنت و الجماعت نے ان کا مصداق جن خلفاء کو قرار دیا ہے ان کے نام ماقبل میں پیش کر دیے گئے ہیں۔

3: یہ حدیث آن خلفاء پر منطبق ہوتی ہے جن کے ہم اہل السنت و الجماعت قائل ہیں۔ تفصیل عرض کر دی گئی ہے۔ دی گئی ہے۔

## <del>بسم اللہ الرحمن الرحيم</del>

## مسئلہ توسل

از افادات متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

تمہید:

مسئلہ کی تفصیل سے قبل چند باتیں عرض کی جاتی ہیں:

توسل كا لغوى وشرعى معنى :

لغوى معنى :

1: الوسيلة هي في الأصل ما يُتوصل به إلى الشيُّء ويُتقرّب به

(النهاية في غريب الاثر لابن الاثير الجزرى: ج5ص402)

کہ ''وسیلہ ''دراصل اس چیز کو کہتے ہیں جس کے ُذریعے کسی (مطلوبہ) چیز کی طُرف پہنچا جائے اور اس کا قرب حاصل کیا جائے

2: \_\_ مصباح اللغات میں ہے:

الوسيلم: تقرب حاصل كرنس كاذريعم

(مصباح اللغات: ص946)

3: حكيم الامت حضرت تهانوى رحمہ اللہ فرماتے ہيں: "توسل" لغت ميں تقرب اور نزديكى كو كہتے ہيں قرآن شريف ميں ہے: (وابتغوااليہ الوسيلة) يعنى اللہ كاقرب حاصل كرو

(ملفوظات حكيم الامت ج25ص123)

شرعى معنى إ

شرعاً توسل کا اطلاق ان اقسام پر ہوتا ہے:

## توسل بالدعاء:

التوسل ... بدعاء الرجل الصالح الحي الموجود فتقول يا شيخ ادع الله لي ونحو ذلك، كما استسقى الصحابة برسول الله صلى الله عليه وسلم.

(التوسل المشروع و الممنوع: ص17)

ترجمہ: توسل بالدعاء سے مراد یہ ہے کہ زندہ نیک آدمی کو دعا کی درخواست کرنا کہ حضرت! میرے لیے اللہ سے دعا فرمائیں، جیسا کہ صحابہ رضی اللہ عنہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے بارش کے لیے دعا کی درخواست کی۔

توسل بالاعمال:

هو التقرب إلى الله تعالى بطاعته و عبادته و اتباع أنبيائه ورسله وبكل عمل يحبه الله ويرضاه . (التوصل الى حقيقة التوسل لمحمد نسيب الرفاعي: ص13)

ترجمہ: وسیلہ بالاعمال سے مراد اللہ تعالیٰ کی اطاعت، عبادت، اس کے انبیاء و رسل کی اتباع اور ہر اس عمل کے ذریعے اللہ کا قرب حاصل کرنا ہے جو اللہ تعالیٰ کو پسند ہو اور اللہ اس سے راضی ہو۔

توسل بالذات:

و ان يتوسل بالنبى صلى الله عليه و سلم و باحد من الاولياء العظام جائز بان يكون السوال من الله تعالى و يتوسل بوليه و نبيه صلى الله عليه و سلم-

(امداد الفتاوى: ج6 ص327)

ترجمہ: نبی صلی اللہ علیہ و سلم اور کسی ولی کی ذات سے وسیلہ کیا جائے جس کی صورت یہ ہے کہ مانگا تو اللہ تعالیٰ سے جائے لیکن واسطہ ولی یا نبی صلی اللہ علیہ و سلم کا ہو۔

مندرجہ بالا تین اقسام کے پیش نظر توسل کی شرعی تعریف کچه یوں ہے:

و التوسل شرعاً هو التقرب إلى الله تعالى بدعاء النبيين و الصالحين و الاولياء و شفاعتهم او بكل عمل يحبه الله ويرضاه من عبادتم كالصلاة و الزكولة و الصيام و غير ذلك و اتباع أنبيائه ورسله او بجاه النبيين و الصالحين و بحرمتهم و ببركتهم و بحقهم على اللم سبحانم و تعالى سواء كان في حياتهم او بعد وفاتهم

ترجمہ: شریعت میں توسل سے مرد اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرنا ہے چاہے وہ انبیاء، صالحین اور

اولیاء سے دعا کروا کر اور ان کی شفاعت سے حاصل کیا جائے یا ہر اس عمل سے کیا جائے جسے اللہ پسند فرماتا ہے جیسے اس کی عبادت کرنا مثلاً نماز پڑھنا، زکو ٰۃ دینا، روزہ رکھنا وغیرہ اور انبیاء ،رسل کی اطاعت کرنا یا انبیاء و صالحین کی جاہ، حرمت، برکت اور ان کے (اللہ پر ہونے والے) حق(یا اس قسم کے دیگر الفاظ مثلاً بطفیل فلاں، بوسیلہ فلاں وغیرہ) سے حاصل کیا جائے چاہے اس دنیوی زندگی میں ہو یا وفات کے بعد والی زندگی میں۔

توسل كى ان تين اقسام ميں سے توسل بالدعاء اور توسل بالاعمال اہل السنۃ وا لجماعۃ اور فريق مخالف [مماتى اور غير مقلدين] كے ہاں متفق عليہ ہے ليكن توسل بالذات كے اہل السنۃ و الجماعۃ تو قائل ہيں البتہ فريق مخالف اس كا منكر ہے۔ اہل السنۃ وا لجماعۃ اور فريق مخالف كا موقف پيش خدمت ہے:

### مذبب ابل السنت والجماعت:

1: علامہ تقى الدين على بن عبد الكافى ابن على السبكى الشافعى [م756هـ] لكهتے ہيں: ان التوسل بالنبى صلى اللہ عليہ وسلم جائز فى كل حال قبل خلقہ وبعدخلقہ فى مدة حياتہ فى الدنيا وبعد موتہ فى مدة البرزخ

(شفاءالسقام للسبكي: ص358)

ترجمہ: نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کا توسل لینا ہر حال میں جائز ہے چاہے آپ کی تخلیق سے پہلے ہو، آپ کی پیدائش کے بعد آپ کی برزخی زندگی میں ہو یا آپ کی وفات کے بعد آپ کی برزخی زندگی میں ہو۔

2: علامہ احمد بن محمد القسطلاني الشافعي رحمۃ اللہ عليہ [م923ه] لكهتے ہيں:

و ينبغى للزائر أن يُكثِر من الدعاء و التضرع و الاشتغاثة و التشفع و التوسل به صلى الله عليه و سلم

(الموابب اللدنية: ج3ص417 الفصل الثاني في زيارة قبره الشريف الخ)

ترجمہ: زائر کو چاہیے کہ بہت کثرت سے دُعا مانگے، گڑگڑائے، مدد چاہے، شفاعت کی دعا کرے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا وسیلہ پکڑے۔

3: شاه ولى الله محدث دبلوى رحمه الله (م1176ه) فرماتے ہيں:

ومن ادب الدعاء تقديم الثناء على اللم و التوسل بنبي اللم ليستجاب. (حجة الله البالغة ج2ص6)

ترجمہ: اور دُعا کا مستحب طریقہ یہ ہے کہ الله تعالیٰ کی تعریف اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وسیلہ کو مقدّم کیا جائے تاکہ دُعا کو قبولیت کا شرف ہو۔

4: علماءدیوبند کی اجماعی و متفقہ دستاویز ''المہند علی المفند'' میں تیسرا اور چوتھا سوال توسل کے متعلق تھا، حضرات علماء دیوبند کا متفقہ مسلک اس سوال و جواب میں ملاحظہ فرمائیں:

السوال الثالث والرابع: هل للرجل ان يتوسل في دعواتم بالنبي صلى اللم عليم وسلم بعد الوفاة ام

لا؟ ايجوز التوسل عندكم بالسلف الصالحين من الانبياء والصديقين والشهداء واولياءرب العالمين ام لا؟

الجواب: عندنا وعندمشائخنا يجوز التوسل في الدعوات بالانبياء والصالحين من الاولياء والشهداء والصديقين في حياتهم وبعدوفاتهم بان يقول في دعائم اللهم اني اتوسل اليك بفلان ان تجيب دعوتي وتقضي حاجتي الى غير ذلك

(المهند على المفند: ص36، 37)

ترجمہ: تیسر ااور چوتھا سوال:کیا وفات کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاتوسل لینا دعاؤں میں جائز ہے یا نہیں ؟ تمہارے نزدیک سلف صالحین یعنی انبیاء ،صدیقین ،شہداء اور اولیاء اللہ کا توسل بھی جائز ہے یا ناجائز؟

جواب: ہمارے نزدیک اور ہمارے مشائخ کے نزدیک دعا میں انبیاء ،اولیاء، شہداءاور صدیقین کا توسل جائز ہے، ان کی زندگی میں بھی اور وفات کے بعد بھی، آدمی یوں دعاکرے: اے اللہ! فلاں بزرگ کے وسیلہ سے میری دعا قبول فرما اور میری اس ضرورت کوپورافرما۔

5: حكيم الامت مولانا محمد اشرف على تهانوى رحمة الله عليه [م1362ه] لكهتے ہيں: و الثالث دعاء الله ببركة هذا لمخلوق المقبول و هذا قد جوزه الجمهور الخ (بوادر النوادر: ص708)

مسئلہ توسل

ترجمہ اور توسل کی تیسری صورت یہ ہے کی کسی مقبول مخلوق کی برکت کے ساتہ اللہ تعالیٰ سے مانگے اور اسے جمہور نے جائز قرار دیا ہے۔

لہذا اہل السنت والجماعت كے نزديك دعاميں كسى نبى ياولى كاوسيلہ دينا مستحب ،اقرب الى الاجابت اور آداب ميں سے ہے۔

## مذہب اہل بدعت:

موجودہ دور کے غیر مقادین اورمماتی حضرات توسل کے منکر ہیں اور اسے ہنود و نصاری کا طریقہ کہا، شرک کے اسباب قرار دیا اور مشرکین کا عقیدہ بتلایا۔ اس کا موقف ان کی چند عبارات میں ملاحظہ ہو:

## غیر مقلدین حضرات کی عبارات:

1: سيد طالب الرحمن صاحب غير مقلد لكهتر بين:

کسی فوت شدہ نبی یا ولی کا وسیلہ دینا جائز نہیں کیونکہ یہ عمل صالح نہیں۔ (آئیے عقیدہ سیکھیے: ص159)

2: محمود احمد میر پوری صاحب غیر مقلد وسیلہ بالذات کو غیر مشروع قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

وسیلے کا یہی وہ غیر مشروع طریقہ ہے جو انسان کو شرک میں مبتلا کر دیتا ہے۔ (فتاوی صراط مستقیم: ص70)

3: محمد رئیس ندوی صاحب نے توسل بالذات کے بارے میں جس قسم کی زبان استعمال کی اور قائلین توسل پر جو گالیوں کی بوچھاڑ کی وہ صرف انہی کا حصہ ہے۔ گالیاں دیتے دیتے موصوف نے توسل کی اس قسم کو مشرکانہ توسل، دعوی مکذوبہ و قبیحہ، حرام و غیرہ کہہ کر دل کی بھڑاس نکالی ہے۔ (مجموعہ مقالات پر سلفی تحقیقی جائزہ از رئیس ندوی: ص856 تا 872)

## مماتی حضرات کی عبارات:

1: محمد حسین نیلوی صاحب اپنی کتاب ''ندائے حق''میں لکھتے ہیں:

در اصل یہ مسئلہ (توسل) ہنود و نصاری سے چلاآرہا ہے۔ (ج2 ص349 عنوان: مسئلہ وسیلہ بالذوات و الاموات کا اصل ماخذ)

2: محمد طاہر صاحب پنجپیری کی کتاب ''البصائر مصنفہ مولوی حمد اللہ الداجوی'' کے حاشیہ میں ہے: میں ہے:

قائلین توسل اور پہلے دور کےمشرکین کاعقیدہ ایک جیسا ہے۔ (حاشیہ البصائر: ص237)

3: عطاء اللہ بندیالوی صاحب لکھتے ہیں:

اسلام میں وسیلہ کاکوئی ثبوت نہیں، جواز وسیلہ پر کوئی ایک آیت ،حدیث یاصحابی کا عمل موجود نہیں۔ لہذا وسیلہ قرآن وحدیث کے خلاف ہے ۔

(وسیلہ کیا ہے؟ :41، 42، 46، 64

ایک مقام پر متوسِل کے بارے میں لکھتے ہیں:

اور وہ پاگل اپنے درخواست پیش کرنے کے لیے مخلوق میں سے وسیلوں اور واسطوں کو ڈھونڈتا پھرے۔ (شرک کیا ہے :ص19)

4: میاں محمد الیاس صاحب محمد طاہر پنج پیری صاحب کی ایک تصنیف کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

یہ مولانا کی پہلی مطبوعہ تصنیف ہے اور جیسا کہ نام سے ظاہر ہے کہ اس کا موضوع''توسل و وسیلہ'' ہے جو کہ پورے ہندوستان میں عام ہے اور شرک کے بنیادی اسباب میں سے ہے۔ (مولانا طاہر کی خدمات: ص194)

## <u>توسل بالذات کا ثبوت:</u>

حضرات انبياء عليهم السلام اور صالحين رحمة الله عليهم كى ذاتوں سے توسل كرنے كا جواز كتاب الله، سنت رسول الله صلى الله عليه و سلم، اجماع امت اور سلف صالحين كے اقوال سے ثابت ہے۔ خصوصاً حضور اكرم صلى الله عليه و سلم سے توسل كرنے كا جواز عقلاً و نقلاً ثابت ہے۔

#### <del>عقلاً ثبو ت:</del>

1: اعمال کا وسیلہ تو مسلم ہے حتی کہ فریق مخالف بھی اس کا قائل ہے۔ اعمال فرع ہیں اورذات اصل ہے۔ بالفاظ دیگر نماز، روزہ، زکوئۃ، حج وغیرہ اعمال فرع ہیں اور ذات پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم اصل ہے کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے جسم سے نکلنے والے اعمال کا نام ''دین'' ہے۔ جب اعمال اور فرع کا وسیلہ جائز ہے تو ذات پیغمبر اور اصل کا وسیلہ بدرجہ اولیٰ جائز ہوگا۔ نیز اعمال خود نہیں آئے نبی صلی اللہ علیہ و سلم لائے ہیں۔ اگر نبی صلی اللہ علیہ و سلم نہ ہوتے تو اعمال ہن کے وسیلے کے تم قائل ہو ان کا وسیلہ خود حضور صلی اللہ علیہ و سلم کی ذات ہے۔

4

2: اعمال صالحہ خداوند تعالیٰ کی جانب سے نعمت ہیں، ان کا وسیلہ جائز ہے۔ حضرت انبیاء علیہم السلام و صالحین حضرات خصوصاً آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی تمام نعمتوں کا سرچشمہ بلکہ نعمت کبری ہے۔ ارشاد خداوندی ہے:

﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ (آل عمر ان:64)

ترجمہ:بُے شک اللہ کا بڑا احسان ہوا مسلمانوں پر کہ ان میں ایک رسول انہی میں سے بھیجا۔ توجب چھوٹی نعمتوں (اعمال صالحہ وغیرہ) سے توسل کرنا جائز ہے تو بڑی نعمتوں (جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذاتِ مبارکہ اور دیگر انبیاء علیہم السلام اور صالحین رحمۃ اللہ علیہم)سے توسل کرنا بدرجہ اولیٰ جائز اور درست ہوگا۔

3: `` اعمال صالحہ چونکہ تقرب الی اللہ کا ذریعہ ہیں، اس لیے ان سے توسل جائز ہے تو انبیاء علیہم السلام ان سے بڑھ کر تقرب کا ذریعہ ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اگر ایمان نہ ہو تو اعمال صالحہ سے قربِ خداوندی نہیں ملتا اور اگر ایمان ہو اور اعمال صالحہ بھی ہوں تو اعمال صالحہ سے اتنا قربِ خداوندی نہیں ملتا جتنا پیغمبر کی ذات سے ملتا ہے۔

اول کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے: ﴿لئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ [سورۃ الزمر:65]

کہ اگر تم نے شرک کا ارتکاب کیا تو تمہارے سارے اعمال غارت جائیں گے اور تم یقینی طور پر سخت نقصان اٹھانے والوں میں شامل ہو جاؤ گے۔

<u>ثانی کی دلیل</u> حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے صحابہ رضی اللہ عنہم ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا:

لا تسبوا أحدا من أصحابي فإن أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهبا ما أدرك مد أحدهم و لا نصيفه (صحيح مسلم: ج2 ص310 باب تحريم سب الصحابم)

کہ میرے صحابہ کی شان میں نازیبا کلمہ نہ کہنا اس لیے کہ اگر تم میں سے کوئی احد پہاڑ کے برابر سونا خرچ کرے اور یہ (صحابہ رضی اللہ عنہم) ایک جو مٹھی بھر جوخرچ کریں تو تمہارا احد پہاڑ کے برابر سونا اِن کی مٹھی بھر جو کے برابر نہیں۔

مٹھی بھر جَو خرچ کرنا چھوٹا عمل ہے، احد پہاڑ کے برابر سونا خرچ کرنا بڑا عمل ہے۔ اب یہاں احد پہاڑ کی مثل سونا مٹھی بھر جَو کے برابر اس لیے نہیں کہ مٹھی بھر جَو کو ذاتِ پیغمبر کی صحبت نہیں ملی۔ ثابت کی صحبت ملی ہے اور ہمارے احد پہاڑ کی مثل سونے کو ذاتِ پیغمبر کی صحبت نہیں ملی۔ ثابت ہوا کہ اعمال صالحہ سے اتنا قربِ خداوندی نہیں ملتا جتنا پیغمبر کی ذات سے ملتا ہے۔

كتاب الله سر توسل كا ثبوت:

## <u>پہلی ایت:</u>

اللہ تبارک وتعالیٰ نے یہود کے بارے میں فرمایا:

﴿وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَقْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ (سورۃ البقرۃ:89)

ترجمہ: اُور اس سے پہلے وہ اس نبی کے وسیلہ سے کافروں پر فتح مانگتے تھے۔

شاہ عبد العزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ (م 1239هـ) لکھتے ہیں:

ابو نعیم اوربیہقی اورحاکم نےساتہ اسناد صحیحہ اورطرق متعددہ کے روایت کی ہے کہ یہودی مدینہ کے اوریہودی خیبر کے جس وقت ساتہ بت پرستوں عرب کے یعنی فرقہ بنی اسد اوربنی غطفان اورجہینہ اورغدرہ کے جنگ کرتے تھے، مغلوب ہوجاتے اورشکست کھاتے، لاچارہوکرطرف دانشمندوں اور کتاب اپنے کے رجوع کیا انہوں نے بعدتامل بسیار کے، یہ دعا اپنے سپاہیوں کو تعلیم

<del>کی کہ لڑائی کے وقت میں پڑھا کریں، پھرمغلوب نہ ہوئے اور فقح پاتے تھے، دعا یہ ہے۔</del>

اللهم ربنا انا نسالك بحق احمدَ النّبيّ الامي الذي وعدئنا ان تُخرَجه لنا في آخر الزّمان وبكتابك الذي تنزل عليه آخر ماينزل ان تنصر ناعلي اعدائنا .

(تفسير عزيزى: ج2ص581)

ترجمہ: اے اللہ!ہم تجہ سے حضرت احمد صلی اللہ علیہ و سلم کے حق اور وسیلے سے جو نبی امی ہیں، جس کا تو نے ہم سے وعدہ کیا ہے کہ اس کو تو آخری زمانہ میں بھیجے گا، اور اس کتاب کے وسیلہ سے جس کا تو نے آخری زمانہ میں نازل کرنے کا وعدہ فرمایا ہے، سوال کرتے ہیں کہ آج کے دن تو ہمیں ہمارے دشمن پر غلبہ عطا فرما۔

علامہ محمود آلوسی بغدادی رحمۃ اللہ علیہ [م1270ه] لکھتے ہیں:

وہ لوگ یہ دعا کرتے تھے:

اللهم إنا نسألك بحق نبيك الذي وعدتنا أن تبعثه في آخر الزمان أن تنصرنا اليوم على عدونا. (روح المعانى:ج1ص320)

ترجمہ: آے اللہ!ہم تجہ سے تیرے اس رسول کے حق اور وسیلے سے جس کا تو نے ہم سے وعدہ کیا ہے کہ اس کو تو آخری زمانہ میں بھیجے گا، سوال کرتے ہیں کہ آج کے دن تو ہمیں ہمارے دشمن پر غلبہ عطا فرما۔

شیخ ابو محمد عبد الحق حقانی دہلوی رحمہ اللہ(م1336 ه) لکھتے ہیں:

مدینہ کے یہود بنی اسد آوربنی غطفان وغیرہ قبائل عرب سے جب شکست کھاکر عاجز ہوئے تواپنے علماءکی تعلیم سے دعاکیاکرتے تھے: اللهم ربنا انا نسالک بحق احمد النبی الامی الذی وعدتنا ان تخرجہ لنا فی آخرالزمان وبکتابک الذی تنزل علیہ آخرماینزل ان تنصرناعلی اعدائنا کہ الہی ہم کو ببرکت نبی آخرالزمان محمدصلی اللہ علیہ وسلم کے اورببرکت قرآن مجید کے ہمارے دشمنوں پر فتح باب کر۔

(تفسيرحقاني: ج1ص510)

شیخ التفسیر مولانا محمد ادریس کاندهلوی رحمہ اللہ(م1394 هـ) اس آیت کے تحت لکھتے .

حالانکہ نزول قرآن اور آپ کی بعثت سے پہلے ہی لوگ کافراوربت پرستوں کے مقابلہ میں آپ کے نام کی برکت سے فتح ونصرت اللہ سے مانگا کرتے تھے۔ چنانچہ یہودمدینہ اوریہودخیبر کی جب عرب کے بت پرستوں سے لڑائی ہوتی تویہ دعا مانگتے:

اللهم ربنا انا نسالک بحق احمد النبی الامی الذی وعدتنا ان تخرجه لنا فی آخرالزمان وبکتابک الذی تنزل علیه آخرماتنزل ان تنصرناعلی اعدائنا۔

(تفسيرمعارف القرآن كاندهلوى: ج1ص233)

ترجمہ: اے اللہ!ہم تجہ سے حضرت احمد صلی اللہ علیہ و سلم کے حق اور وسیلے سے جو نبی امی ہیں، جس کا تو نے ہم سے وعدہ کیا ہے کہ اس کو تو آخری زمانہ میں بھیجے گا، اور اس کتاب کے وسیلہ سے جس کا تو نے آخری زمانہ میں نازل کرنے کا وعدہ فرمایا ہے، سوال کرتے ہیں کہ آج کے دن تو ہمیں ہمارے دشمن پر غلبہ عطا فرما۔

ان تصریحات سے معلوم ہوا کہ یہود مدینہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد سے قبل آپ کے وسیلہ سے دعا مانگتے تھے۔

اعتراض<u>:</u>

اس آیت سے تو یہ ثابت ہوتا ہے کہ توسل بالذات یہود کا طریقہ تھا اور یہی کچہ مماتی حضرات کہتے ہیں۔

### <u>جواب:</u>

اولاً.... اصول الفقم كي مشهور كتاب "نور الانوار" ميں ملا جيون(م 1130هـ) فرماتے ہيں:

شرائع من قبلنا شريعتنا ما لم تنسخ

(نور الانوار: ص227 بحث الفرق بين الهام النبي صلى الله عليه و سلم و غيره)

ترجمہ: ہم سے پہلی شریعتیں جب تک منسوخ نہ ہو جائیں توانہیں بھی ہماری شریعت سمجھا جائے گا۔ گا۔ علامہ محمود آلوسی بغدادی رحمہ اللہ (م1<del>270ھ) فرماتے ہیں۔</del>

مذهبنا في شرع من قبلنا وإن كان إنه يلزمنا على أنه شريعتنا لكن لا مطلقا بل إن قصم الله تعالى علينا بلا إنكار

(روح المعانى: ج8 ص239 تحت سورة كهف آيت21)

ترجمہ: پہلی شریعتوں کے بارے میں ہمارا مذہب یہ ہے کہ اگر اللّہ تعالیٰ بغیر انکار کے ہمیں بیان فرما دیں تو ہمارے لیے بھی ان کا حکم ثابت ہو گا۔

شریعت محمدیہ علی صاحبہا السلام میں توسل بالذات سےمنع نہیں آیا بلکہ اس کا اثبات منقول ہے جیسا کہ آگے دلائل میں آرہا ہے۔ لہذا اس آیت سے توسل کا جواز ثابت ہوا۔

ثانیا... اگر اسی شبہ پر توسل بالذات کا انکار کر دیا جائے کہ یہ پہلی شریعتوں کا مسئلہ ہے تو ہم ان منکرین سے پوچھتے ہیں کہ توسل بالاعمال کے آپ بھی توقائل ہیں اور اس پر جو اصحاب الغار والا واقعہ پیش کرتے ہیں تو وہ بھی اس امت کے اولیاء نہیں تھے بلکہ بنی اسرائیل کے اولیاء تھے، تو پھر اس کا انکار کر دیا جائے۔ اصل بات یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کے توسل کا تذکرہ کیا اور تردید نہیں فرمائی تو وہ اب ہماری شریعت ہے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے اصحاب الغاروالی حدیث بیان فرمائی اور تردید نہیں فرمائی تو وہ بھی ہماری شریعت ہے۔

دوسری آیت:

وَلُوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلْمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لُوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَحِيمًا (سورة النساء: 64)

ترجمہ: اور جب ان لوگوں نے اپنی جانوں پر ظلم کیا تھا، اگر یہ اس وقت تمہارے پاس آکر اللہ سے مغفرت مانگتے اور رسول بھی ان کے لیے مغفرت کی دعا کرتے تو یہ اللہ کو بہت معاف کرنے والا، بڑامہربان پاتے۔

اس آیت میں دو چیزیں ہیں:

1: ان لوگوں كا اپنا استغفار 2: نبى اكرم صلى اللہ عليہ و سلم كا استغفار

اللہ تعالی نے صرف ان کے استغفار پر اکتفاء نہیں کیا بلکہ اس کے ساتہ پیغمبر صلی اللہ علیہ و سلم کے استغفار کا بھی ذکر کیا۔ تو جس طرح ان کے اپنے استغفار کا ذکر کیا درمیان میں پیغمبر کی ذات کو بھی ذکر کیا۔ پیغمبر کو شامل کرنے پر دلیل اللہ تعالیٰ کا فرمان: ﴿ جَاءُوكَ ﴾ ہے کہ وہ لوگ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس آئیں۔ اگر صرف استغفار ہی کافی تھا تو پھر حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس آنے کی ضرورت نہیں تھی۔ معلوم ہوا کہ عام استغفار کے قبول ہونے میں ان لوگوں کی ذات کو دخل ہے لیکن وہ استغفار جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی ذات کے قبولیت میں ذاتِ نبوت کو دخل ہے ورنہ ﴿ جَاءُوكَ ﴾ ذکر نہ فرماتے۔

امام مالک بن انس المدنی (م179ه) اسی آیت سے جواز وسیلہ پر استدلال کرتے ہیں۔ چنانچہ منقول ہے کہ ایک مرتبہ خلیفہ منصور مدینہ منورہ آیا اور اس نے امام مالک سے دریافت کیا:

استقبل القبلة و ادعو ام استقبل رسول الله صلى الله عليه و سلم؟ فقال: و لم تصرف وجهك عنه و بو وسيلتك و وسيلة ابيك آدم عليه السلام الى الله يوم القيامة؟ بل استقبله وا ستشفع به فيشفعه الله قال الله تعالى: و لو انهم اذ ظلموا انفسهم الاية. (الشفاء بتعريف حقوق المصطفى: ج2 ص26 الباب الثالث فى تعظيم امره و وجوب توقيره)

ترجمہ: میں قبر نبوی کی زیارت کرتے وقت دعا کرتے ہوئے قبلہ رخ ہوں یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف رخ کروں ؟ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ نے جواب دیا: اے امیر! آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سے منہ کیوں موڑتے ہیں حالانکہ وہ تمہارے لیے اور تمہارے جد اعلیٰ حضرت آدم علیہ السلام کے لیے روز قیامت وسیلہ ہیں ، بلکہ اے امیر! آپ کو چاہیے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی شفاعت کے طلب کار رہیے، اللہ ان کی شفاعت قبول فرمائے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: جب ان لوگوں نے اپنی جانوں پر ظلم کیا تھا، اگر یہ اس وقت تمہارے پاس آکر اللہ سے مغفرت مانگتے اور رسول بھی ان کے لیے مغفرت کی دعا کرتے تو یہ اللہ کو بہت معاف کرنے والا، بڑامہربان پاتے۔

علامہ تقی الدین السبکی الشافعی (م756ھ) اس آیت کو توسل بالذوات کی دلیل قرار دیتے

<del>ہوئے لکھتے ہیں۔</del>

والآحاديث و الآثار في ذلك اكثر من ان تحصر، و لو تتبعتها لوجدت منها الوفا، و نص قولم تعالى: ﴿وَلُو النَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرّسُولُ ﴾ الآية صريح في ذلك. (شفاء السقام: ص376 الباب الثامن في التوسل وا لاستغاثه و التشفع بالنبي صلى الله عليه و سلم)

تُرجمہ: توسل بالذوات کے بارے میں احادیث و آثار شمار سے باہر ہیں، اگر آپ ان کو جمع کریں تو ان کی تعداد ہزاروں میں پائیں گے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان﴿وَلُو ْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلْمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ﴾ توسل بالذوات کے جواز میں نص صریح ہے۔

تیسری ایت:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا اللَّهِ الْوَسِيلة الاية

(سورة المائدة:35)

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور اس کی طرف وسیلہ ڈھونڈو ۔

امام ابو عبد اللہ الحاكم رحمۃ اللہ عليہ (م405ه) نے حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہم سے اللہ تعالىٰ كے فرمان: (وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة) (اور اس كى طرف وسيلہ دُهوندُو) كے بارے ميں يہ بات بيان كى ہے:

لله المحفوظون من أصحاب محمد صلى الله عليه و سلم أن ابن أم عبد الله من أقربهم إلى الله وسيلة

(المستدرك على الصحيحين: ج3ص37 كتاب التفسير تحت سورة المائدة)

ترجمہ: بے شک حضور نبی کریم صلّی اللہ علیہ و سلم کے اصحاب میں سے محفوظ حضرات نے جان لیا کہ ابن ام عبد اللہ (حضرت عبد اللہ بن مسعود) وسیلہ کے طور پر اللہ تعالیٰ کی جانب ان حضرات میں سے اقرب اشخاص میں ہیں۔

شیخ الاسلام علامہ زاہد بن الحسن الکوثری رحمہ اللہ (م1371ه) لکھتے ہیں:

والوسيلة بعمومها تَشْمَل التوسل بالاشخاص، و التوسل بالاعمال الم شمول الوسيلة في الآية المذكورة للتوسل بالاشخاص فليس براى مجرد و لا بو بماخوذ من العموم اللغوى فحسب بل بو الماثور عن عمر الفاروق رضى الله عنه الخ

(مقالات الكوثرى: ص286)

ترجمہ: اس آیت میں لفظ ''الوسیلۃ'' عموم کے پیش نظر ذاتوں کے وسیلہ کو بھی شامل ہے اور اعمال کے وسیلہ کو بھی۔۔۔ آیت مذکورہ میں وسیلہ کا توسل بالاشخاص کو شامل ہونا محض رائے سے نہیں اور نہ ہی لفظ کے عموم لغوی کا نتیجہ ہے بلکہ یہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے منقول ہے۔ الخ۔

ہے الخ۔ آگے علامہ کوٹری رحمہ اللہ نے کئی ایک آثار ذکر فرمائے ہیں جن سے توسل بالاشخاص ثابت ہوتا ہے۔

وسیلہ ذوات واعمال دونوں کو اس لئے شامل ہے کہ وسیلہ سے مراد ''قربت'' ہے، جیسا کہ عامہ مفسرین نے فرمایا ہے۔

(دیکھیے تفسیر الدر المنثور، تفسیر ابن کثیر، تفسیر جلالین وغیره)

چوتھی آیت<u>:</u>

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَدِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَدِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ

(سورة الانفال:33)

ترجمہ: اور (اے پیغمبر!) اللہ ایسا نہیں ہے کہ اِن کو اِس حالت میں عذاب دے جب تم ان کے درمیان موجود ہو اور اللہ انہیں عذاب دینے والا نہیں ہے جب کہ وہ بخشش مانگتے ہوں۔

امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ (م279 هـ)نے آیک حدیث روایت کی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مجہ پر میری امت کے لئے دو امانتیں نازل فرمائیں:

{وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَدِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ } {وَمَا كَانَ اللّهُ مُعَدَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ} إذا مضيت تركت فيهم الاستغفار إلى يوم القيامة. (جامع الترمذي: ج2 ص139 ابواب التفسير، تحت تفسير سورة الانفال)

ترجمہ: ایک امانت یہ آیت: ''اور اللہ آیسا نہ کرے گا کہ انہیں تیرے ہوتے ہوئے عذاب دے''اور دوسری یہ آیت: '' اللہ انہیں عذاب دینے والا نہیں ہے جب کہ وہ بخشش مانگتے ہوں''۔ پس جب میں (دنیا) سے چلا جاؤں گا تو ان میں استغفار کو قیامت تک کے لئے چھوڑ جاؤں گا۔

8 مسئلہ توسل

عذاب سے بچنے کے دو سبب اس آیت میں ذکر کیے گئے ہیں۔ایک سبب پہلے حصہ میں وارد الفاظ: ﴿وَأَنْتَ فِيهِمْ﴾ سے ظاہر ہوتا ہے کہ جب تک آپ صلی اللہ علیہ و سلم ان میں تشریف فرما ہوں اس وقت تک عذاب نہ آئے گا اور دوسرا سبب ان الفاظ: ﴿وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ سے معلوم ہو رہا ہے۔ تو یہاں پہلا جملہ ﴿وَأَنْتَ فِيهِمْ﴾ ذوات کے بیان کے لئے ہے اور دوسرا جملہ ﴿وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ اعمال کے بیان کے بیان کے ابنے ہے۔ تو اس سے معلوم ہوا کہ ذوات کا وسیلہ بھی جائز ہے اور اعمال کا بھی جائز سے۔ ۔

احادیث مبارکہ سے توسل کا ثبوت:

### حدیث نمبر 1:

امام بخارى رحمہ اللہ نے اپنى صحيح ميں حضرت انس رضى اللہ عنہ سے روايت كيا ہے: أنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَانَ إِذَا قَحَطُوا اسْتَسْقَى بِالْعَبَّاسِ بْن عَبْدِ الْمُطَّلِبِ فَقَالَ اللَّهُمَّ إِنَّا كُنًا نَتُوَسَّلُ اِلْیْكَ بِنَییّنَا فَتَسْقِینَا وَإِنَّا نَتُوسَلُ اِلْیْكَ بِعَمِّ نَبِیّنَا فَاسْقِنَا قَالَ فَیُسْقُونَ

(صحيح البخارى: ج1ص137 باب سوال الناس الامام الاستسقاء اذا قحطوا)

ترجمہ: جب لوگ قحط میں مبتلا ہوتئے تو عمر بن خطاب، عباس بن عبدالمطلب کے وسیلہ سے دعا کرتے اور فرماتے کہ اے اللہ! ہم تیرے پاس تیرے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا وسیلہ لے کر آیا کرتے تھے تو تو ہمیں سیراب کرتا تھا، اب ہم لوگ اپنے نبی کے چچا (عباس رضی اللہ عنہ) کا وسیلہ لے کر آئے ہیں، ہمیں سیراب کر۔ راوی کا بیان ہے کہ لوگ سیراب کئے جاتے (یعنی بارش ہوجاتی)۔

## اعترا<u>ض:</u>

اس حدیث سے تو یہ ثابت ہوتا ہے کہ وسیلہ بالاحیاء تو جائز ہے ، وسیلہ بالاموات جائز نہیں ہے۔ اس لیے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت عباس رضی اللہ عنہ کا وسیلہ دیا ہے۔ اگر اموات کا وسیلہ جائز ہوتا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو چھوڑ کر حضرت عباس رضی اللہ عنہ کا وسیلہ ذات کا وسیلہ نہ دیا جاتا۔

#### <u>جواب:</u>

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو چھوڑ کر حضرت عباس رضی اللہ عنہ کی ذات سے توسل کرنے کی یہ وجوہات ہیں:

1: حضرت عمر رضى الله عنه حضرت عباس رضى الله عنه كا وسليه سے يه بتانا چاہتے تھے كه جس طرح انبياء عليهم السلام كا توسل جائز ہے اسى طرح غير الانبياء كا توسل بھى جائز ہے۔

2: یہ بتانا مقصود تھا کہ توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم کی دو صورتیں ہیں، ایک بذات النبی صلی اللہ علیہ وسلم اور دوسری توسل باہل قرابت النبی صلی اللہ علیہ وسلم۔

3: یہ بتانا مقصود تھاکہ غیر انیباء علیہم السلام کا توسل بھی رحمت وبرکت کا باعث ہے

4: انسانی طبعیت کا تقاضا یہ ہے کہ محسوس ، موجود اور مبصر پر زیادہ مطمئن ہوتی ہے ۔ جیسے اگر کوئی آدمی روضہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر جا رہا ہو تو اس کو سلام پہنچانے کا واسطہ بنایا جاتا ہے ۔ حالانکہ سلام تو فرشتے بھی پہنچاتے جن کی رفتار بھی تیز ہے اور سلام پہنچانا بھی یقینی ہے۔ اسی لیے بتقاضائے انسانی حضر ت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت عباس رضی اللہ عنہ کی ذات کا توسل لیا۔

رہا معترض کا یہ کہنا کہ ''وسیلہ بالاحیاء تو جائز ہے ، وسیلہ بالاموات جائز نہیں'' بلا دلیل وحجت ہے۔ اس لیے کہ :

1: یہ دعوی نہ دلالت النص سے ثابت ہے ، نہ عبارت النص سے ،نہ اشارۃ النص ہے نہ اقتضاء النص سے۔

2: حضرت عمر رضى الله عنه كے حضرت عباس رضى الله عنه كى ذات سے توسل لينے ميں تو توسل بالاموات كا اثبات ہوتا ہے كه نه انكار۔ اس ليے كه حضرت عمر رضى الله عنه نے فرمایا تها''اللهم انا نتوسل الیک بنبیا فتسقینا '' اور یه ضابطه ہے كه صحابى كے اس قول ''كنا نفعل كذا'' (ہم ایسا كیا كرتے تھے) كا مطلب یه كه ہم جوبات كہم رہے ہیں اس قول

کے وقت تک ہمارا یہی عمل ہے۔ اب حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قول کا مطلب یہ ہوگا کہ ہم اس وقت تک (یعنی قحط والے سال تک) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کا وسیلہ دیتے آئے ہیں ۔ اب اس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات دنیوی آپ کی صلی اللہ علیہ وسلم کی موت کے بعد والی زندگی دونوں کا زمانہ شامل ہے۔ لہذا اس سے تو توسل بالاحیاء بدرجہ اولی ثابت ہوا۔

3: حضرت عباس رضى اللہ عنہ كا توسل بهى درحقيقت حضور صلى اللہ عليه وسلم كا توسل تها كيونكه حضرت عمر رضى اللہ عنه كے الفاظ يه تهے ''وانا نتوسل اليك بعم نبينا'' يہاں حضرت عباس رضى اللہ عنه كى جو نسبت حضو ر صلى الله عليه وسلم كے ساته ہے يعنى''عم'' (چچا) والى نسبت كو ذكر كيا ہے پهر وسيلہ مانگا ہے ـ معلوم ہوا كه صرف حضرت عباس رضى اللہ عنه كا وسيله مانگا جو حضور عباس رضى الله عنه كا وسيله مانگا جو حضور صلى الله عليه وسلم كى ذات درميان ميں آتى ہے۔ فائدہ:

یہ جوابات اور مؤقف حضرات اکابر کی عبارات اور تصریحات سے واضح ہوتا ہے جنہوں نے اس حدیث سے استدلال فرمایا ہے، ذیل میں ان مستدلین حضرات پیش خدمت ہیں: مستدلین:

1: حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ (م 852ھ)نے فتح الباری میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی سند کے ساته اس حدیث کو ذکر کیا ہے اور فرمایا ہے کہ اس حدیث میں ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے خطبہ ارشاد فرمایا:

إن رسول الله صلى الله عليه و سلم كان يرى للعباس ما يرى الولد للوالد فاقتدوا أيها الناس برسول الله صلى الله عليه و سلم في عمه العباس واتخذوه وسيلة إلى الله وفيه فما برحوا حتى سقاهم الله (فتح البارى: ج2ص641 باب سوال الناس الامام الاستسقاء اذا قحطوا)

ترجمہ:" رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی نظر میں حضرت عباس رضی اللہ عنہ کا مرتبہ ایسا تھا جیسا اولاد کی نظر میں والد ہوتا ہے، اس لیے اے لوگو احضور صلی اللہ علیہ و سلم کے چچاحضرت عباس رضی اللہ عنہ کے بارےمیں رسول اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کی اقتداء کرو اور ان کواللہ تعالیٰ کی جانب وسیلہ بناؤ۔" ابھی دعا مانگ رہے ہوتے کہ دعا کا سلسلہ شروع ہو جاتا۔

2: حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تهانوى رحمة الله عليه (م 1362هـ) اس حديث مبارك كو نقل كركب فرماتب بين:

''ف: مثل حدیث بالااس سے بھی توسل کاجواز ثابت ہے اورنبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساته تو جواز توسل ظاہرتھا ،حضرت عمر رضی اللہ عنہ کواس قول سے یہ بتلاناتھا کہ غیرانبیاء سے بھی توسل جائز ہے، تو اس سے بعض کا سمجھنا کہ احیاء واموات کا حکم متفاوت ہے بلادلیل ہے ۔اول تو آپ بنص حدیث قبر میں زندہ ہیں، دوسرے جو علت جواز کی ہے جب وہ مشترک ہے توحکم کیوں مشترک نہ ہوگا ؟

(التكشف: ص675 بعنوان: غير انبياء سے بھی توسل جائز ہے) 3: شيخ الاسلام شيخ زاہد بن حسن الكوثرى رحمہ اللہ (م1371هـ)اس حديث سے استدلال كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

ان قول الصحابى: ((كنا نفعل كذا)) ينصنبُ على ما قبل زمن القول فيكون المعنى ان الصحابة رضى الله عنهم كانوا يتوسلون به صلى الله عليه وسلم فى حياته و بعد لحوقه بالرفيق الاعلى الى عام الرماد و قصر ذلك على ما قبل وفاته عليه السلام تقصير عن بوى و تحريف للنص و تاويل بدون دليل الرماد و قصر ذلك على ما قبل وفاته عليه السلام تقصير عن بوى و تحريف للنص و تاويل بدون دليل (مقالات الكوثرى: ص287)

ترجمہ: صحابی کے اس قول کا کہ ((کنا نفعل کذا)) [ہم ایسا کیا کرتے تھے] مطلب یہ ہے کہ یہ فعل اس قول کے وقت سے پہلے والے زمانے میں ہوتا رہا ہے۔ لہذا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس قول (إنّا کُنّا نَتُوسَّلُ) کا مطلب یہ ہو گا کہ صحابہ رضی اللہ عنہم حضور صلی اللہ علیہ و سلم کا توسل آپ علیہ السلام کی حیات میں اور آپ علیہ السلام کے خدا تعالیٰ کے پاس جانے کے بعد سے لے کر قحط والے سال تک کرتے رہے ہیں۔ اس توسل کو حضور صلی اللہ علیہ و سلم کی وفات سے قبل والے زمانے (یعنی صرف حیاتِ دنیوی جو وفات سے پہلے وہ زمانہ ہے) کے ساتہ خاص کرنا

خواہشات کی پیروی، نصوص میں تحریف اور بلا دلیل تاویل کرنے کے مترادف ہے۔

4: شیخ الاسلام مولانا ظفر احمدعثمانی رحمہ اللہ (م 1394هم)ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

حضرات صحابہ کا بعدوصال نبوی علیہ الصلوۃ والسلام الی یوم القیامہ کے حضرت عباس رضی اللہ عنہ سے استسقاء میں توسل کرنا ہرگزاس امر پردال نہیں کہ بعد وصال کے حضور سے توسل فی الدعاء ممنوع ہوگیا تھا ۔اگرکسی کو دعوی ہے تو دلالت النص و عبارت النص یا اشارۃ النص و اقتضاء النص کے طریق سے کسی طریقہ سے ثابت کرے کہ یہ حدیث اس امر پر کیونکر دال ہے بلکہ اگر غور کیا جائے تو خود اس واقعہ میں بھی توسل بسید الرسل صلی اللہ علیہ وسلم تھا، کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے الفاظ یہ ہیں: ((اللهُم َ إِنَّا نَتُوسَلُ النِّكَ بِعَمٌ نَبِیّكَ وَصِئُو اَبِیْہِ)) یہاں بھی در حقیقت حضور صلی اللہ علیہ و سلم ہی سے توسل تھا، حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو اسلم کی تقویت کے لئے آگے کیا تھا۔

(امداد الاحكام: ج1ص133)

5: فقیہ العصر مفتی رشیداحمدلدھیانوی رحمۃ اللہ علیہ(م1422 ھ) اس حدیث مبارک کو نقل کرکے فرماتے ہیں:

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے فعل سے بعض حضرات نے جواز توسل کی تخصیص بالاحیاء کا دعوی کیا ہے جو صحیح نہیں، جب توسل ثابت ہوگیا تو احیاء و اموات میں ما بہ الفرق کیاہے؟ اگر کچہ فرق تسلیم کر لیا جائے تو مسئلہ بر عکس ہونا چاہیئے کیونکہ زندہ انسان تغیر احوال سے مامون نہیں، اسی لئے حدیث میں وارد ہے کہ کسی کی اقتداء کرنا چاہو تو میت کی اقتداء کرو:

عن ابن مسعود رضى الله تعالى عنه: من كان مستنا فليستن بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة الحديث رواه رزين (مشكوا: ص32)

پس جب باجماع صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم توسل با لحی کا استحباب ثابت ہوا توتوسل بالمیت بطریق اولی مستحب ہوگا۔ علاوہ ازیں دلیل اول، ثالث اور رابع توسل بالمیت کے باب میں صریح ہیں۔

باقی رہا یہ اشکال کہ حضرت عمررضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بجائے حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے کیوں توسل کیا ؟ سو اس کی چند توجیہات ہوسکتی ہیں:

1: حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے توسل کے ساته آپ کی دعا بھی مقصود تھی۔

۲: اس پرتنبیہ مقصود تھی کہ توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم کی دو صورتیں ہیں؛ ایک توسل بذاتہ دوسری توسل باہل قرابتہ صلی اللہ علیہ وسلم۔

٣: يم بتانا مقصود تها كم توسل بغير الانبياء عليهم السلام من الاولياء والصلحاء بهي باعث بركت وجالب رحمت بر-

۴: طبع انسانی اپنے اندر موجود محسوس مبصر شخص پر زیادہ مطمئن ہوتی ہے۔ چنانچہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں سلام بھیجنے اور دعا کی درخواست پہنچانے میں انسانی وسائط کا اہتمام کیا جاتا ہے، حالانکہ ملائکہ کا واسطہ انتہائی سریع ہونے کے ساته انتہائی قوی بھی ہے، نہ ادائے امانت میں غفلت کا خطرہ، نہ نسیان کا اندیشہ ۔

(احسن الفتاوي : ج1ص 334، 335)

### حدیث نمبر 2:

عن عثمان بن حُنَيْف : أن رجلا ضرير البصر أتى النبي صلى الله عليه و سلم فقال ادع الله لى أن يعافيني . فقال ( إن شئت أخرت لك وهو خير . وإن شئت دعوت ) فقال ادعه . فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه . ويصلي ركعتين . ويدعو بهذا الدعاء (اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بمحمد نبي الرحمة . يا محمد إنى قد توجهت بك إلى ربى في حاجتي هذه لتقضى . اللهم فشوّعه في )

(سنن أبن ماجة: ص99 باب صلواة الحاجة، مسند احمد بن حنبل: ج13ص315 رقم الحديث 17175، المعجم الصغير (سنن أبن ماجة: ص99 باب صلواة الحاجة، مسند العمد طابر، التاريخ الكبير للبخارى: ج6ص65 رقم الترجمة 2191)

ترجمہ: حضرت عثمان بن حنیف رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ آیک نابیناآدمی رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور درخواست کی کہ اللہ سے میرے لئے عافیت اور تندرستی کی دعا مانگیے ۔ آپ نے فرمایا: اگر چاہو تو آخرت کے لئے دعا مانگوں، یہ تمہارے لئے بہتر ہے

اور چاہو تو (ابھی) دعا کر دوں ؟ اس نے عرض کیا. دعا فرما دیجئے۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے کہا کہ اچھی طرح وضو کرو اور دو رکعتیں پڑھ کر یہ دعا مانگو:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُکَ وَأَتُوَجَّهُ إِلَيْکَ بِمُحَمَّدٍ نَبِيّ الرَّحْمَةِ يَا مُحَمَّدُ إِنِّي قَدْ تَوَجَّهْتُ بِکَ إِلَى رَبِّي فِي حَاجَتِي هَذِهِ لِتُقْضَى اللَّهُمَّ شَقِّعْهُ فِيَّ

[اے اللہ! میں آپ سے سوال کرتا ہوں اور آپ کی طرف متوجہ ہوتا ہوں رحمت والے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وسیلہ سے، اے محمد! میں نے آپ کے وسیلہ سے اپنے پروردگار کی طرف توجہ کی اپنی اس حاجت کے سلسلہ میں تاکہ یہ حاجت پوری ہو جائے، اے اللہ! محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی سفارش میرے بارے میں قبول فرما لیجئے ۔]

#### تصحيح حديث:

(1) امام ابن ماجہ رحمۃ اللہ علیہ (م273 ه)نے اس حدیث کو نقل کر کے فرمایا:

قال أبو إسحاق هذا حديث صحيح

(سنن ابن ماجة: ص99 باب صلولة الحاجة)

ترجمہ: ابو اسحاق نے کہا: یہ حدیث صحیح ہے۔

(2) امام ابو عیسی ترمذی (م279 ه)فرماتے ہیں:

هذا حديث حسن صحيح

(جامع الترمذي:ج2ص198، ابواب الدعوات)

ترجمہ: یہ حدیث حسن صحیح ہے۔

(3) امام ابو عبد اللہ الحاكم (م 405هـ) اس حديث كو نقل كر كے فر ماتے ہيں:

هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه

(المستدرك للحاكم: ج1ص621 دعاء رد البصر رقم الحديث 1221)

ترجمہ: یہ حدیث امام بخاری اور امام مسلم کی شرط پر صحیح ہے لیکن انہوں نے اس کو تخریج نہیں کیا۔

(4) ناصر الدین البانی غیر مقلد(م 1420هـ)اس کے بارے میں لکھتے ہیں: صحیح (جامع الترمذی باحکام الالبانی: رقم الحدیث3578)

کہ یہ حدیث صحیح ہے۔

(5) مولانا حبیب الرحمٰن الاعظمی اس کے بارے میں فرماتے ہیں:

اسناده صحيح. (صحيح ابن خزيمة: ج2ص225 باب صلاة الترغيب التربيب)

ترجمہ: اس حدیث کی سند صحیح ہے۔

## <u>مستدلین:</u>

1: قاضى محمد بن على شوكانى(م 1250هـ) لكهتے ہيں:

وفي الحديث دليل على جواز التوسل برسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الله عز وجل مع اعتقاد أن الفاعل هو الله سبحانه وتعالى

(تحفة الذاكرين: ص208)

ترجمہ: اس حدیث میں اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کا توسل پکڑنا جائز ہے، لیکن اعتقاد یہ ہو کہ فاعل (و مختار) ذات اللہ تعالیٰ کی ہے۔ 2: حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ(م1362 ھ) یہ حدیث نقل کرنے کے بعدفرماتے ہیں:

''اس سے توسل صراحتا ثابت ہوا اور چونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا اس کے لئے دعا فرمانا کہیں منقول نہیں،اس سے ثابت ہوا کہ جس طرح توسل کسی کی دعا کا جائز ہے اسی طرح توسل دعا میں کسی کی ذات کا بھی جائز ہے۔'' (نشر الطیب: ص240 اڑتیسویں فصل)

3: مفتی اعظم بند مفتی محمد کفایت اللہ دہلوی علیہ الرحمۃ(م 1372هـ) توسل کے متعلق ایک سوال کے جواب میں فرماتے ہیں:

اکثر جو از کے قائل ہیں ۔۔۔ اللّٰہم انی اتوجہ الیک بنبیک نبی الرحمة [الخ] حدیث میں موجود،مذکورہے جوجواز کے لئے دلیل ہے۔

(كفايت المفتى: ج2ص85)

#### <del>اعتراض:</del>

اس روایت کی سندمیں راوی ''ابو جعفر''سے مراد ''ابوجعفر عبداللہ بن مسور المدائنی'' ہے جوضعیف بلکہ وضاع ہے ۔

### جواب نمبر 1:

یہاں ابوجعفر سے مراد''ابوجعفر عمیربن یزیدالانصاری الخَطْمِی المدنی'' ہے۔

1: امام ابوبكراحمد بن محمد المعروف بابن السنى (م364ه)نے يہى حديث نقل كى جس ميں "الخطمى" كى صراحت ہے: عن أبي جعفر المدني و هو الخطمي

عمل اليوم واليلة: رقم الحديث 627

2: مسند احمد کے بھی ایک طریق میں الخطمی کی صراحت ہے:

حَدَّتَنَا مُؤَمَّلٌ قَالَ حَدَّتَنَا حَمَّادٌ يَعْنِي ابْنَ سَلْمَة قَالَ حَدَّتَنَا أَبُو جَعْفَر الْخَطْمِيُ عَنْ عُمَارَةَ بْنِ خُزَيْمَةَ بْنِ تَالِمَة قَالَ حَدَّتَنَا أَبُو جَعْفَر الْخَطْمِيُ عَنْ عُمَارَةَ بْنِ خُزَيْمَةَ بْنِ تَالِمَة قَالَ مَا لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ ذَهَبَ بَصَرَهُ فَذَكَرَ الْحَدِيثَ تَالِيتٍ عَنْ عُثْمَانَ بْنِ خُنَيْفٍ أَنَّ رَجُلاً أَتَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ ذَهَبَ بَصَرَهُ فَذَكَرَ الْحَدِيثَ 17242 مسنداحمد: رقم الحديث 17242

3: أخبرنا حمزة بن العباس العقبي ببغداد ثنا العباس بن محمد الدوري ثنا عون بن عمارة البصري ثنا روح بن القاسم عن أبي جعفر الخَطْمِي عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف عن عمه عثمان بن حنيف رضي الله عنه أن رجلا ضرير البصر [الحديث]

المستدرك للحاكم: ج2ص213رقم1972

4: أخبرنا أبو محمد عبد العزيز بن عبد الرحمن بن سهل الدباس بمكة من أصل كتابه ثنا أبو عبد الله محمد بن علي بن زيد الصائغ ثنا أحمد بن شبيب بن سعيد الحبطي حدثني أبي عن روح بن القاسم عن أبي جعفر المدني و هو الخَطْمِي عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف عن عمه عثمان بن حنيف قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم وجاءه رجل ضرير فشكا إليه ذهاب بصره [الحديث]

المستدرك للحاكم: ج2ص213رقم1973

5: عن روح بن القاسم عن أبي جعفر الخَطْمِي المدني [الحديث]

المعجم الصغير للطبراني: رقم الحديث 508

6: امام اہل سنت مولانا محمد سرفراز خان صفدر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ترمذی مطبوعہ مصر میں ''وھو الخَطْمِي ''کے الفاظ ہیں اورہندی نسخہ میں غالباً کتابت کی غلطی کیوجہ سے لفظ ''غیر''زائد ہوگیا۔

تسكين الصدور: ص432

چنانچہ المکتبۃ الشاملۃ میں موجودتر مذی کے نسخہ میں ''و ہو الخَطْمِی''کی صراحت ہے۔ جامع الترمذی: رقم3578 المکتبۃ الشاملۃ

7: وقال الترمذي هذا حديث حسن صحيح غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه من حديث أبي جعفر وهو غير الخَطْمِي

هكذا وقع في الترمذي وسائر العلماء قالوا هو أبو جعفر الخطمي وهو الصواب.

القاعدة الجليلة في التوسل والوسيلة لابن تيمية: ج2ص202

### <u>جواب نمبر2:</u>

اس روایت کی اسناددرج ذیل ہیں:

### سند نمبر 1:

حدثنا محمود بن غيلان حدثنا عثمان بن عمر حدثنا شعبة عن أبي جعفر عن عمارة بن خزيمة بن ثابت عن عثمان بن حنيف

جامع الترمذي: رقم3578

### <u>سند نمبر 2:</u>

حدثنا محمد بن بشار و أبو موسى قالا حدثنا عثمان بن عمر نا شعبة عن أبي جعفر المدني قال سمعت عمارة بن خزيمة يحدث عن عثمان بن حنيف. صحيح ابن خزيمة: رقم 1219

#### <u>سند نمبر 3:</u>

حَدَّتَنَا رَوْحٌ قَالَ حَدَّتَنَا شُعْبَةً عَنْ أَبِي جَعْفَرِ الْمَدِينِيِّ قَالَ سَمِعْتُ عُمَارَةَ بْنَ خُزَيْمَة بْنِ تَابِتٍ يُحَدِّثُ

عَنْ عُثْمَانَ بْنِ كُنَيْفِ

مسنداحمد: رقم الحديث 17242

#### سند نمبر 4:

أخبرنا أبو محمد عبد العزيز بن عبد الرحمن بن سهل الدباس بمكة من أصل كتابه ثنا أبو عبد الله محمد بن علي بن زيد الصائغ ثنا أحمد بن شبيب بن سعيد الحبطي حدثني أبي عن روح بن القاسم عن أبي جعفر المدني و هو الخَطْمِي عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف عن عمه عثمان بن حنيف

المستدرك للحاكم: ج2ص213رقم1973

#### <u>سند نمبر 5:</u>

أخبرني زكريا بن يحيى قال حدثنا محمد بن المثنى قال حدثنا معاذ بن هشام قال حدثني أبي عن أبى جعفر عن أبى أمامة بن سهل بن حنيف عن عمه

السنن الكبرى للنسائي: ج6ص169رقم 10420

#### <u>سند نمبر 6:</u>

أخبرنا محمد بن معمر قال حدثنا حبان قال حدثنا حماد قال أخبرنا جعفر [والصوب ابوجعفر] عن عمارة بن خزيمة عن عثمان بن حنيف

السنن الكبرى للنسائي:ج6ص168رقم 10419

الحاصل ان روایات میں امام ابوجعفر الخطمی کے اساتذہ یہ ہیں:

1: عماره بن خزیمه 2: ابوامامه

اورشاگردیہ ہیں:

1: شعبہ 2: روح بن قاسم 3: هشام 4: حمادبن سلمۃ

کتب اسماء الرجال میں ان حضر ات کا شمار امام ابوجعفر المدنی الخطمی کے اساتذہ اور شاگر دوں میں کیا گیا ہے نہ کہ ابوجعفر عبداللہ بن مسور المدائنی کے اساتذہ و شاگر دوں میں۔

عن ابى جعفر المدينى سمع عمارة بن خزيمة بن ثابت عن عثمان بن حنيف

التاريخ الكبير لامام البخارى ج6ص210

عن ابى جعفر يزيد بن عمير أو عمير بن يزيد عن ابى امامة بن سهل رضى الله عنه عن عمه التاريخ الكبير لامام البخارى ج6ص210

عن روح بن القاسم: عن ابى جعفر المدينى عن ابى امامة بن سهل بن حنيف: عن عمه عثمان ابن حنيف رضى الله عنه

التاريخ الكبير لامام البخارى ج6ص210

أبو جعفر الخَطْمِي اسمه عمير بن يزيد... يروى عن أبيه وسعيد بن المسيب روى عنه شعبة وحماد بن سلمة

كتاب الثقات لابن حبان رقم الترجمه 10028

عمير بن يزيد بن عمير بن حبيب بن خماشة أبو جعفر الخَطْمِي بصرى ولجده صحبة روى عن ابيه عن جده وعن ابن المسيب ومحمد بن كعب وروى هو عن جده ايضاً روى عنه حماد بن سلمة سمعت ابى يقول ذلك قال أبو محمد وروى عنه شعبة بن الحجاج وهشام الدستوائى وروح بن القاسم

الجرح والتعديل للرازي ج6ص379رقم الترجمه 2099

أبو جعفر الخَطْمِي واسمه عمير بن يزيد ...وروى عنه شعبة وحماد ابن سلمة ويحيى بن سعيد القطان البو جعفر الخَطْمِي الناسعد ج1ص347رقم الترجمه 257

عمير بن يزيد أبو جعفر الخَطْمِي عن بن المسيب وأبي أمامة بن سهل وعنه شعبة والقطان وعدة ثقة الكاشف لامام ذهبي ج2ص98رقم الترجمه 4290

عمير بن يزيد بن عمير بن حبيب بن خماشة ويقال ابن حباشة الانصاري أبو جعفر الخطمي المدني ...روى عن أبيه وخاله عبدالرحمن بن عقبة وأبي أمامة بن سهل بن حنيف وسعيد ابن المسيب ومحمد بن كعب القرظي وعمارة بن خزيمة بن ثابت والحارث بن فضيل الخطمي وعمارة بن عثمان بن حبيب وعنه هشام الدستوائي وعدي بن الفضل وشعبة وروح ابن القاسم وحماد بن سلمة ويوسف السمتي ويحيى القطان. تهذيب التهذيب ج5ص139رقم الترجمه 2168

### جواب نمبر 3:

علامہ شمس الدین الذہبی (م748ھ) میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں:

ورمزت على اسم الرجل من أخرج له في كتابه من الائمة الستة. البخاري، [خ] ومسلم [م]، وأبى داود، [د] والنسائي، [س] والترمذي، [ت]وابن ماجه [ق]برموزهم السائرة.

(ميزانُ الاعتدال للذببي: ج1 ص46 مقدمة المصنف)

ترجمہ: ہر راوی کے نام کے ساته میں نے وہ علامت لگائی ہے جس سے پتا چلتا ہے کہ صحاح ستہ میں سے کس کس محدث نے ان سے روایت لی ہے یعنی امام بخاری (کے لیے علامت ''خ'')، امام مسلم (کے لیے علامت ''د'')، امام ترمذی (کے لیے علامت ''ت'')، امام ابن ماجہ (کے لیے علامت ''ق'')۔

اس تفصیل کے بعدعرض ہے کہ ہماری پیش کردہ روایت ترمذی اور ابن ماجہ کی ہے جن کی علامت بالترتیب ''ت' اور ''ق' ہے۔ علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں ''ابوجعفر المدائنی'' کے حالات ذکر کئے ہیں (تحت الرقم: 461) اور اس پرجرح بھی نقل کی ہے لیکن اس کے ساتہ علامت ''ت'' اور ''ق''نہیں لگائی جو اس بات کی دلیل ہے کہ ہماری روایت کا راوی ابوجعفر المدائنی نہیں جو کہ ضعیف و مجروح ہے بلکہ یہ ابو جعفر عمیر بن یزیدالخطمی ہے جو کہ ثقہ ہے۔ اس کی ثقابت درج ذیل ہے:

قال آبن معين والنسائي: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات وقال عبدالرحمن بن مهدي: كان أبو جعفر وأبوه وجده قوما يتوارثون الصدق بعضهم عن بعض.

قلت [ابن حجر]: وقال أبو الحسن ابن المديني: هو مدني قدم البصرة وليس لاهل المدينة عنه اثر ولا يعرفونه ووثقه ابن نمير والعجلي فيما نقله ابن خلفون وقال الطبراني في الاوسط: ثقة.

تهذيب التهذيب: ج5ص139رقم الترجمہ 2168

عمير بن يزيد بن عمير بن حبيب الأنصاري أبو جعفر الخَطْمِي بفتح المعجمة وسكون الطاء المدني نزيل البصرة صدوق من السادسة 4. تقريب التهذيب: ج1ص432رقم الترجمة 5190

#### حدیث نمبر 3:

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب حضرت فاطمہ بنت اسد بن ہاشم کی وفات ہوئی ، ان کی قبر کھودی گئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم وہاں تشریف لے گئے، اپنے ہاته سے قبر کی مٹی نکالی۔ وہاں آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے ان الفاظ سے دعا کی:

الله الذي يحيي ويميت وهو حي لا يموت اغْفِر لأمِّي فاطمة بنتِ أسد ولقِّنْها حُجَّتَها ووسِّعْ عليها مُدْخَلها بحق نبيك والأنبياء الذين من قبلي فإنك أرحم الراحمين

(المعجم الكبير للطبراني: ج10، ص337 رقم الحديث20324)

ترجمہ:اللہ کی ذات وہ ہے جو زندہ بھی کرتی ہے اور مارتی بھی ہے، وہ زندہ ہے اسے موت نہیں آئے گی، اے اللہ! میری ماں فاطمہ بنت اسد کی مغفتر فرما ، اس کو اس کی حجت (دلیل) سکھا دے (تاکہ وہ فرشتوں کو جواب دے سکے)اور اس پر اس کی قبرکو کشادہ کر دے اس حق کے وسیلے سے جو تیرے نبی کا (یعنی میرا) تجہ پر ہے اور جوان انبیاء علیہم السلام کا ہے جو مجہ سے پہلے ہیں۔

## تصحيح الحديث:

آمام ابن حبان اور امام حاکم رحمہما اللہ نے اسے صحیح قرار دیا ہے۔ اس کی سند میں روح بن صلاح ہے۔ امام ابن حبان اور امام حاکم رحمہما اللہ نے اس کی توثیق کی ہے۔
(مقالات کوثری: ص380)

### استدلال:

علامہ کوثری رحمہ اللہ (م 1371ھ)اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں: و فیہ التوسل بذوات الانبیاء الذین انتقاوا الی الدار الآخرۃ

(مقالاتِ كوثرى: ص380)

ترجمہ: اس حدیث میں اس بات کی دلیل ہےکہ جو انبیاء علیہم السلام حضور صلّی اللہ علیہ وسلم سے پہلے گزر چکے ہیں ان کا توسل جائز ہے۔

وُجہ صاف ظاہر ہے کہ اس میں او الأنبیاء الذین من قبلي "وہ انبیاء جو مجہ سے پہلے ہیں]کے الفاظ ہیں جو مذکورہ توسل پر واضح دلیل ہیں۔

#### حدیث نمبر 4:

امام ابو عبد اللہ الحاكم نے حضرت عمر بن خطاب رضى اللہ عنہ سے روایت كیا ہے كہ آپ صلى اللہ عليہ و سلم نے فرمایا:

لما اقترف آدم الخطيئة قال يا رب أسألك بحق محمد لما غفرت لي فقال الله : يا آدم و كيف عرفت محمدا و لم أخلقه ؟ قال : يا رب لأنك لما خلقتني بيدك و نفخت في من روحك و رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوبا لا إله إلا الله محمد رسول الله فعلمت أنك لم تضف إلى اسمك إلاأحب الخلق فقال الله : صدقت يا آدم إنه لأحب الخلق إلى أدعني بحقه فقد غفرت لك و لولا محمد ما خلقتك

(المستدرك للحاكم: ج3ص7أ5 باب أستغفار آدم عليه السلام بحق محمد صلى الله عليه و سلم، المعجم الصغير (82 للحاكم: ج8ص6أ5) باب أستغفار آدم عليه السلام بحق محمد صلى الله عليه و سلم، المعجم الصغير

ترجمہ: جب حضرت آدم علیہم السلام سے خطاء صادر ہو گئی (یعنی وہ امر صادر ہو گیا جسے اس حدیث میں خطاء سے تعبیر کیا گیا ہے) توآپ نے عرض کی:اے رب! میں تجہ سے حق محمد ی کے وسیلہ سے اپنی بخشش مانگتا ہوں۔ تب اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اے آدم! تم نے محمد (صلی اللہ علیہ و سلم) کو کیسے پہچانا؟ جب کہ میں نے انہیں ابھی پیدا ہی نہیں کیا۔ عرض کیا: اے رب! یہ اس لئے کہ جب تو نے مجھے اپنے دست قدرت سے پیدا فرمایا اور اپنی جانب سے روح مبارک کو مجہ میں لئے ڈالا، میں نے اپنے سر کو اٹھایا تو میں نے عرش کے ستونوں پر ((لا الم الا اللہ محمد رسول اللہ)) لکھا ہوا دیکھا، تب میں نے جان لیا کہ تو اپنے پاک نام کے ساتہ کسی کے نام کا اضافہ نہیں فرماتا کم محبوب ہے۔ تب اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اے آدم! تم نے سچ کہا،بے شک وہ مخلوقات میں سے مجھے محبوب ہیں اسی کے وسیلہ سے مجہ سے دعا کیجیے۔ میں نے تجھے بخش دیا ہے اور اگر محمد (صلی اللہ علیہ و سلم ) نہ ہوتے تو میں تمہیں پیدا ہی نہ کرتا۔

### تصحيح حديث:

امام حاکم رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

هذا حديث صحيح الإسناد

(المستدرك للحاكم: ج3ص517 باب استغفار آدم عليه السلام بحق محمد صلى الله عليه و سلم)

ترجمہ: اس حدیث کی سند صحیح ہے۔

اس سے توسل بالذات کا ثبوت ہوا۔ و للہ الحمد

## حدیث نمبر 5:

امام ابو عبد اللہ محمدابن سعد البصرى (م230هـ) نے روایت نقل كى ہے:

عن سليم بن عامر الخبائري أن السماء قحطت فخرج معاوية بن أبي سفيان وأهل دمشق يستسقون فلما قعد معاوية على المنبر قال أين يزيد بن الأسود الجرشي قال فناداه الناس فأقبل يتخطى فأمره معاوية فصعد المنبر فقعد عند رجليه فقال معاوية اللهم إنا نستشفع إليك اليوم بخيرنا وأفضلنا اللهم إنا نستشفع إليك بيزيد بن الأسود الجرشي يا يزيد ارفع يديك إلى الله فرفع يزيد يديه ورفع الناس أيديهم فما كان أوشك أن ثارت سحابة في المغرب وهبت لها ريح فسقينا حتى كاد الناس لا يصلون إلى منازلهم

(طبقات ابن سعد: ج7ص444 تحت: مائة رجل وسبعة نفر)

ترجمہ: سلیم بن عامر الخبائری سے روایت ہے کہ آ سمان سے پانی برسنابند ہوگیا، توحضرت معاویہ بن ابو سفیان رضی اللہ عنہما اور اہل دمشق بارش کی دعا کرنے نکلے۔ جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ منبر پر بیٹھے توفرمایا: یزید بن اسود رضی اللہ عنہ جرشی کہاں ہیں؟راوی کہتے ہیں: لوگوں نے انہیں پکارا، تو وہ آگے بڑھتے ہوئے تشریف لائے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے انہیں حکم فرمایا تو وہ منبر پر چڑھے اور نیچے کی طرف بیٹھے۔ پھر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے عنہ نے دعا کی: اے اللہ!آج ہم لوگ تیری جانب اپنے بہترین اور افضل آدمی کی شفاعت طلب کرتے ہیں، اے اللہ! ہم آپ کی بارگاہ میں یزید بن اسود الجرشی کی ذات کوپیش کرتے ہیں، اے یزید! آپ اپنے ہاتھوں کو اللہ تعالیٰ کی جانب اٹھائیں، حضرت یزید بن اسود نے اپنے ہاتہ اٹھائے اور لوگو نے بھی اپنے ہاتھوں کو اٹھایا۔ جلد ہی مغرب کی جانب ایک بادل اٹھا اور اسے ہوا لے (کر ہماری جانب) اڑی، تب (بارش ہوئی اور) ہم لوگ ایسے سیراب ہوئے کہ لوگوں کا اپنے مکانوں تک پہنچنا تقریباً دشوار ہو گیا۔

## مستدلین:

مسئلہ توسل

(1) امام ابو اسحٰق ابرا ہیم بن علی (م 476ھ)نے اس روایت کو ''المہذب'' کے ''باب الاستسقاء'' میں روایت کر کے استدلال کیا ہے۔

(المهذب مع شرحم المجموع: ج6 ص100)

(2) امام نووی رحمۃ اللہ علیہ(م 676ھ) نے اس واقعہ کو ثابتُ اور مشہور مانتے ہوئے امام ابو اسحاق ابراہیم بن علی کی تائید کی ہے۔

(المجموع شرح المهذب: ج6 ص101)

مذکورہ احادیث وآثار سے واضح ہوا کہ ذوات سے توسل کرنا جائز ہے۔

حدیث نمبر 6:

امام ابو القاسم سلیمان بن احمدطبرانی رحمة الله علیه (م360 ه)نے ایک روایت نقل کی ہے:

عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف عن عمه عثمان بن حنيف : أن رجلا كان يختلف إلى عثمان بن عفان رضي الله عنه في حاجة له فكان عثمان لا يلتفت إليه ولا ينظر في حاجته فلقي عثمان بن حنيف فشكا ذلك إليه فقال له عثمان بن حنيف ائت الميضأة فتوضأ ثم ائت المسجد فصلي فيه ركعتين ثم قل اللهم إنى أسألك وأتوجه إليك بنبينا محمد صلى الله عليه و سلم نبى الرحمة

(المعجم الصغير للطبراني: ص183 من اسمم طابر)

ترجمہ:ایک شخص حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے پاس کسی کام کے سلسلے میں آیا جایا کرتا تھا اور حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ (غالباً کسی مصروفیت کی وجہ سے) نہ تو اس کی طرف توجہ فرماتے اور نہ ہی اس کی حاجت براری کرتے۔ وہ شخص حضرت عثمان بن حنیف رضی اللہ عنہ سے ملا اور اس بات کی شکایت کی تو انھوں نے فرمایاکہ وضو کی جگہ جا اور وضو کر، پھر مسجد میں جا کر دو رکعت نماز پڑھ، پھر کہہ:اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبينا محمد صلی اللہ علیه و سلم نبی الرحمة [اے اللہ!میں تجه سے سوال کرتا ہوں اور بوسیلہ محمد صلی اللہ علیہ تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں جونبی الرحمۃ ہیں]

اس روایت کے آخر میں تصریح ہے کہ اس نے ایسا ہی کیا اور دعا کی برکت سے حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ نے اس کی تعظیم و تکریم بھی کی اور اس کا کام بھی پورا کر دیا۔

تصحیح حدیث:

1: امام طبرانی (م 360هـ) فرماتے ہیں:

و الحديث صحيح

(المعجم الصغير للطبراني ج1 ص184)

ترجمہ: یہ حدیث صحیح ہے۔

2: علامہ منذری رحمہ اللہ (م 656ه)بھی ان کی تائیدکرتے ہیں۔

(الترغيب و التربيب: ج1 ص272 الترغيب في صلاة الحاجة و دعائها)

3: علامہ ابن حجر مکی رحمہ اللہ(م 974هـ) فرماتے ہیں:

رواه الطبراني بسند جيد

(حاشيه ابن حجر المكي على الايضاح في المناسك للنووي: ص500)

ترجمہ: اس حدیث کو امام طبرانی رحمہ اللہ نے سند جید کے ساته روایت کیا ہے۔

فائده:

یہ واقعہ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے دور خلافت کا ہے۔حضرت عثمان بن حنیف رضی اللہ عنہ اس دور میں یہ دعا سکھا کر نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کا توسل سکھا رہے ہیں۔ معلوم ہوا کہ توسل بعد الوفات بھی جائز ہے۔

بحمداللہ تعالی ان دلائل سے حضرات انبیاء علیہم السلام اور صالحین کی ذوات سے توسل کرنا ثابت ہوگیا۔ وللہ الحمد

توسل کا ثبوت اجماع سے:

اس پر حضرات صحابہ کر آم رضی اللہ عنہم کا اجماع ہے کہ حضرات انبیاء علیہم السلام اور صالحین سے توسل جائز ہے۔

<u>دلیل نمبر 1:</u>

جیسا کہ ماقبل میں گزرا کہ امام بخاری رحمہ اللہ نے اپنی صحیح میں حضرت انس رضی اللہ عنہ

<del>سے روایت کیا ہے:</del>

أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَانَ إِذَا قَحَطُوا اسْتَسْقَى بِالْعَبَّاسِ بْن عَبْدِ الْمُطَلِبِ فَقَالَ اللَّهُمَّ إِنًا كُنَّا نَتُوسَلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيّنَا فَاسْقِنَا قَالَ فَيُسْقَوْنَ كُنَّا نَتُوسَلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيّنَا فَاسْقِنَا قَالَ فَيُسْقَوْنَ

(صحيح البخارى: ج1ص137 باب سوال الناس الامام الاستسقاء اذا قحطوا)

ترجمہ: جب لوگ قحط میں مبتلا ہوتے تو عمر بن خطاب، عباس بن عبدالمطلب کے وسیلہ سے دعا کرتے اور فرماتے کہ اے اللہ! ہم تیرے پاس تیرے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا وسیلہ لے کر آیا کرتے تھے تو تو ہمیں سیراب کرتا تھا، اب ہم لوگ اپنے نبی کے چچا (عباس رضی اللہ عنہ) کا وسیلہ لے کر آئے ہیں، ہمیں سیراب کر۔ راوی کا بیان ہے کہ لوگ سیراب کئے جاتے (یعنی بارش ہوجاتی)۔

علامہ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس ارشاد کا ذکر کیا کہ آپ رضی اللہ عنہ سے صحابہ رضی اللہ عنہ سے فرمایا:

واتخذوه وسيلة إلى الله

(فتح البارى: ج2ص641 باب سوال الناس الامام الاستسقاء اذا قحطوا)

ترجمہ:حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے چچاحضرت عباس رضی اللہ عنہ کو اللہ تعالیٰ کی جانب وسیلہ بناؤ۔"

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کسی نے بھی اس قول وفعل میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ پر انکار نہیں کیا۔ گویا اس پر اجماع و اتفاق کر لیا۔

### دلیل نمبر 2:

اسى طرح جب صحابہ كرام رضى اللہ عنہم اور تابعين رحمہم اللہ كى موجودگى ميں حضرت معاويہ بن ابى سفيان رضى اللہ عنہما نے حضرت يزيد بن اسود رضى اللہ عنہ سے توسل كرتے ہوئے بارش كى دعا كى:

اللهم إنا نستشفع إليك اليوم بخيرنا وأفضلنا اللهم إنا نستشفع إليك بيزيد بن الأسود الجرشي (طبقات ابن سعد: ج7ص444 تحت: مائة رجل وسبعة نفر)

ترجمہ: اے اللہ !آج ہم لوگ تیری جانب اپنے بہترین اور افضل آدمی کی شفاعت طلب کرتے ہیں، اے اللہ! ہم آپ کی بارگاہ میں یزید بن اسود الجرشی کی ذات کوپیش کرتے ہیں۔

حاضرین میں سے کسی ایک نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اس فعل مبارک پر انکار نہیں کیاگویا ذوات سے توسل کرنے کے جائز ہونے پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم وتابعین رحمہم اللہ کااجماع ہو گیا۔

## دلیل نمبر 3:

علامہ محمد بن علی شوکانی (م1250ه)نے اپنے رسالہ "الدرالنضید فی کلمۃ اخلاص التوحید" میں تصریح کی ہے:

و ثبت التوسل بغيره بعد موتم باجماع الصحابة اجماعاً سكوتياً .(ص20)

کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کی وفات کے بعد آپ کے غیر کا توسل کرنا اجماع صحابہ رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے۔

#### اقوال سلف اور مسئلم توسل:

حضرات سلف صالحین مسئلہ توسل میں جواز کے قائل چلے آ رہے ہیں، ذیل میں ہم بعض حضرات کا کلام نقل کریں گے تا کہ معاندین و منکرین پر حجت پوری ہو جائے۔

### خليفة رابع حضرت على كرم الله وجهم (م40ه)

عن أنس قال: "جاء أعرابي إلى النبي صلى الله عليه وسلم وشكا إليه قلة المطر وجَدُوْبَة السنة فقال: يا رسول الله لقد أتيناك وما لنا بعير نيط ولا صبي يَصْطَبَحُ،"فمد رسول الله صلى الله عليه وسلم يده يدعو فما رد يده إلى نحره حتى استوت السماء بأرواقها وجاء أهل البُطاح يَضِجُونَ يا رسول الله الطرق، فقال: حوالينا ولا علينا، فانجلى السحاب حتى أحدق بالمدينة كالإكليل فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه وقال: "لله در أبي طالب لو كان حيا لقرت عيناه، من ينشدنا قوله،" فقام على بن أبي طالب فقال: يا رسول الله لعلك أردت قوله:

وَأَبْيَضَ يُسْتَسْقَى الْغَمَامُ بِوَجْهِهِ \*\*\* ثِمَالُ الْيَتَامَى عِصْمَةٌ لِلأَرَامِلِ

(كنز العمال. ج8 ص204 باب صلاة الاستسقاء رقع الحديث23544)

کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک اعرابی حضور صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں آیا اور بارش کی قلت اور خشک سالی کی شکایت کی اور عرض کی یا رسول اللہ! ہم آپ کی خدمت میں اس حال میں حاضر ہوئے ہیں کہ ہمارے پاس کوئی جانور نہیں رہا اور نہ کوئی آواز نکالنے والا بچہ رہا تو آپ نے دونوں ہاتہ بلند فرمائے اور اللہ تعالیٰ سے دعا فرمائی ۔ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے ہاتہ نیچے نہیں فرمائے تھے کہ بادل برسا اور کھل کربرسا۔ تو جن لوگوں کے گھر پانی میں ڈوب رہے تھے وہ آئے اور چیخ و پکار کرنے لگے اور عرض کی: یا رسول اللہ! آمد و رفت کے راستے ختم ہوگئے تو حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے دعا کی: اے اللہ! ہم پر بارش نہ برسا قریب والوں پر برسا تو بادل کھلا اور مدینہ کو اس طرح گھیر لیا جس طرح بہت کھانےوالا (کھانے کو گھیر لیتا ہے)۔ حضور صلی اللہ علیہ و سلم مسکرا دیے اور آپ نے فرمایا: ابو طالب کا شعر کے کیا کہنے! اگر وہ آج زندہ وہتے توان کی آنکھیں ضرور ٹھنڈی ہوتیں، ہمیں ابو طالب کا شعر کون پڑھ کر سنائے گا؟اس پر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے عرض کی: یا رسول اللہ! کیا آپ کی مراد ان کا یہ شعر ہے:

وَ أَبْيَضَ يُسْتَسْقَى الْغَمَامُ بِوَجْهِهِ \*\*\* تِثِمَالُ الْيَتَامَى عِصْمَةٌ لِلأَرَامِلِ

ترجمہ: آپ سفید (گندم گوں) ہیں، آپ کے چہرہ کے وسیلہ سے بارش مانگی جاتی ہے، آپ یتیموں کے فریاد رس ہیں، آپ بیواؤ ں کے نگہبان ہیں۔

اسے سن کر رسو ل اکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: ہاں میری مراد یہی تھی۔

## ام المؤمنين حضرت عائشہ صديقہ رضى اللہ عنبا (م58ه)

عن ابى الجوزاء اوس بن عبد الله قال قحط ابل المدينة قحطاً شديدا فشكوا الى عائشة فقالت: انظروا الى قبر النبى صلى الله عليه و سلم فاجعلوا منه كوًا الى السماء حتى لا يكون بينه و بين السماء سقف قال: ففعلوا فمطرنا مطرأحتى نبعت العُشْب و سمنت الابل حتى تفتقت من الشحم فسمى عام الفتق (سنن الدارمي: ج1ص56 باب ما اكرم الله تعالى نبيه بعد موته، رقم الحديث 92)

ترجمہ: حضرت ابوالجوزاء اوس بن عبد اللہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ مدینہ منورہ کے لوگ شدید قحط سالی میں مبتلا ہوئے۔ ان لوگو ں نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی خدمت میں درخواست پیش کی توآپ رضی اللہ عنہانے فرمایا: نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کی قبر مبارک کی طرف دیکھو (یعنی آپ کی قبر پر جاؤ)، پھر آسمان کی طرف ایک روشندان بناؤ کہ آپ کے اور آسمان کے درمیان چھت نہ رہے۔ ان لوگوں نے ایسا ہی کیا، تب بارش سے سیراب ہوئے حتی کہ سیز گھاس اگی، اونٹ اتنے موٹے ہوئے کہ گویا چربی سے پھٹے جا رہے ہوں۔ تو اس سال کو تنگی والا سال قرار دیا گیا۔

## امام مالک رحمة الله عليه (م179هـ)

ایک مرتبہ خلیفہ منصور مدینہ منورہ آیا اور اس نے امام مالک سے دریافت کیا:

استقبل القبلة و ادعو ام استقبل رسول الله صلى الله عليه و سلم؟ فقال: و لم تصرف وجهك عنه و بو وسيلتك و وسيلة ابيك آدم عليه السلام الى الله يوم القيامة؟ بل استقبله وا ستشفع به فيشفعه الله قال الله تعالى! و لو انهم اذ ظلموا انفسهم الاية

(الشفاء بتعریف حقوق المصطفی: ج2 ص26 الباب الثالث فی تعظیم امرہ و وجوب توقیرہ) ترجمہ: میں قبر نبوی کی زیارت کرتے وقت دعا کرتے ہوئے قبلہ رخ ہوں یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف رخ کروں ؟ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ نے جواب دیا: اے امیر! آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سے منہ کیوں موڑتے ہیں حالانکہ وہ تمہارے لیے اور تمہارے جد اعلیٰ حضرت آدم علیہ السلام کے لیے روز قیامت وسیلہ ہیں ، بلکہ اے امیر! آپ کو چاہیے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی شفاعت کے طلب گار رہیے، اللہ ان کی شفاعت قبول فرمائے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

## امام محمد بن ادريس الشافعي رحم الله [م204 ه]

امام ابوبکر احمد بن علی خطیب بغدادی علی بن میمون سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کو یہ کہتے سنا کہ:

انى لأتبرك بأبى حنيفة وأجىء إلى قبره في كل يوم يعنى زائرا فإذا عرضت لى حاجة صليت

ركعتين وجئت إلى قبره وسألت الله تعالى الحاجة عنده فما تبعد عني حتى تقضى ( تاريخ بعداد للحطيب: ج1 ص101 باب ما ذكر في مقابر بغداد الخ)

ترجمہ: میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے وسیلے سے برکت حاصل کرتا ہوں ہر روز ان کی قبر پر زیارت کے لیے حاضر ہوتا ہوں اور اس کے قریب اللہ تعالیٰ سے حاجت روائی کی دُعا کرتا ہوں ۔ اس کے بعد بہت جلد میری دعا پوری ہو جاتی ہے۔

علامہ ابن حجر مکی رحمۃ اللہ علیہ ''الخیرات الحسان'' میں تحریر فرماتے ہیں: واضح رہے کہ علماء اور اہل حاجات ہمیشہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے مزار کی زیارت کرتے اور اپنی حاجات براری میں ان کا وسیلہ پکڑتے رہے ہیں۔ ان علماء میں امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ بھی شامل ہیں۔

(الخيرات الحسان: ص129)

حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرات اہل بیت نبوی سے توسل کرتے ہوئے یہ شعر فرمایا ہے، جسے علامہ ابن حجر الہیثمی نے نقل کیا ہے: شعر

ال النبي ذريتي وهم، اليه وسيلتي \*\*\* ارجو بهم اعطى غدابيد اليمين صحيفتي

ترجمہ: نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کے اہل بیت اللہ تعالیٰ کی جانب میرا ذریعہ اور وسیلہ ہیں، اور میں امیدکرتا ہوں کہ ان ہستیوں کے وسیلہ سے کل (قیامت) کے دن اللہ تعالیٰ میرا صحیفہ مجھے داہنے ہاته میں دے گا۔ (الصواعق المحرقہ:ج2ص524)

## امام احمد بن حنبل رحمة اللم عليم (م241هـ)

علامہ یوسف بن اسماعیل امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ کے بارے میں ایک روایت نقل کرتے ہیں: امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ کو وسیلہ بنایا تو ان کے بیٹ نے اللہ کو وسیلہ بنایا تو ان کے بیٹے عبد اللہ کو تعجب ہوا، اس پر امام احمد بن حنبل نے فرمایا: امام شافعی رحمہ اللہ لوگوں کے لیے آفتاب اور بدن کے لیے صحت کی مانند ہیں۔

(شوابد الحق في الاستغاثة بسيدالخلق: ص 166)

## امام ابوعيسى ترمذى رحمة الله عليه (م279هـ)

آپ رحمہ اللہ نے ذوات مسلمین سے توسل کو جائز رکھا ہے۔ چنانچہ جامع الترمذی کے ابواب الجہاد میں سے ایک باب کا عنوان اس طرح قائم کیا ہے:

باب ما جاء في الاستفتاح بصعاليك المسلمين. (جامع الترمذي: ج1 ص299 كتاب الجهاد)

کہ یہ فقراء مسلمین کیے وسیلہ سے مدد طلب کرنے کے بارے میں آئی ہوئی روایات کا باب ہے۔ پھر حضرت ابوالدر داءر ضی اللہ عنہ کی اس حدیث کوروایت کیا ہے:

سمعت النبي صلى الله عليه و سلم يقول آبغوني ضعفاءكم فإنما ترزقون وتنصرون بضعفائكم ترجمہ: ميں نے نبی اكرم صلى اللہ عليہ و سلم نےسنا كہ آپ فرما رہے تھے: مجھے اپنے ضعفاء ميں ڈھونڈو كہ تم لوگوں كو اپنے ضعفاء ہى كى بدولت رزق دياجاتاہے اور مدد كى جاتى ہے۔

امام محمد بن محمدالغز الى الشافعي رحمة الله عليه [م505ه]

آپ نے احیاء علوم الدین کے '' مدینہ منور ؓ کی زیارت اور اُس کے آداب '' کے باب میں فرمایا کہ زائر جب روضہ رسول صلی اللہ علیہ و سلم پر آئے تو دیگر دعاؤں کے ساتہ یہ کلمات بھی کہے: اللهم إنا قد سمعنا قولك وأطعنا أمرك وقصدنا نبيك متشفعين به إليك في ذنوبنا

(احياء علوم الدين: ج1ص308)

ترجمہ اے اللہ! ہم نے آپ کا فرمان سنا اور آپ کے حکم کو مانااور اپنے گناہوں کی بخشش کے لئے نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی شفاعت طلب کرتے ہوئے آپ کا قصد کیا۔

## امام نووى الشافعي رحمة الله عليه (م676هـ)

آپ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ويستحب إذا كان فيهم رجل مشهور بالصلاح أن يستسقوا به فيقولوا: " اللهم إنا نستسقي ونتشفع إليك بعبدك فلان ". روينا في " صحيح البخاري " أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، كان إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب. . . . وجاء الاستسقاء بأهل الصلاح عن معاوية وغيره.

(كتاب الاذكار للنووى: ص218 باب الاذكار في الاستسقاء)

ترجمہ: یہ مستحب ہے کہ جب لوگوں میں کوئی آدمی پاکیزگی اور تقویٰ کے لحاظ سے مشہور ہوتو

اس کے وسیلہ سے استسقاء کر یں اور یوں کہیں۔

اللهم إنا نستسقى ونتشفع إليك بعبدك فلان

کہ اے اللہ! ہم تیری جانب تیرے بندہ فلاں کے وسیلہ سے استسقاء کرتے ہیں اور ان کی شفاعت کی درخواست کرتے ہیں۔

جیسا کہ صحیح البخاری میں روایت ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے حضرت عباس رضی اللہ عنہ و غیرہ سے اہل خیر اللہ عنہ کے وسیلہ سے استسقاء فرمایااسی طرح حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ و غیرہ سے اہل خیر و پاکیزہ لوگوں کے وسیلہ سے استسقاء کرنا بھی آیا ہے۔

امام كمال الدين بن الهمام الحنفي رحمة الله عليه (م861هـ)

آپ رحمہ اللہ" باب زیار بقبر النبی صلی اللہ علیہ و سلم" میں فرماتے ہیں:

ثم يسأل النبي صلى الله عليه وسلم الشفاعة فيقول يا رسول الله أسألك الشفاعة يا رسول الله أسألك الشفاعة وأتوسل بك إلى الله في أن أموت مسلما عن ملتك وسنتك ...... ثم ينصرف متباكيا متحسرا على فراق الحضرة الشريفة النبوية والقرب منها

(فتح القدير: ج3 ص169 و ص174 كتاب الحج، المقصد الثالث في زيارة قبر النبي)

ترجمہ: پھر نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم سے شفاعت کا سوال کرے اور یہ کہے: یا رسول اللہ! میں آپ صلی اللہ علیہ و میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم سے شفاعت کا سوال کرتا ہوں، یا رسول اللہ! میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم سے شفاعت کا سوال کرتا ہوں اور آپ صلی اللہ علیہ و سلم کو اللہ تعالیٰ کے ہاں بطور وسیلہ پیش کرتا ہوں کہ میں مسلمان ہونے کی حالت میں مروں اور آپ کی سنتوں پر عامل ہو کر اس دنیا سے رخصت ہوں۔۔۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے قرب اقدس سے روتا ہوا اور جد ائی کا غم ساته لئے ہوئے واپس ہو۔

علامه احمد بن محمد القسطلاني الشافعي رحمة الله عليه [م923ه]

علامہ قسطلانی شافعی رحمہ اللہ نے ''المواہب اللدنیۃ'' میں لکھا ہے کہ:

و ينبغي للزائر ان يكثر من الدعاء و التضرع و الاشتغاثة و التشفع و التوسل به صلى الله عليه و سلم

(الموابب اللدنية: ج3ص417 الفصل الثاني في زيارة قبره الشريف الخ)

ترجمہ: زائر کو چاہیے کہ بہت کثرت سے دُعا مانگے، گڑگڑائے، مدد چاہے، شُفاعت کی دُعا کرے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا وسیلہ پکڑے۔

مسند البند شاه ولى السمحدث دبلوى رحمة الله عليه (م1176هـ)

اپنی مشہور زمانہ کتاب ''حجة اللہ البالغہ'' میں فرماتے ہیں:

ومن ادب الدعاء تقديم الثناء على الله و التوسل نببى الله ليستجاب

(حجة الله البالغة ج2ص6)

ترجمہ: اور دُعا کا مستحب طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی تعریف اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وسلم کے وسلم کے وسلم کے وسیلہ کو مقدّم کیا جائے تاکہ دُعا کو قبولیت کا شرف ہو۔

المهند على المفند كا حوالم:

علماءدیوبند کی اجماعی و متفقہ دستاویز "المهند علی المفند" میں تیسرا اور چوتھا سوال توسل کے متعلق تھا، حضرات علماء دیوبند کا متفقہ مسلک اس سوال و جواب میں ملاحظہ فرمائیں:

السوال الثالث والرابع: هل للرجل ان يتوسل في دعواته بالنبي صلى الله عليه وسلم بعد الوفاة ام لا؟ ايجوز التوسل عندكم بالسلف الصالحين من الانبياء والصديقين والشهداء واولياءرب العالمين ام لا؟

الجواب: عندنا وعندمشائخنا يجوز التوسل في الدعوات بالانبياء والصالحين من الاولياء والشهداء والصديقين في حياتهم وبعدوفاتهم بان يقول في دعائم اللهم اني اتوسل اليك بفلان ان تجيب دعوتي وتقضي حاجتي الى غير ذلك

(المهند على المفند: ص36، 37)

#### ترجمہ:

تيسر ااور چوتها سوال:

کیا وفات کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاتوسل لینا دعاؤں میں جائز ہے یا نہیں ؟ تمہارے نزدیک سلف صالحین یعنی انبیاء ،صدیقین ،شہداء اور اولیاء اللہ کا توسل بھی جائز ہے یا ناجائز؟

21

حاد

ہمارے نزدیک اور ہمارے مشائخ کے نزدیک دعا میں انبیاء ،اولیاء، شہداءاور صدیقین کا توسل جائز ہے، ان کی زندگی میں بھی اور وفات کے بعد بھی، آدمی یوں دعاکرے: اے اللہ! فلاں بزرگ کے وسیلہ سے میری دعا قبول فرما اور میری اس ضرورت کوپورافرما۔

#### تنبيہ:

"المہند علی المفند"کی اس دور کے مکہ مکرمہ ،مدینہ منورہ ودیگر عرب ممالک کے علماءکے ساته ساته اکابرین دیوبند مثلاً حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن ،مولانا مفتی عزیز الرحمٰن ،حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی، مولانا شاہ عبد الرحیم رائے پوری ،مولانا محمداحمد قاسمی بن حضرت نانوتوی،مولانا مفتی کفایت اللہ دہلوی،مولانا عاشق الہی میرٹھی اورمولانا محمد یحی سہار نپوری وغیرہ نے تائیدوتصدیق فرمائی تھی۔ گویا جواز توسل پر ان تمام حضرات اکابر ومشائخ کا اجماع و اتفاق ہے۔ و للہ الحمد

#### مسئلہ توسل اور غیر مقلدین:

غیر مقادین حضرات میں سے بعض حضرات نے مسئلہ توسل کا انکار کیا ہے اور بعض اس کو ثابت مانتے ہیں۔ ذیل میں ہم ان کے کچہ علماء کا ذکر کرتے ہیں جو توسل کو جائز قرار دیتے ہیں۔

#### قاضى محمد بن على شوكاني (م1250ه)

غیر مقلدین کے پیشوا قاضی محمد بن علی شوکانی نے اپنی کتاب "تحفۃ الذاکرین" میں لکھتے ہیں:

ويتوسل إلى الله سبحانه بأنبيائه والصالحين أقول ومن التوسل بالأنبياء ما أخرجه الترمذي ... من حديث عثمان بن حنيف رضي الله عنه... وأما التوسل بالصالحين فمنه ما ثبت في الصحيح أن الصحابة استسقوا بالعباس رضي الله عنه عم رسول الله صلى الله عليه وسلم

(تحفة الذاكرين: ص56)

ترجمہ: اللہ کی جانب اس کے انبیاء اور صالحین سے توسل کیا جائے گا، انبیاءعلیہم السلام سے توسل کرنے کے باب سے وہ حدیث ہے جسے امام ترمذی رحمہ اللہ وغیرہ نے حضرت عثمان بن حنیف سے روایت کیا ہے۔۔۔ صالحین سے توسل کرنے کے باب سے صحیح بخاری میں یہ حدیث موجودہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہم نے حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے چچا حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے وسیلہ سے استسقاء کیا۔

حضرت عثمان بن حنیف رضی اللہ عنہ والی حدیث کہ" ایک آدمی حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے پاس بار بار جاتا تھا الخ" کوذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

وفي الحديث دليل على جواز التوسل برسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الله عز وجل (تحفة الذاكرين: ص208)

ترجمہ: اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے اللہ عزوجل کی جانب توسل کرنے کے جواز پر دلیل ہے۔

علامہ شوکانی نے اپنے رسالہ "الدر النضید" میں یہ بھی کہا ہے:

ان التوسل به صلى الله عليه و سلم يكون في حياته، و بعد موته، و في حضرته، و مغيبه (الدر النصيد: ص19، ص20)

ترجمہ: آپ صلی اللہ علیہ و سلم سےتوسل آپ کی حیات میں بھی ہوتا ہے ، موت کے بعد بھی، آپ کے سامنے بھی، آپ کے ایک کے بیچھے بھی۔

اس عبارت کو عبد الرحمٰن مبارکپوری غیر مقلد نے ''تحفۃ الاحوذی شرح جامع الترمذی'' (ج4ص282) میں بھی نقل کیا ہے۔

#### علامه وحيد الزمان غير مقلد [م1338ه]

علامہ وحید الزمان اپنی کتاب "بدیۃ المہدی"میں آکھتے ہیں:

وقال الشوكانى من اصحابنا: لا وجم لتخصيص جواز التوسل بالنبى كماز عمم الشيخ عز الدين بن عبدالسلام والتوسل الى اللم تعالى باهل الفضل والعلم هو فى الحقيقة توسل باعمالهم الصالحة ومزاياهم الفاضلة، وقال فى مقام الخر: لاباس بالتوسل بنبى من الانبياء او ولى من الاولياء او عالم من العلماء والذى جاء الى القبر زائرا ً اودعااللم وحده وتوسل بذلك الميت كان يقول: اللهم انى اسالك ان تشفينى من

#### <del>- كذا و اتوسل اليك بهذا العبد الصالح، فهذا لاتر ددفي جوازه انتهي مختصر أ</del>

(بدية المبدى: ص48، 49)

ترجمہ: ہمارے اصحاب میں سے قاضی شوکانی نے کہا ہے کہ ''توسل کے جواز کو نبی (علیہ السلام) کے ساته خاص قرار دینے کی کوئی وجہ نہیں ہے جیسا کہ عز الدین بن عبد السلام نے گمان كيا ہے۔ اللّٰم تعالىٰ كى جانب اہل فضل اور اہل علم كے ذريعے توسل كرنا درحقيقت ان كے اعمال صالحہ اور ان کے اوصاف فاضلہ سے توسل کرنا ہے۔" قاضی شوکانی ایک اور جگہ کہتے ہیں کہ " انبیاء میں سے کسی نبی سے، اولیاء میں سے کسی ولی سے یا علماء میں سے کسی عالم سے توسل کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ جو بندہ قبر کے پاس آیا، اللہ تعالیٰ سے دعا کی اور اس قبر والے سے آس طرح توسل کیا کہ اے اللہ! میں تجہ سے سوال کرتا ہوں کہ فلاں مرض سے مجھے شفاء بخش اور اہل صالح بندہ سے تیری جانب توسل کرتا ہوں، تواس کے جائز ہونے میں کوئی تردد نہیں ہے ''انتہیٰ مختصراً

# منکرین توسل کے شبہات جا ئزہ

<u>شبہ نمبر 1:</u>

قرآن کریم میں ہے کہ مشرکین خدا کو چھوڑ کر دیگر چیزوں کی عبادت کرنے کی وجہ یہ بتاتے تھے: مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى

(سورۃ الزمر:3)

ترجمہ: ہم ان کی عبادت صرف اس لیے کرتے ہیں کہ یہ ہمیں اللہ سے قریب کر دیں۔

کافروں کا بھی یہی وطیرہ تھا اور متوسلین بالذات بھی بزرگوں کا توسل اسی لیے لیتے ہیں کہ اس کے ذریعے اللہ کا قرب حاصل کریں، تو پھر اِن میں اور اُن میں کیافرق رہا؟

۔ اس آیت کریمہ میں ''نَعْبُدُهُمْ'' کی تصریح ہے اور غیر اللہ کی عبادت اور ان کو مصائب وحاجات میں براہ راست بلانے کا تذکرہ ہے جو شرکیہ عقائد کو متضمن ہے اور ان کا یہ عقیدہ تھا کہ چھوٹے چھوٹے کام جوان کے اختیار میں ہیں وہ خود کریں گے اور بڑے کام جو ان کے اختیار میں نہیں تو اس کے لیے ہمارے سفارشی بنیں گے اور وسیلے میں یہ باتیں نہیں ہوتیں بلکہ وسیلہ میں مشکل کشا، عالم الغیب، متصرف الامور اللہ تعالیٰ ہی کو مانا جاتا ہے اور انبیاء اور اولیاء کو قبولیتِ دعا میں محض واسطہ سمجھا جاتا ہے۔ وسیلہ کی حقیقت کو سمجھنے سے یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ ہمارے وسیلہ اور مشرکین کے طرز عمل میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

ارشاد: توسل کی حقیقت یہ ہے کہ اے اللہ! فلاں شخص میرے نزدیک آپ کا مقبول ہے اور مقبولین سے محبت رکھنے پر آپ کا وعدہ رحمت ہے المرءمع من احب میں، پس میں آپ سے اس رحمت کومانگتا ہوں ۔ پس توسل میں یہ شخص اپنی محبت کو اولیاءاللہ کے ساته ظاہر کرکے اس محبت پررحمت وثواب مانگتا ہے اور اولیاءاللہ کا موجب رحمت وثواب ہونا نصوص سے ثابت ہے۔ چنانچہ متحابین فی اللہ کے فضائل سے احادیث بھری ہوئی ہیں ۔

(ملفوظات حكيم الامت: ج21ص48)

لہذا اس میں اور مشرکین کے طرز عمل میں بہت بڑا فرق ہے ۔ دونوں کو ایک سمجھنا کم علمی

# بـــــ شبہ <u>نمبر 2:</u>

اللہ پر کوئی چیز واجب نہیں اور اس کے ذمہ کسی کا حق نہیں جیسا کہ مرقاۃ میں ہے " ولا يجب على الله شيء خلافا للمعتزلة "

(مرقاة ج1ص237 كتاب الايمان)

لَبِذَا ''بحق فلاں'' كَبِنا كيسے درست بو گا؟!

اور صاحب ہدایہ فرماتے ہیں:

ويكره ان يقول في دعائم بحق فلان او بحق انبيائك او رسلك لانم لاحق للمخلوق على الخالق <del>(داینہ ج4ص211)</del>

جب کہ متوسلین ''بحق فلاں'' کے ذریعے توسل کے قائل ہیں

#### جو اب :

جس طرح لفطِ "حق" وجوبی معنی میں استعمال ہوتا ہے اسی طرح "تفضلی واستحسانی" طورپر بھی استعمال ہوتا ہے، مثلاً:

1:قرآن مجيد ميں ہے: " تُمَّ نُنَجِّي رُسُلْنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا كَذَلِّكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُنْج الْمُؤْمِنِينَ " (سورۃ يونس: (103)

ترجمہ: پھر ہم ( اس عذاب سے) اپنے پیغمبروں کو اور ایمان والوں کو بچالیتے تھے(جس طرح ان مؤ منین کو ہم نے نجات دی تھی) ہم اسی طرح سب ایمان والوں کو نجات دیا کرتے ہیں یہ (حسب وعدہ) ہمار کے خمہ ہے۔ 2: ایک دوسر بے مقام پر ہے: '' وکانَ حَقًا عَلَیْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِینَ '' (سورۃ الروم:47)

ترجمہ: اور ایمان والوں کی مدد کرنا ہمارے ذمہ تھا۔

3: حدیث مبارک میں ہے:

قال رسول الله صلى الله عليه و سلم من قال حين يمسي رضيت بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد نبيا كان حقا على الله أن يرضيه

(جامع الترمذي: ابواب الدعوات- باب الدعا اذا اصبح و اذا امسى)

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص شام کے وقت یہ دعا پڑھے: "رضیت بالله ربا وبالإسلام دینا وبمحمد نبیا" تو اللہ کے ذمہ ہے کہ اسے (قیامت کے دن)

ہمارا اہل السنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ کوئی چیز اللہ پر واجب نہیں۔ اس لیے ہم وسیلہ میں "حق" کو تفضلی معنی استعمال کرتے ہیں نہ کہ وجوب کے معنی میں۔ فقہاء کرام نے بھی جہاں اس دعا ء وسیلہ کو مکروہ لکھا ہے جس میں''حق'' بمعنی وجوبی ہے جس کی طرف ''لاحق للمخلوق على الخالق ''سے اشارہ ملتا ہے۔

لهذا اللہ پر حق وجوبی کا عقیدہ رکھتے ہوئے دعا میں بحق فلاں کا لفظ استعمال کرنا مکروہ ہے اور حق سے مراد غیر وجوبی یعنی تفضلی واستحسانی کے ساتہ دعاکرنا بلا کراہت جائز ہے۔

#### شبہ نمبر 3:

الله كادربار بر وقت كهلا بے الله خود فرماتے بيں ﴿وَإِذَا سَأَلْكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قريبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي﴾ [سورۃ البقرۃ: 186] لیکن قائلین توسل براہِ راست خدا سے عرض و معروض کرنے کی بجائےان بزرگوں کے واسطوں اور وسیلوں کے قائل بنتے ہیں۔

#### جواب نمبر 1:

یہ سوال اس وقت ہو سکتا ہے جب غیر اللہ سے مانگا جائے اور وسیلہ میں غیر اللہ سے نہیں مانگا جاتا بلکہ انبیاء اور اولیا کے وسیلہ سے خدا مانگا جاتا ہے کیونکہ اس طرح دعا کی قبولیت میں اثر ہوتا ہے کہ وہ دعا جو وسیلہ سے مانگی جائے جلد قبول ہوتی ہے۔

#### جواب نمبر2:

ہم اس بات کے قائل نہیں ہیں کہ توسل بالذات کے بغیر دعا قبول ہی نہیں ہوتی بلکہ ہمارا موقف یہ ہے کہ توسل کو دعاکمے قبول ہونے میں دخل ہے، جیسے زمان، مکان اور افراد کے بدلنے سے قبولیت دعا کی سرعت میں فرق آنا ظاہر ہے۔ مثلاً

\* عَنْ آبِيْ أَمَامَةَ رضى الله عنه قَالَ قِيْلَ لِرَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم آئ الدُعَائ اَسْمَعُ قَالَ جَوْفُ اللَّيْلِ الْأَخِرُ وَدُبُرِ الصَّلُورَاتِ الْمَكْثُوبَاتِ.

(جامع الترمذي ج 2ص187 باب بلا ترجمة ابواب الدعوات ،السنن الكبري للنسائي ج6 ص32 ما يستحب من الدعاء دبر الصلوات المكتوبات)

ترجمہ: حضرت ابو مامہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا کہ کون سی دعا سب سے زیادہ قبول ہوتی ہے؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: رات کے آخر میں اور فرض نمازوں کے بعد۔ مسئلہ توسل 24

<del>بیت اللہ میں دعا کرنا اجابت کے زیادہ قریب ہے بنسبت عام مسجد اور اپنے گھر۔ میں دعا کرنے۔</del>

سے۔ \* بنی اور ولی دعا کرے تو اس کی قبولیت بنسبت عام آدمی کے زیادہ ہے۔

جواب نمبر <u>3:</u>
اگر توسل بالذات شرک ہے، جائز نہیں کیونکہ اللہ کا دربار ہر وقت کھلا رہتا ہے کسی اگر توسل بالذات شرک ہے، جائز نہیں کیونکہ اللہ کا دربار ہر وقت کھلا رہتا ہے کسی کے واسطے کی ضرورت نہیں تو پھر ہم قائلین توسل بالدعاء و الاعمال سے پوچھتے ہیں کہ اس دلیل کی بناء پر توسل بالاعمال بھی ٹھیک نہ ہونا چاہیے کیونکہ خدا تعالیٰ کے دربار میں واسطہ جائز نہیں تو پھر اعمال پیش کرنے کی ضرورت کیا ہے؟! لہذا جس توسل بالاعمال جائز ہے اسی طرح توسل بالذات بھی جائز ہے۔

بسم اللہ الرحمل الرحيم

# مشاجرات صحابہ رضی اللہ عنہم

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس گهمن حفظم اللم

#### <u>تمہیدی گفتگو:</u>

نحمده و نصلي على رسولم الكريم وعلى آلم واصحابم ومن تبعم الى يوم الدين اما بعد!

اصحاب محمد صلى اللہ عليہ وسلم ايک ايسى مقدس و محترم جماعت كا نام ہے جو نبى كريم صلى اللہ عليہ وسلم اور آپ كى پورى امت كے درميان اللہ رب العزت كا مقرر كيا ہوا واسطہ ہيں۔ اس كے بغير نہ قرآن كريم ہاته ميں آسكتا ہے اور نہ ہى قرآن كا بيان جسے ہم سنت و حديث سے تعبير كرتے ہيں۔ اللہ رب العزت نے انہيں خير امت اور امت وسط كے لقب سے نوازا ہے اور نبى كريم صلى اللہ عليہ وسلم نے بھى ان كو يہ ڈيوٹى اور ذمہ دارى سونپ دى فرمايا:

بَلِغُوا عَنِي وَلُو آيَةً. (صحيح البخاري: رقم الحديث3461 عن عبد الله بن عمرو)

ترجمہ: میری طرف سے (امت کو) پہنچاؤ اگر چہ وہ ایک آیت ہی کیوں نہ ہو۔

بلکہ حجۃ الوداع کے عظیم اجتماع میں اس جماعت کو مخاطب ہو کر فرمایا:

فَلْيُبَلِغُ الشَّاهِدِ الْغَائِبَ. (صحيح البخاري: رقم الحديث1741 عن ابي بكرة)

کہ حاضرین میری باتیں غائبین تک پہنچادیں۔

اس کا نتیجہ تھا کہ حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے آپ کی تمام تر تعلیمات کو پوری دنیا میں پھیلایا جو ذمہ داری آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ذمہ لگائی تھی اس کا پورا پورا حق ادا کردیا۔

ادھر دشمنان دین نے بھی سب سے پہلے اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہی تنقید کا نشانہ بنایا۔ ان کے مقدس کردار کو داغدار کرنے کے لیے ہر قسم کے حربے اختیار کیے تاکہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم اور امت کے درمیان کا یہ واسطہ کمزور پڑجائے اور یوں بغیر کسی محنت کے اسلام کا یہ دینی سرمایا خود بخود زمین بوس ہوجائے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے بغض و عناد کے اظہار اور اپنے دل کی بھڑاس نکالنے کے لیے بھی ان دشمنان دین نے اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہی ہدف تنقید بنایا۔

مدینہ طیبہ کے گورنر عبداللہ بن مصعب فرماتے ہیں کہ خلیفہ مہدی نے مجہ سے پوچھا کہ جو لوگ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی تنقیص کرتے ہیں ان کے بارے میں تمہارا کیا خیال ہے؟ میں نے کہا: وہ زندیق ہیں کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تنقیص کرنے کی تو ان میں ہمت نہ تھی انہوں نے اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تنقیص بیان کرنا شروع کردی۔ گویا وہ یوں کہتے ہیں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم برے لوگوں کے ساتہ رہتے تھے۔ (تعجیل المنفعة ضروع)

خطیب بغدادی (م463ھ) نے یہی واقعہ کچہ تفصیل سے تاریخ بغداد (ج8ص220) میں بیان کیا ہے۔

اس تفصیل سے بعض صحابہ کرام اور ان کے بارے میں لب کشائی کا پس منظر واضح ہوجاتا ہے مگر دشمنان اسلام اپنی تمام تدبیروں کے باوجود اس میں کامیاب نہ ہوسکے اور اللہ کے مقرر کردہ اس طبقہ کی عدالت و صداقت کو داغدار نہ کرسکے اور محدثین عظام اور فقہاء کرام نے بیک زبان ''الصحابۃ کلہم عدول'' کی ایسی صدا بلند کی کہ اس کے مقابلے میں تمام کوششیں ہیچ ثابت ہوئیں۔

اوائل میں اسلام دشمنی کے اس محاذ پر ابن سبا کی ذریت تھی، رفتہ رفتہ اس میں بعض فرقوں نے بھی حصہ لیا۔

آخری دور میں مستشرقین اور ان کی معنوی اولاد نے بھی اس میں بھرپور کردار ادا کیامگر علمائے حق نے ہر دور میں اس فتنہ کا تعاقب کیا اور دفاع صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا حق ادا کیا۔

# سبِّ صحابہ رضی اللہ عنہم کی ممانعت احادیث و آثار کے

## ائینے میں

چند روایات پیش کی جاتی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو برا بھلاکہنا اور انہیں تنقید کا نشانہ بنانا جائز نہیں۔

[1]: حضرت عبداللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

الله الله في اصحابي لاتتخذو بم غرضا بعدى فمن احبهم فبحبى احبهم ومن ابغضهم فببغضى ابغضهم ومن آذابم فقد آذاني. (مشكواة المصابيح: ج2ص554)

ترجمہ: میرے صحابہ رضی اللہ عنہم کے معاملے میں اللہ تعالیٰ سے ڈرو! اللہ تعالیٰ سے ڈرو! ان کو میرے بعد تنقید کا نشانہ نہ بنانا کیونکہ جس نے بھی ان سے محبت کی تو یہ میری محبت کی بناء پر کی اور جس نے ان سے بغض رکھا اس نے مجه سے بد ظنی کی بناء پر ان سے بغض رکھا جس نے ان کو ایذاء دی تو گویا اس نے مجھے ایذا ء دی۔

[۲]: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: دعولی اصحابی لا تسبو اصحابی. (مسند البزار: ج2 ص342)

میرے صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین سے در گزر کرو، میرے صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کو برا نہ کہو۔

علامہ ہیثمی فرماتے ہیں کہ اس حدیث کے سب راوی صحیح بخاری ومسلم کے راوی ہیں۔ (مجمع الزوائد ج01ص10)

[۳]: حضرت عانشہ رضی اللہ عنہا سے بھی مروی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا تسبوا اصحابی لعن اللہ من سب اصحابی. (المعجم الاوسط للطبرانی: ج5 ص94)

میرے صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کو برا مت کہو، اللہ تعالی کی اس پر لعنت ہو جو میرے صحابہ کو برا کہتا ہے۔

علامہ ہیٹمی فرماتے ہیں: علی بن سہل کے علاوہ اس روایت کے سب راوی صحیح بخاری کے ہیں اور علی بن سہل بھی ثقہ ہے۔ (مجمع الزوائد ج10ص21)

[۴]: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

من سب اصحابی فعلیہ لعنۃ اللہ والملائکۃ والناس اجمعین. (المعجم الکبیر للطبرانی:ج12 ص142) جو میرے صحابہ کو براکہتا ہے اس پر اللہ کی، فرشتوں کی اور سب لوگوں کی طرف سے لعنت ہو۔

[4]: حضرت عمر فاروق رضى الله عنه كا بيان ہے كه آنحضرت صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: احفظونى فى اصحابى. (سنن ابن ماجه: ص172)

لوگو امیری وجہ سے میرے صحابہ کا خیال رکھو۔

بعض روایات میں "احسنوا الی اصحابی" کے الفاظ ہیں۔ (سنن النسائی: رقم الحدیث9175) کہ میرے صحابہ کے ساتہ اچھے طریقے سے پیش آؤ۔

[4]: حضرت عبداللہ بن مسعود سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اذا ذکر اصحابی فامسکو واذا ذکرت النجوم فامسکوا وذا ذکر القدر فامسکوا. (المعجم الکبير للطبرانی: ج2 ص96)

کہ جب میں ہے صحابہ کا ذکر ہو تو خامو ش رہو، جب ستاروں کا ذکر کیا جائے تو خاموش رہو۔ رہو اور جب تقدیر کا ذکر کیا جائے تو خاموش رہو۔

حضرت ابن عباس سے یہی روایت موقوفاً ان الفاظ سے ہے کہ انہوں نے فرمایا:

يا غلام اياك وسب اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم فان سبهم مفقرة الخ (كتاب الثقات لابن حبان ج8ص3)

کہ آے بر خوردار: صحابہ کرام کو برا کہنے سے اجتناب کرو کیونکہ ان کو برا کہنا فقر و مسکینی کا باعث ہے۔

[٧]: ام المومنين حضرت عائشه رضى الله عنها فرماتي بين:

أمروا ان يستغفروا الصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فسبوهم. (صحيح مسلم: ج2ص421)

لوگوں کو حکم تو دیا گیا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کے بارے میں استغفار

کرو مگر لوگوں نے انہیں برا بھلا کہنا شروع کردیا۔

[٨]: حضرت ابن عباس رضى الله عنهما فرماتے ہيں:

لا تسبوا اصحاب محمد فان الله عز وجل امرنا بالا ستغفار لهم و هو يعلم انهم سيقتلون.

(الصارم المسلول فصل نمبر 5 المسئلم الثانيم في استتابة الذمي بيروت)

کہ صحابہ کرام کو برا مت کہو ،برشک اللہ نے یہ جانتے ہوئے کہ وہ عنقریب قتل و قتال میں مبتلا ہوں گے ہمیں ان کے بارے میں استغفار کا حکم فرمایا ہے۔

[9]: حضرت زین العابدین  $\overline{-}$ حمہ اللہ کے بارے میں منقول ہے  $\overline{>}$  عراق سے ان کے ہاں ایک وفد آیا جنہوں نے حضرت ابوبکر، حضرت عمر اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہم کے بارے میں نازیبا باتیں کہیں تو آپ نے فرمایا: کیا تم مہاجرین میں سے ہو؟ انہوں نے کہا :جی نہیں ،پھر آپ نے پوچھا: کیا تم انصار میں سے ہو؟ انہوں نے جواب دیا: جی نہیں۔ اس پر حضرت زین العابدین فرمانے لگے: جب تم ان دونوں میں سے نہیں ہو تو میں گواہی دیتا ہوں کہ تم ان لوگوں میں سے بھی ہرگز نہیں ہو جن کے بارے میں اللہ نے فرمایا ہے:

وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رِّبَّنَا اغْفِرْ لَّنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بالإيمَان وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا

غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا.

ان تمام احادیث و آثار سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے  $\frac{1}{2}$  بارے میں بری اور ناگوار بات کرنا، ان کی مذمت یا ان کو سب شتم کرنا منع ہے اور اس کے مرتکبین کو لعنت کا مستحق قرار دیا گیا ہے۔

# مشاجراتِ صحابہ رضی اللہ عنہم کے بارے میں ائمہ حضرات کی آراء

امام اعظم ابو حنيفہ رحمہ اللہ (م150ه) كا موقف:

حضرت امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کی من جملہ تصانیف میں ایک کتاب "الفقہ الاکبر"بھی ہے۔ اس کتاب میں آپ فرماتے ہیں:

تولابم جميعا

ملا على قارى رحمہ اللہ اس كى شرح ميں فرماتے ہيں كہ ايك نسخہ ميں آخرى الفاظ يوں ہیں:

ولا نذكر احدا من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الابخير.

کہ ہم سب صحابہ رضی اللہ عنہم سے محبت کرتے ہیں اور کسی بھی صحابی کا ذکر بھلائی کے بغیر نہیں کرتے۔

ملاً على قارى رحمہ اللہ اس كے شرح ميں رقم طراز ہيں:

يعنى وان صدر على بعضهم بعض مابو في الصورة شر فانه اما كان عن اجتباد ولم يكن على وجه فساد من احرار و عناد بل كأن رجوعهم عنه الى خير ميعاد بناء على حسن ظن بهم. (شرح الفقه الاكبر ص153 اردو مكتبہ رحمانيہ لاہور)

یعنی گو بعض صحابہ کرام سے صورۃً شر صادر ہوا ہے مگر وہ کسی فساد یا عناد کے نتیجہ میں نہ تھا بلکہ اجتہاد کی بناء پر آیسا ہوا اور ان کا شر سے رجوع بہتر انجام کی طرف تھا ان سے حسن ظن کا بھی یہی تقاضا ہے۔

الفقہ الاكبر كر ايك اور شارح علامہ ابو المنتبى احمد بن محمد المكنيساوى لكهتر بين:

اعتقاد ابل السنة والجماعة تزكية جميع الصحابة والثناء عليهم كما اثنى الله ورسولم عليهم وما جرى بين على و معاوية كان مبنيا على الاجتهاد . (شرح الفقه الاكبر مطبوعه مجموعة الرسائل السبعه حيدر آباد دكن 1948)

اہل السنۃ والجماعۃ کا عقیدہ یہ ہے کہ تمام صحابہ کرام کی تعظیم و تکریم کی جائے اور ان کی اسی طرح تعریف کی جائے جیسے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے کی ہے اور جو حضرت علی اور حضرت معاویہ کے درمیان لڑائی ہوئی وہ اجتہاد کی بناء پر تھی۔

امام عبداللہ بن مبارک (م181ه) کا فرمان:

مثنہور محدث، فقیہ،مجاہد اور زاہد امام عبداللہ بن مبارک اس سلسلے میں کس قدر محتاطت ہے، اس کا اندازہ ان کے حسب ذیل قول سے لگایا جاسکتا ہے، فرماتے ہیں:

السيف الذي وقع بين الصحابة فتنة ولا أقول لاحد منهم مفتون. (السير ج8ص405)

کہ صحابہ کے مابین چلنے والی تلوار فتنہ تھی مگر میں ان میں سے کسی کے بارے میں یہ نہیں کہتا کہ وہ فتنہ میں مبتلا ہوگئے تھے۔

امام عبداللہ بن مبارک سے پوچھا گیا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور حضرت عمر بن عبدالعزیز میں سے کون افضل ہے؟ تو انہوں نے فرمایا:

والله ان الغبار الذى دخل فى انف فرس معاوية مع رسول الله صلى الله عليه وسلم افضل من عمر بالف مرة صلى معاوية خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم سمع الله لمن حمده فقال معاويه رضى الله عنه ربنا لك الحمد فما بعد هذا الشرف الاعظم. (مكتوبات امام رباني مكتوب نمبر 58 ص 32ج 1)

اللہ کی قسم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت میں حضرت معاویہ کے گھوڑے کی ناک کی غبار عمر بن عبدالعزیز سے ہزار بار افضل ہے، حضرت معاویہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے نمازیں پڑھیں آپ نے ''سمع اللہ لمن حمدہ'' فرمایا تو حضرت معاویہ نے ''ربنا لک الحمد'' کہا اس کے بعد اور بڑا فضل و شرف کیا ہوگا؟!

#### امام ابو جعفر طحاوی (م321ه) کی وضاحت:

اما م ابو جعفر احمد بن محمد طحاوی امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے عقیدہ و عمل کے ترجمان ہیں، موصوف اپنی مشہور کتاب ''العقیدۃ الطحاویۃ'' میں لکھتے ہیں:

نحب اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا نفرط فى حب احد منهم ولا نتبرا من احد منهم و ينغضهم و ينغضهم وبغير الخير يذكرهم ولا نذكر هم الا بخير وحبهم دين وايمان و احسان وبغضهم كفر و نفاق وطغيان .

(شرح العقيده الطحاويم ص704 ج2 بيروت)

ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ سے محبت کرتے ہیں اور ان میں سے نہ کسی ایک کی محبت میں افراط کرتے ہیں اور نہ ہی کسی سے براءت کا اظہار کرتے ہیں اور جو ان سے بغض رکھتا ہے اور بغیر خیر کے ان کا ذکر کرتا ہےہم اس سے بغض رکھتے ہیں اور ہم ان کا ذکر صرف بھلائی سے کرتے ہیں، ان سے محبت دین و ایمان اور احسان ہے اور ان سے بغض کفر ونفاق ہے اور سرکشی ہے۔

امام طحاوی رحمہ اللہ مزید اس سلسلے میں فرماتے ہیں:

ومن احسن القول في اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وازواجه الطاهرات من كل دنس وذرياته المقدسين من كل رجس فقد برئ من النفاق . (شرح العقيده الطحاويه ص490)

جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کے بارے میں اچھی بات کرتا ہے، ازواج مطہرات کو ہر قسم کی عیب سے پاک سمجھتا ہے اور آپ کی مقدس آل و اولاد کو ہر قسم کی آلودگی سے مبرا سمجھتا ہے وہ نفاق سے بری ہے۔

یعنی اہل السنت والجماعت ناصبیوں اور رافضیوں کے افراط و تفریط سے بچ کر سب سے محبت کرتے ہیں اور ان کے بارے میں ہمیشہ اچھی بات کہتے ہیں۔

حضرت عثمان رضى اللہ عنہ كے قتل ميں صحابہ كرام شامل نہ تھے:

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ آمام برحق تھے اور مظلوم شہید ہوئے۔ اللّہ نے صحابہ کرام کو بالفعل ان کے قتل کرنے سے محفوظ رکھا، ان کو شہید کرنے والا متعنت شیطان تھا، کسی صحابی نے آپ کے قتل پر رضا مندی کا اظہار ثابت نہیں بلکہ سب صحابہ کرام سے اس بارے میں انکار ثابت ہے۔ پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قصاص کا مسئلہ اجتہادی تھا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی رائے یہ تھی کہ قصاص جلدی لینے میں مصلحت ہے اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی رائے یہ تھی کہ قصاص جلدی لینے میں مصلحت ہے۔ ہر ایک نے اپنے اجتہاد پر عمل کیا اور ان شاء اللہ ان میں سے ہر ایک اجر کا مستحق ہوگا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بعد امام بر حق حضرت علی کرم اللہ وجہہ تھے اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کے رفقاء تاویل کرتے تھے اور ان میں وہ صحابہ کرام حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کے رفقاء تاویل کرتے تھے اور ان میں وہ صحابہ کرام

بھی شامل تھے جو معاملہ مشتبہ ہونے کی وجہ سے فریقین سے علیحدہ رہے اور کسی ایک فریق کے ساتہ ملنے سے رک گئے۔ ہر ایک نے اپنے اجتہاد پر عمل کیا۔ وہ تمام حضرات عادل تھے اور دین کو نقل کرنے والے تھے۔ نیز وہ دین پر عمل کرے والے تھے ۔ انہی کی تلوار سے دین غالب ہوا اور انہی کی زبانوں سے دین پھیلا۔ اگر ہم ان آیات کی تلاوت کریں اور ان احادیث کو بیان کریں جو ان کی فضیلت میں وارد ہوئی ہیں تو بات لمبی ہوجائے گی۔ یہ چند کلمات ایسے ہیں کہ جو ان کے خلاف عقیدہ رکھے گا وہ گمراہی اور بدعت میں مبتلا ہوگا دیندار آدمی کو چاہیے کہ وہ اپنے دل و دماغ میں اس بات کو پختہ کرے، جو واقعات (مشاجرات) صحابہ کرام کے درمیان رونما ہوئے ہیں ان سے اپنی زبان کو روکے رکھے، یہ وہ خون ہے کہ اس سے اللہ جل شانہ نے ہمارے ہاتھوں کو پاک و صاف رکھا ہے تو ہمیں چاہیے کہ ہم اپنی زبانوں کو اس سے آلودہ نہ کریں ۔ (تحریر الاصول مع شرح تقدیر الاصول ج2ص260)

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے بارے میں اہل سنت والجماعت کے جس عقیدے کی نشاندہی علامہ سبکی رحمہ اللہ نے کی ہے اس کی وضاحت پہلے بھی ائمہ کرام کے حوالے سے گزر چکی ہے البتہ علامہ نووی رحمہ اللہ کی طرح جو انہوں نے فرمایا کہ ان معاملات میں ایک تیسرا فریق بھی تھا جو معاملہ مشتبہ ہونے کی وجہ سے علیحدہ رہا محل نظر ہے۔ یہی فریق اکثریت میں تھا اور ان کی علیحدگی فتنہ سے بچنے کے لیے تھی جیسا کہ باحوالہ گزر چکا ہے۔

امام ابو زکریا یحیی بن شرف نووی (م676ه) کا فرمان:

امام محى الدين ابو زكريا يحيى بن شرف النووى المتوفى 676 شرح مسلم ميں رقم طراز بين :

ومذهب أهل السنة والحق إحسان الظن بهم والامساك عما شجر بينهم وتأويل قتالهم وأنهم مجتهدون متأولون لم يقصدوا معصية ولامحض الدنيا بل اعتقد كل فريق أنه المحق ومخالفة باغ فوجب عليه قتاله ليرجع إلى أمر الله وكان بعضهم مصيبا وبعضهم مخطئا معذورا في الخطأ لأنه لاجتهاد والمجتهد إذا أخطأ لا إثم عليه وكان على رضى الله عنه هو المحق المصيب في تلك الحروب هذا مذهب أهل السنة. (شرح صحيح مسلم ص390 ج2 كتاب الفتن باب اذا التقى المسلمان بسيفهما)

اہل سنت اور آہل حق کا مذہب یہ ہے کہ سب صحابہ کرام کنے بارے میں حسن ظن رکھا جائے، ان کے آپس کے اختلافات میں خاموشی اور ان کی لڑائیوں کی تاویل کی جائے، وہ بلا شبہ مجتہد اور صاحب رائے تھے، معصیت اور نافرمانی ان کا مقصد نہ تھا اور نہ ہی محض دنیا طلبی پیش نظر تھی بلکہ ہر فریق یہ اعتقاد رکھتا تھا کہ وہی حق پر ہے اور دوسرا باغی ہے اور باغی کے ساته قتال ضروری ہے تاکہ وہ امر الہی کی طرف لوٹ آئے۔ اس اجتہاد میں بعض راہ صواب پر تھے اور خطاء کے باوجود وہ معذور تھے کیونکہ اس کا سبب اجتہاد تھا اور مجتہد خطاء پر بھی گنہگار نہیں ہوتا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ ان جنگوں میں حق پر تھے اہل سنت کا یہی موقف ہے۔

علامہ نووی نے جو کچہ بیان فرمایا ہے تھوڑی سی تفصیل سے اہل سنت کا یہی موقف انہوں نے کتاب فضائل الصحابہ کے اوائل میں بیان کیا جس کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔

حضرت علی کی خلافت بالاجماع صحیح ہے، اپنے وقت میں وہ خلیفہ تھے ان کے علاوہ کسی کی خلافت نہیں تھی۔ حضرت معاویہ عادل فضلاء اور نجباء صحابہ میں سے تھے۔ ان کے درمیان جو لڑائیاں ہوئیں اس کی وجہ یہ شبہ تھا کہ ان میں سے ہر ایک گروہ اپنی حقانیت کا اعتقاد رکھتا تھا۔ یہ سبھی عادل ہیں، جنگوں اور دیگر اس قسم کے معاملات میں متاول ہیں ان میں سے کوئی چیز ان میں سے کسی کو عدالت سے خارج نہیں کرتی اس لیے کہ وہ سب مجتہد تھے۔ (شرح مسلم ص 272 ج2)

#### اکثر صحابہ قتال سے علیحدہ کیوں رہے؟

اکثر صحابہ کر آم قتال سے علیحدہ اس لیے رہے کہ ان حروب میں حصہ نہ لینے کا سبب فتنہ سے بچاؤ کرنا تھا کیونکہ بہت سی نصوص میں باہمی خانہ جنگی کو فتنہ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اکثر صحابہ کر ام اسی بناء پر اس سے کنارہ کش رہے۔ امام محمد بن سیرین سے بسند صحیح منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا: فتنہ رونما ہوا تو صحابہ کر ام دس ہزار کی تعداد میں تھے، ان میں سے ایک سو بلکہ تیس کے قریب شریک ہوئے۔

ان كا يہى قول امام ابن تيميہ نے بھى ذكر كيا ہے جس كى سند كے بارے ميں وہ فر ماتے ہيں۔ هذا الاسناد اصح اسناد على وجہ الارض ( منہاج السنہ ص147 جز 6 قطربہ الشاملہ)

کہ یہ سند روئے زمین پر سب سے زیادہ صحیح ہے۔

#### حافظ ابن حجر عسقلانی (م852هـ) کا فرمان:

حافظ ابو الفضل امام احمد بن على بن محمد ابن حجر العسقلانى المتوفى 852ه فرماتے ہيں: والظن بالصحابۃ في تلک الحروب انهم كانوا فيها متاولين وللمجتهد المخطى اجر واذا ثبت هذا

في حق إحادي الناس فثبوتم للصحابة بالطريق الاولى . (الاصابة في تمييز الصحابة :ج7ص12الشاملم)

ان لڑائیوں میں صحابہ کرام کے بارے میں گمان یہی ہے کہ وہ ان میں تاویل کرنے والے تھے۔ مجتہد اگر اجتہاد میں خطاء کرجائے تو اسے ایک اجر ملتا ہے۔ جب یہ حکم کسی ایک مجتہد کے لیے ثابت ہے۔ اس لیے اگر کسی کے لیے ثابت ہوا۔ اس لیے اگر کسی صحابی سے اجتہادی خطاء ہوئی تو وہ پھر بھی مستحق اجر ہے نہ کہ مستوجب مواخذہ۔

حافظ ابن حجر عسقلانی اسی بحث کے ضمن میں ایک مقام پر رقم طراز ہیں:

واتفق أهل السنة على وجوب منع الطعن على أحد من الصحابة بسبب ما وقع لهم من ذلك ولو عرف المحق منهم لأنهم لم يقاتلوا في تلك الحروب الاعن اجتهاد وقد عفا الله تعالى عن المخطئ في الاجتهاد بل ثبت أنه يؤجر أجرا واحدا وان المصيب يؤجر أجرين. (فتح البارى ج13ص43 كتاب الفتن باب الذا التقى المسلمان)

اہل سنت اس بات پر متفق ہیں کہ صحابہ کے مابین واقع ہونے والے حوادث کی بناء پر ان میں کسی ایک صحابی پر طعن و تشنیع سے اجتناب واجب ہے اگر چہ یہ معلوم ہوجائے کہ فلاں صحابی کا موقف موقف حق تھا کیونکہ انہوں نے ان لڑائیوں میں صرف اپنے اجتہاد کی بناء پر حصہ لیا اور اللہ نے مجتہد مخطی کو معاف فرمادیا ہے بلکہ یہ بات ثابت ہے کہ مجتہد کے اجتہاد میں خطا ہوجائے تب بھی اسے ایک گنا اجر ملے گا اور جس کا اجتہاد درست ہوگا اسے دو گنا اجر ملے گا۔

#### علامہ كمال الدين ابن الهمام (م861هـ) كا فرمان:

علامه كمال الدين محمد بن عبدالواحد ابن البمام المتوفى 861 شرح مسامره ميل فرماتسر بين:

واعتقاد ابل السنة تزكية جميع الصحابة رضى الله عنهم وجوبا باثبات الله انه لكل منهم والكف عن الطعن فيهم والثناء عليهم كما اثنى الله سبحانه وتعالى واثنى عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وما جرى بين معاوية وعلى من الحروب كان مبنيا على الاجتهاد لا منازعة في الامامة. (المسامره بشرح المسايره ص259 باب الركن الرابع الاصل الثامن)

اہل سنت کا اعتقاد یہ ہے کہ وہ تمام صحابہ کرام کو لازمی طور پر پاک صاف مانتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کا تزکیہ فرمایا ہے اور اہل سنت ان کے بارے میں طعن و تشنیع نہیں کرتے اور ان سب کی مدح و ثناء بیان کرتے ہیں جیسا کہ اللہ نے ان کی تعریف کی ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی تعریف کی ہے اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے درمیان جو جنگیں ہوئیں وہ اجتہاد پر مبنی تھیں، یہ جنگیں امامت و خلافت کے جھگڑا کی بناء نہ تھیں،

#### امام البند شاه ولى اللم رحمه الله (م1176ه) كا فيصلم:

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب مشاجرات صحابہ رضی اللہ عنہم کے حوالہ سے اپنے انداز میں لکھتے ہیں:

و اما آن کہ حضرت عائشہ و طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہم مجتہد مخطی معذور بودند از ان قبیل کہ من اجتہد فقد اخطا فلہ اجر واحد پس از ان جہت کہ متمسک بودند بشبہ ہر چند دلیل دیگر ارجح ازوی بعد و موجب آن شبہ دو چیز است الخ

(ازالة الخفاء مترجم ج4ص521)

رہا یہ کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور حضرت طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہم خطا کرنے والے معذور تھے اس اصول پر کہ جس نے اجتہاد کیا اور خطا کھائی تو وہ ایک اجر کا مستحق ہے تو وہ اس اعتبار سے معذور ہیں کہ انہوں نے شبہ سے استدلال کیا اگر چہ اس سے زیادہ راجح دوسری دلیل بھی موجود تھی، اس شبہ کا موجب دو چیزیں تھیں۔

اس کے بعد انہوں نے ان دو شبہات کو بیان کیا ہے اور دونوں کے قرائن و دلائل بھی بیان کیے ہیں۔ اس تفصیل کے بعد شاہ صاحب مزید فرماتے ہیں: انہی شبہات کی بناء پر ہی حضرت معاویہ اور حضرت علی کے مابین جنگ صفین ہوئی۔ آپ رحمۃ اللہ علیہ کے الفاظیہ ہیں:

واما آنکه معاویه مجتهد مخطی معذور بود پس ازان جهت که متمسک بود بشبه بر چند دلیل دیگر در میزان شرح راجح تر ازان بر آمد مانند آنچه در قصر ابل جمل تقریر گردم باز یادات اشکال.

اور رہا یہ کہ حضرت معاویہ مجتہد مخطی اور معذور تھے تو اس کی صورت یہ ہے کہ وہ شبہ کے ساته دلیل پکڑے ہوئے تھے اگرچہ دوسری دلیل بھی موجود تھی جو میزان شریعت میں اس سے زیادہ وزن رکھتی تھی، اسی طرح جس کی تقریر ہم اہل جمل کے قصہ میں بیان کرچکے ہیں بعض اشکال کے اضافہ کے ساته۔

گویا حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے اہل جمل سے بھی زیادہ اشکالات تھے جن کی بناء پر وہ حضرت علی کی بیعت نہ کرسکے اور بالآخر اس کا نتیجہ جنگ صفین کی شکل میں سامنے آیا۔ ان اشکالات کی وجہ سے حضرت معاویہ بھی معذور تھے گو حضرت علی کا موقف ان سے راجح اور دلائل کے اعتبار سے زیادہ صحیح تھا۔ وہ مزید اشکالات کیا تھے اس کی تفصیل شائقین حضرات از الۃ الخفاء میں ملاحظہ فرمائیں۔

# جنگ جمل

جنگ جمل کا واقعہ نصف جمادی الاولی ٰیا عند البعض جمادی الثانی 36ھ میں پیش آیا تھا۔ شہادت حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خلیفہ منتخب کیا گیا اور بیعت کی گئی تو اس میں حضرت طلحہ بن عبیداللہ رضی اللہ عنہ، حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ، دیگر اکابر صحابہ اور اہل مدینہ نے بھی بیعت کی۔ جب بیعت ہوچکی تو اس وقت حضرت طلحہ، حضرت زبیر اور دیگر اکابر صحابہ کرام حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور مطالبہ پیش کیا کہ آپ مسند خلافت پر تشریف فرماچکے ہیں اب حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قصاص کے متعلق انتظام فرمادیں کیونکہ اگر ہم شہید مظلوم کا انتقام نہ لیں اور فسادیوں کا قلع قمع نہ کریں تو اللہ تعالیٰ کے عتاب و غضب کے مستحق ٹھہریں گے تو اس مطالبہ کے جواب میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے یہ عذر پیش کیا کہ:

تو اس مطالبہ کے جواب میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے یہ عذر پیش کیا کہ: ان ہولاء لہم مدد واعوان انہ لا یمکنہ ذلک یومہ ہذا. (البدایہ لابن کثیر ج7ص229 تحت ذکر بیعت خلافت علوی)

خلافت علوی ) ان لوگوں کو مدد گار اور حمایتی میسر ہیں اس لیے یہ کام اس وقت نہیں ہوسکتا حالات کے سازگار ہونے کے بعد یہ ہوسکے گا۔

بہر حال اس جواب پر ان حضرات کو تشفی نہ ہوئی کیونکہ قاتلان حضرت عثمان نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت کر کے پناہ لی تھی جیسا کہ حضرت شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ نے تحریر کیا ہے:

وقاتلان بجز آنکہ پناہی بحضرت مرتضی بردند با او بیعت کنند علامے نیافشند وکیف ماکان عقد بیعت واقع شد . (قرۃ العینین ص143 طبع مجتبائی دہلی )

یعنی قاتلان عثمان رضی اللہ عنہ کو اس کے علاوہ اور کوئی چارہ نہ ملا کہ حضرت علی کی بیعت کریں اور اس کی پناہ میں آئیں جیسا کہ یہ معاملہ ہوا بھی، بہر کیف یہ بیعت منعقد ہوئی۔

تو ان دو حضرات؛ حضرت طلحہ اور حضرت زبیر رضی اللہ عنہما نے عمرہ کی غرض سے مکہ کا سفر شروع کیا، جب مکہ پہنچے تو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے علاوہ اور امہات المومنین بھی عمرہ کی غرض سے مکہ پہنچ چکی تھیں۔ بعد میں حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما اور دیگر حضرات مکہ تشریف لے گئے۔ یوں مکہ میں صحابہ کرام، امہات المومنین اور دیگر حضرات کا اجتماع ہوا، ان تمام کا مقصد ایک ہی تھا کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا خون ناحق اور ظلماگر ادیا گیا ہے اس لیے ان کے قصاص کا مسئلہ سب سے پہلے طے ہونا چاہیے اور مجروں کو جلد سے جلد سزا ملنی چاہیے۔ اس سلسلے میں مختلف آراء سامنے آئیں۔ بالأخر طے ہوا کہ اس سلسلے میں بصرہ پہنچنا چاہیے۔ منشاء یہ تھا کہ مسلمانوں کی ایک کثیر جماعت اگر مطالبہ پر جمع ہوجائے تو امید ہے کہ فریق ثانی بھی اس کی طرف توجہ کرے گا اور باہمی موافقت کی صورت پیدا ہوجائے گی۔ اس سفر میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو بھی شامل رہنے کی درخواست کی گئی تاکہ اصلاح کی کوئی صورت پیدا ہوجائے۔ چنانچہ علامہ آلوسی فر مات دیں:

فسارت معهم بقصد الاصلاح وانتظام الامور . (تفسير روح المعانى ج22ص10 تحت آيت وقرن فى بيوتكن )

اس کے بعد بہت سارے حضرات ان اکابر (حضرت عائشہ رضی اللہ عنہما حضرت طلحہ اور حضرت زبیر رضی اللہ عنہم وغیرہ) کے ساته شریک ہوگئے اور بصرہ کی طرف سفر شروع کیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو جب اطلاع ملی تو انہوں نے بھی اپنے ساتھیوں کے ہمراہ بصرہ کی طرف سفر شروع کیا۔ بصرہ کے قریب جب دونوں جماعتیں اپنے اپنے مقام پر پہنچیں تو بعض معتمد حضرات کے ذریعے مصالحت کی گفتگو جاری ہوئی۔ اسی موقعہ پر حضرت قعقاع بن عمر التمیمی حضرت عائشہ اور ان کی جماعت کے پاس آئے اور عرض کیا:

اى أمّه ما اشخصك وما اقدمك هذه البلدة قالت: اى بنى! اصلاح بين الناس.(روح المعانى ج22ص9، 10 وقرن في بيوتكن )

حضرت قعقاع رضی اللہ عنہ فرمانے لگے اے ام المومنین! اس شہر میں آپ کا تشریف لے آنا کسی مقصد کے لیے ہے؟ تو ام المومنین نے فرمایا اے بیٹے الوگوں کے درمیان اصلاح کی

<del>صورت پیدا کرنے کے لیے۔</del>

اس پر حضرت قعقاع رضی اللہ عنہ نے فرمایا اس کی بہترین صورت یہ ہے کہ آپ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ہاته پر بیعت کریں تاکہ مسلمانوں میں انتشار کی یہ فضا ختم ہوجائے اور اتفاق پیدا ہوجائے تاکہ حضرت عثمان کا بدلہ لینا آسان ہوجائے۔

افہام و تفہیم کے اس بیان کے بعد حضرت طلحہ، حضرت زبیر اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہم نے ارشاد فرمایا:

اصبت واحسنت فارجع الخ

یعنی آپ کی بات درست ہے ہم اس پر آمادہ ہیں۔ آپ جائیں (اور فریق ثانی کو اطلاع دیں)

فرجع الى على فاخبره فاعجبه ذالك واشرف القوم على الصلح كره ذالك من كربه ورضيه من رضيه ورضيه ورضيه ورضيه وارسلت عائشة الى على تعلمه انها انما جاءت للصلح ففرح هولاء وهولاء. (البدايه لابن كثير ج7ص239 روح المعانى ج22 ص9، 10)

مختصر یہ کہ جب یہ اطلاع حضرت علی کو ملی تو بہت خوش ہوئے اور باقی لوگ بھی صلح پر متوجہ ہوئے۔ البتہ بعض لوگوں کو یہ چیز ناگوار گزری اور بعض کو پسند آئی۔ بہرحال فریقین نے صلح ومصالحت پر اتفاق ظاہر کیا۔

اس موقعہ پر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ایک تاریخی خطبہ دیا اور اس میں یہ بھی اعلان فرمایا کہ:

الا وانى راحل غدا فارتحلوا الا ولا يرتحلن غدا احد اعان على عثمان بشئى فى شئى من امور الناس.

(الفتنة وقعة الجمل لسيف بن عمر الضي ص147 البدايم لابن كثير ج7ص237)

ہم کل یہاں سے روانہ ہوں گے (اور دوسرے فریق کے پاس جائیں گے) اور خبردار جس نے بھی حضرت عثمان کے قتل پر اعانت کی ہے وہ ہم سے الگ ہوجائے، ہمارے ساته نہ رہے۔

جب یہ اعلان ہوا تو فتنہ انگیز پارٹی کے سربراہ شریح بن اوفیٰ، علباء بن المهیثم، سالم بن تعلبہ العبسی، عبداللہ بن سبا المعروف بابن السوداء وغیر ہ سخت پریشان ہوئے اور انہیں اپنا انجام تاریک نظر آنے لگا۔ قابل غور بات یہ تھی کہ اس پارٹی میں ایک بھی صحابی نہ تھا۔ علامہ ابن کثیر لکھتے ہیں:

وليس فيهم صحابي وللم الحمد. (البدايم لابن كثير ج7ص238)

اس پارٹی نے ایک خفیہ مشورہ کے تحت حضرت علی رضی اللہ عنہ کو شہید کرنے کا منصوبہ بنایا لیکن باہم اتفاق نہ ہونے کی وجہ سے یہ منصوبہ ناکام رہا۔ چنانچہ شیخ عبدالوہاب شعرانی لکھتے ہیں:

فان بعضهم كان عزم على الخروج على الامام على رضى الله عنه وعلى قتله لما نادى يوم الجمل بان يخرج عن قتلة عثمان الخ . (كتاب اليواقيت والجوابر ج2ص77)

بہرحال یہ دشمن تو اپنے اس مذموم عمل میں ناکام رہے، ادھر دونوں جماعتیں دو مقام پر جمع ہوئیں۔ حضرت طلحہ، حضرت زبیر اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہم اپنے ساتھیوں کے ساته ''زابوقہ'' کے مقام پر پہنچے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنی جماعت کے ساته ''ذاقار'' کے مقام پر تشریف لائے۔ قعقاع کے میدان میں فریقین کی صلح ہوئی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ قاتلین کو شرعی سزا دینے پر راضی ہوگئے اور دوسری جماعت (حضرت طلحہ وغیرہ) بیعت پر راضی ہوگئے اور اس صلح پر کوئی شک نہ رہا۔

وبم لا يشكون في الصلح. (الفتنة وقعة الجمل ص155 روح المعاني ج22ص9، 10)

ان حالات میں تمام حضرات نے خیر اور سلامتی سے رات گذاری لیکن مفسدین اور قاتلین عثمان پوری رات فتنہ کھڑا کرنے کی تدابیر میں مصروف رہے آخر کار تاریکی میں دفعۃ لڑائی کرادینے پر ان کا اتفاق ہوگیا۔

آس واقعہ جمل کو علامہ قرطبی نے اپنی مشہور تفسیر احکام القرآن میں سورۃ الحجرات کی آیات کے تحت اس طرح بیان فرمایا ہے:

قُلْت : فهذا قول في سبب الحرب الواقع بينهم. وقال جلة من أهل العلم : إن الوقعة بالبصرة بينهم كانت على غير عزيمة منهم على الحرب بل فجأة ، وعلى سبيل دفع كل واحد من الفريقين عن أنفسهم

لظنه أن الفريق الآخر قد غدر به ، لأن الأمر كان قد انتظم بينهم ، وتم الصلح والتفرق على الرضا فخاف قتلة عثمان رضي الله عنه من التمكين منهم والإحاطة بهم ، فاجتمعوا وتشاوروا واختلفوا ، ثم أتفقت آراؤهم على أن يفترقوا فريقين ، ويبدأوا بالحرب سحرة في العسكرين ، وتختلف السهام بينهم ، ويصيح الفريق الذي في عسكر طلحة والزبير : غدر علي فتم الذي في عسكر طلحة والزبير : غدر علي فتم لهم ذلك على ما دبروه ، ونشبت الحرب ، فكان كل فريق دافعا لمكرته عند نفسه ، ومانعا من الإشاطة بدمه وهذا صواب من الفريقين وطاعة لله تعالى ، إذ وقع القتال والامتناع منهما على هذه السبيل وهذا هوالصحيح المشهور والله أعلم.

(تفسير قرطبي ج16ص318، 319)

اس کا مفہوم یہ ہے کہ بصرہ میں جنگ جمل کا جو واقعہ پیش آیا تھا وہ قتال کے ارادہ سے وقوع پذیر نہیں ہوا تھا بلکہ یہ صورتحال اچانک قائم کردی گئی تھی، ایک فریق یہ گمان کرتے ہوئے کہ دوسرے فریق نے بد عہدی کی ہے اپنے دفاع کے لیے قتال کررہا تھا کیونکہ ان کے درمیان صلح کی بات تو ہوچکی تھی وہ اپنی اپنی جگہ باہمی اعتماد اور رضا مندی سے ٹھہرے ہوئے تھے لیکن قاتلین عثمان رضی اللہ عنہ کو خوف لاحق ہوا کہ یہ صلح ہوگئی تو ہماری خیر نہیں لہذا وہ جمع ہوئے اور مشورہ کرنے لگے، پہلے ان کا کچہ آپس میں اختلاف ہوا لیکن بعد میں اس امر پر متفق ہوگئے کہ ہم دو جماعتوں میں تقسیم ہوجائیں کچہ حضرت علی کی جماعت میں شامل ہوجائیں اور کچہ دوسرے فریق میں گھس جائیں اور علی الصباح دونوں لشکروں میں لڑائی کی ابتداء کریں، ایک فریق کی جانب سے دوسرے فریق پر تیر اندازی کریں اور جو فریق حضرت علی طلحہ والو ں کے لشکر میں ہوں وہ فریاد کریں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ والوں نے عہد شکنی کی ہے۔ مختصر یہ ہے کہ یہ قتال اور دفاع دونوں فریق کی طرف سے مذکورہ نوعیت میں شاکنی کی ہے۔ مختصر یہ ہے کہ یہ قتال اور دفاع دونوں فریق کی طرف سے مذکورہ نوعیت میں واقع ہوا تھا۔ یہی بات درست اور صحیح ہے۔

واقع ہوا تھا۔ یہی بات درست اور صحیح ہے۔
اس کو جنگ ''جمل'' کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ آخر کار اس لڑائی میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جماعت غالب آگئی اور دوسرے فریق کے اکابر حضرت زبیر اور حضرت طلحہ وغیرہم شہید ہوگئے اور یہ فریق مغلوب ہوگیا۔ اس کے بعد امیر المومنین حضرت علی رضی اللہ عنہ کے حکم سے ام المؤمنین کو حفاظتی انتظام کے ساته لایا گیا۔ حضرت علی نے سلام عرض کیے اور خیریت دریافت کی، حضرت صدیقہ نے فرمایا: میں بخیریت ہوں، اس کے بعد چند ایام بصرہ میں گذارنے کے بعد جب حجاز کی طرف سفر کا ارادہ فرمایا تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ضروریات سفر مہیا کر کے بڑے اعزاز و اکرام کے ساته روانہ فرمایا۔ چونکہ یہ واقعہ دشمنوں کی ناپاک حرکتوں کی وجہ سے سرزد ہوا اس لیے اس واقعہ پر دونوں فریقین کی طرف سے اظہار افسوس روایات بھی منقول ہیں۔

#### حضرت على رضى الله عنه كا اظهار افسوس:

عن قیس بن عبادة قال قال على يوم الجمل يا حسن ليت اباك مات منذ عشرين سنة فقال له يا ابه قد كنت انهاك عن هذا قال يا بنى انى لم ار ان الامر يبلغ هذا. (البدايه لابن كثير ج2ص240)

#### حضرت امى عائشہ رضى اللہ عنها كا اظهار افسوس:

فقالت انما ارید آن یحجز بین الناس مکانی قالت ولم احسب آن یکون بین الناس قتال ولو علمت ذالک لم اقف ذالک الموقف ابدا. (مصنف عبدالرزاق ج5ص 475 غزوات ذات السلاسل وخیر علی و معاویہ) یعنی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میرا خیال تھا کہ میں اپنے مقام و مرتبہ کی بنا پر لوگوں کے درمیان جنگ و قتال سے مانع ہوں گی اور مجھے یہ گمان ہی نہ تھا کہ لوگوں کے درمیان لڑائی واقع ہوگی۔ اگر یہ بات مجھے پہلے معلوم ہوتی تو میں اس مقام پر ہرگز نہ پہنچتی۔

#### امی عائشہ رصی اللہ عنہا پر اعتراصات کا جائزہ:

جنگ جمل میں شرکت کی وجہ سے حضرت سیدہ ام المومنین عائشہ پر جو سطحی قسم کے اعتراضات کیے گئے ہیں ذیل میں ان میں سے کچہ اعتراضات کا تحقیقی جائزہ پیش کیا جاتا ہے: اعتراض1:

قرآن پاک میں ازواج مطہرات کو اپنے گھر میں ٹھہرے رہنے کا حکم دیا گیا ہے حضرت عائشہ نے جنگ جمل میں شرکت کر کے قرآن مجید کے احکام کی صریح خلاف ورزی کی ہے۔

مشہور مثال ہے "المعترض کالاعمی" یہی حال مذکورہ اعتراض کرنے والوں کا بھی ہے۔ سورة الاحزاب كي آيت كريمه 'و قرن في بيوتكن ولا تبرجن' ميل استقرار في البيوت كا جو حكم ديا گیا ہے وہ عام نہیں ہے بلکہ اس کا تعلق ایک خاص نوعیت اور کیفیت کے ساتہ ہے اور وہ جاہلیت کی رسم کے مطابق زیب و زینت کے ساته بغیر پردے کے گھر سے باہر نکلنا ہے۔ اعتراض کرنے والوں کے قول کے مطابق اگر امہات المومنین کو گھروں سے نکلنا منع ہوتا تو وہ درج ذیل احکام شرع پر کیسے عمل کرتیں حالانکہ بالاتفاق مندرجہ ذیل احکام ان کے حق میں بھی وارد ہوئے ہیں اور انہوں نے یہ امور سر انجام بھی دیے ہیں:

- \* حج و عمره كر لير جانا
- \*غزوات میں حضور آکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساته جانا
- \*نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیماری کے وقت اپنے حجروں سے نکل کر عیادت کے لیے حضرت عائشہ کے حجرہ مقدسہ میں جانا
  - \*فوت شدگان کی تعزیت کے لیے جانا
  - \* والدين اور اقارب كى ملاقات كے ليے تشريف لے جانا

\*عیادت مریض کے لیے تشریف لے جانا \* حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے عہد خلافت میں جب امہات المومنین سفر حج کے لیے جانے لگیں تو ان کے ساته محافظ کے طور پر سیدنا عثمان غنی اور سیدنا عبدالرحمٰن بن عوف کو امیر المومنین سیدنا عمر فاروق نے روانہ کیا۔ (روح المعانی ج22 ص12 تحت الایہ قرن فی بیوتکن )

اس سے معلوم ہوا کہ ازواج مطہر ات کا اپنے گہروں سے نکلنا مطلقا منع نہ تھا، اس لیے امهات المومنین مذکوره بالا امور شرعیہ کو پوری زندگی سر انجام دیتی رہیں اور دینی معاملات کو پورا کرنے کے لیے تستر اور حجاب کے ساتہ گھروں سے نکلتی رہیں اور آج گئے گزرے دور میں بھی پر دہ نشین عور تیں ستر وحجاب کی پابندیوں کے ساتہ سفر کے لیے نکاتی ہیں خاص طور پر وہ سفر جو دینی، ملی یا دنیاوی مصالح پر مبنی ہو جیسے حج و عمرہ اور جہاد وغیرہ

جنگ جمل کے موقع پر ام المومنین سیدہ عائشہ نے بھی ایک دینی مصلحت یعنی اصلاح بین الناس اور مطالبہ قصاص ازخلیفہ عادل کے لیے سفر آختیار فرمایا تھا جو کہ بالکل صحیح تھا اور اس کا جواز حج و عمرہ کی طرح ہے۔ چنانچہ امام المحدثین حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا یہ سفر بھی اس نوعیت کا تھا کہ مسلمانوں میں باہم رخنہ پڑگیا تھا اس کی اصلاح ہو اور امام عادل کے قتل کے قصاص کے مطالبہ میں سب مسلمان متفق اور شریک ہوں... آپ کا یہ سفر حج و عمرہ کے سفر کی مانند تھا۔

تحفہ اثنا عشریہ ص630 عالمی مجلس تحفظ اسلام کر اچی

#### اعتراض<u>2:</u>

حضرت عائشہ کا یہ سفر بغیر محرم کے تھا لہذا، عند الشرع صحیح نہ تھا۔

#### <u>جواب:</u>

یہ بات بالکل غلط ہے۔ اس لیے کہ امی عائشہ رضی اللہ عنہا کا یہ سفر ایک نیک مقصد کے لیے تھا اور شرعی محارم کے ہمراہ تھا، علماء نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ اماں جی کے ساته آپ کی بہنوں؛ حضرت اسماء اور ام کلثوم کے صاحبزادے اس سفر میں موجود تھے ۔ امام المحدثين حضرت مولانا شاه عبدالعزيز محدث دبلوى رحمه الله فرماتر بين:

دریں سفر عبداللہ بن زبیر ہمشیرہ زادہ حقیقی وے ہمراہ وے بود وطلحہ بن عبیداللہ شوہر خواہرش ام کلثوم بنے ابی بکر خواہرش ام کلثوم بنے ابی بکر وزبیر بن العوام شوہر خواہر دیگرش بود اسمائ بنت ابی بکر واولاد ایں ہر دو نیز ہمراہ بود

تحفه اثناء عشريه ص330 طبع لابور در تحت جواب طعن اول

نیز عظیم مفسر سید محمود آلوسی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

وكان معها ابن اختها عبدالله بن الزبير وغيره من ابناء اخواتها ام كلثوم زوج طلحه واسماء زوج الزبير بل كل من معها بمنزلة الابناء في المحرمية وكانت في بودج من حديد

روح المعانى ج22ص10 تحت الاية وقرن في بيوتكن

خلاصہ یہ ہے کہ اماں جی رضی اللہ عنہا کا یہ سفر محارم کے ساتہ ہوا تھا۔ اس لیے یہ اعتراض ساقط الاعتبار ہے۔

#### اعترا<u>ض3:</u>

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ نے یہ قتال حضرت علی سے عناد اور عداوت کی وجہ سے کیا تھا اور اس میں ناکامی کی وجہ سے بعد میں شرمندگی کا اظہار کرتی تھیں اور رویا کرتی تھیں۔ نیز یہ اعتراض حضرت طلحہ اور حضرت زبیر پر بھی عائد ہوتا ہے کیونکہ ان دونوں حضرات کو بھی حضرت علی کی خلافت سے شدید عداوت تھی، حضرت عثمان کے قصاص کا مطالبہ ایک بہانہ تھا۔

#### جواب:

اس اعتراض کے متعلق چند باتیں پیش خدمت ہیں:

[۱]: یہ اعتراض بھی جہلاء نے اہل بیتِ رسول سے بغض و عداوت کی وجہ سے وضع کیا ہے حالانکہ اہل بیت رسول کا بہت ہی اچھا برتاؤ تھا اور اہل بیت بھی حضرت علی المرتضی اور اصحاب رسول سے محبت و مودت کا تعلق رکھتے تھے۔

[۲]: واقعہ جمل پر صرف حضرت عائشہ نے ندامت اور افسوس کا اظہار نہیں کیا بلکہ امیر المومنین محبوب المسلمین سیدنا علی سے بھی اس واقعہ پر اظہار افسوس اور متاسفانہ کلام منقول ہے ذیل میں دو حوالے درج کیے جاتے ہیں:

1: سيد محمود آلوسى رحمه الله فرماتے ہيں:

فقد صح انه رضى الله عنه لما وقع الا نهزام على من مع ام المومنين وقتل من قتل من الجمعين طاف في مقتل القتلى كان يضرب فخذيه ويقول : يا ليتنى مت من قبل هذا وكنت نسيا منسيا . (روح المعانى ج22ص11)

2 : آمام المحدثین حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حضرت امیر قتلی را ملاحظہ فرمود، را نہائے خود را کوفتن گرفت و مے فرمود یالیتنی مت

قبل ہذا وکنت نسیا منسیا . (تحفہ اثناء عشریہ ص335)

مذکورہ دونوں حوالہ جات کا خلاصہ یہ ہے کہ امیر المومنین سیدنا علی نے جب جمل کے مقتولین پر نظر ڈالی تو اس وقت ہے ساختہ طور پر اپنی رانوں پر ہاته مارتے تھے اور فرماتے تھے کہ کاش میں اس سے قبل فوت ہوگیا ہوتا اور بھلا دیا گیا ہوتا۔

کیا معترضین اب حضرت علی کے بارے میں بھی وہی کہیں گے جو انہوں نے اماں جی کے بارے میں بھی وہی کہیں گے جو انہوں نے اماں جی کے بارے میں کہاہے بلکہ اس مقام پر حضرت علی المرتضی کے کلام سے جو مراد لیا گیا ہےحضرت عائشہ کے فرمان میں بھی اسی قسم کا کلام پایا گیا ہے اور اس کا مقصد و محمل بھی وہی ہے۔

[7]: حضرت امان عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور دیگر صحابہ کرام کا واقعہ جمل کے بعد اس پر تاسف کرنا اور پریشان ہونا خشیت الہی اور تقوی کی بناء پر تھا اور مسلمانوں کے باہم قتال اور افتراق بین المسلمین پر تھا۔ اس سے جانبین کی باہمی عداوت اور عناد کا تصور قائم کرنا اصل کلام کے محمل سے بعید تر ہے اور مقصد کلام کے خلاف ہے اور توجیہ القول بمالا پرضی بہ القائل کے قبیل سے ہے۔

#### اعترا<u>ض4:</u>

حضرت عائشہ نے جنگ جمل کے سفر میں نہ صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی

مخالفت کی بلکہ اس پر جمی بھی رہیں وہ اس طرح کہ اہل تشیع کی عام روایات اور اہل السنہ کی بعض روایات میں ہےکہ حضرت عائشہ کا لشکر مکہ سے بصرہ کی طرح جب عازم سفر ہوا تو راستہ میں ایک ایسے مقام سے گزرا جہاں پانی تھا تو وہاں کتوں نے بھونکنا شروع کردیا۔ حضرت عائشہ نے پوچھا کہ یہ کونسامقام ہے؟ تو محمد بن طلحہ نے جواب دیا کہ اس جگہ کو ''حوآب'' کہتے ہیں۔ یہ سن کر آپ فرمانے لگیں کہ ''ردونی'' مجھے واپس لے چلو کیونکہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ اپنی ازواج مطہرات سے مخاطب ہو کر فرمایا تھا کہ تم میں سے اس کا کیا حال ہوگا جس پر حوآب کے کتے بھونکیں گے۔ اس پر حضرت طلحہ و زبیر اور لشکر کے دیگر نے تحقیق کرنے کے بعد فرمایا کہ یہ مقام ماء الحوآب نہیں ہے۔ لوگوں کی شہادت کے بعد حضرت عائشہ نے پھر آگے سفر شروع کردیا۔

اس روایت کی بناء پر مخالفین صحابہ سیدہ پر سخت معترض ہوئے کہ انہوں نے اس فرمان نبوی کی علانیہ مخالفت کی اور بصرہ کی طرف اپنا سفر جاری رکھا۔

#### <u>جواب:</u>

آس اعتراض کا جواب دو طرح سے دیا جاسکتا ہے:

1: روایت کے اعتبار سے 2: درایت کے اعتبار سے۔

#### روایت کے اعتبار سے:

[1]: مستند کتب احادیث میں یہ روایت نہیں ہے۔

[۲]: واقعہ کی اکثر سندوں کا آخری راوی قیس بن ابی حازم ہے جس کے بارے میں علماء رجال نے تصریح کی ہے کہ یہ شخص منکر الحدیث ہے اور اس سے کئی منکر روایات مروی ہیں جن میں سے ایک روایت ''کلاب الحوآب'' بھی ہے۔ چنانچہ حافظ ابن الحجر العسقلانی تحریر کرتے ہیں:

قال ابن المدینی قال لی یحیی بن سعید: قیس بن ابی حازم منکر الحدیث ثم ذکر لم یحیی احادیث مناکیر منها حدیث کلاب الحوآب. (تهذیب التهذیب ج8ص388 تحت قیس بن ابی حازم)

[7]: اس واقعہ کی بعض روایات میں عبدالرحمان بن صالح ازدی پایا جاتا ہے جس کے بارے میں علماء رجال نے تصریح کی ہے کہ یہ جلنے والا شیعہ ہے اور صحابہ کرام کے حق میں مثالب و مصائب کی بری روایات بیان کرتا ہے اور کوفہ کے مشہور غالی جلنے والے شیعوں میں سے ہے

(الكامل لابن عدى ج4ص1627 تحت عبدالرحمان بن صالح، العلل المتنابيه في الاحاديث الوابية لامام ابن الجوزى ج5ص366)

[4]: عظیم محقق مولانا محمد نافع رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

اس واقعہ کی عام روایات عموما عند المحدثین سقیم پائی جاتی ہیں اور بیشتر علماء کے نزدیک اس واقعہ کی روایت منکر و مجروح ہیں۔

(سيرت سيد على المرتضى ص241)

[4]: واقعہ حوآب مورخین کے نزدیک کوئی متفق علیہ امر نہیں ہے کہ جس کا انکار کرنا مشکل ہو کیونکہ قدیمی مورخین میں سے اکثر نے اس واقعہ کو اس مقام میں ذکر ہی نہیں کیا شہادت کے طور پر ہم فریقین کے ایک ایک مؤرخ کا فقط نام ذکر کرتے ہیں:

1: خليفہ بن خياط م240ھ

2: صاحب اخبار الطوال احمد بن داود دینوری شیعی م282ه

بعض مورخین نے اس واقعہ کو ذکر کیا ہے لیکن اس کی سند انتہائی کمزور اور مجروح ہے مثلا مورخ الطبری نے اپنی تاریخ میں اپنی سند کے ساتہ اس واقعہ کو نقل کیا ہے اور اس کی سند علماء فن کے نزدیک مجروح ہے۔ مثلا:

- 1: طبری کا استاد اسماعیل بن موسی فزاری ہے جو غالی شیعہ ہے
  - 2: پهر اس کا استاد علی بن عابس الرزاق بالکل غیر معتبر ہے۔
- 3: اس کے بعد دو راوی ابو الخطاب الہجری اور صفوان بن قبیصہ الاحمسی دونوں مجہول ہیں
- 4: پھر ان سے اوپر والے راوی صاحب الجمل العرنی اور اس کے بعد العرش کو ایک سوار ملتا ہے العرنی اور سوار دونوں مجہول ہیں۔

خلاصہ یہ ہے کہ طبری کی یہ روایت مذکورہ بالا کوائف کی وجہ سے بالکل ہے حکم ہے، ہرگز قابل اعتماد نہیں ہے، بعد والے لوگوں نے طبری سے ہی نقل کی ہے۔

درایت کے اعتبار سے:

اگر بالفرض ''روایت حواب ''کو درست تسلیم کر لیا جائے اور علماء کی تنقیدات سے صرف نظر کرلیا جائے تب بھی درایت کے اعتبار سے جواب یہ ہے کہ پیش کردہ روایت میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بنی عامر کے پانیوں سے گزرنے سے منع نہیں فرمایا اور نہ ہی اس کی طرف کوئی اشارہ پایا جاتا ہے بلکہ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ازواج مطہرات کو بطور پیش گوئی یہ ارشاد فرمایا تھا کہ تم میں ایک کو یہ مصیبت پیش آئے گی جو بعد میں صحیح ثابت ہوئی۔ اس حدیث سے نہی سمجھنا اور مخالفت رسول پر اصرار اور ضد کی نسبت سیدہ صدیقہ کی طرف کرنا بالکل غلط ہے اور سیدہ اس اعتراض سے بری ہیں۔

﴿جنگِ صفين﴾

بلادِشام کی مشرق جانب میں ایک مقام ہے جس کا نام ''صفین '' ہے۔ وہاں فریقین کی جماعتوں کا اجتماع ہوا۔ یہ محرم 37ھ کا واقعہ ہے۔

فريقين كا موقف:

حضرت على رضى اللہ عنہ كا اس مسئلہ ميں موقف يہ تها كہ فريق مقابل كر مطالبہ قصاص دم عثمان کی صورت یہ ہونی چاہیے کہ پہلے بیعت کریں، اس کے بعد اپنا قصاص عثمانی کا مطالبہ مجلس خلیفہ میں پیش کریں۔ بعد از آں حکم شریعت کے مطابق اس مطالبہ کا شرعی فیصلہ کیا جائے گا - (البدایہ لابن کثیر ج8ص127تحت ترجمہ معاویہ)

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کی جماعت میں متعدد صحابہ کرام تھے جو ملک شام میں رہتے تھے، ان کی رائے یہ تھی کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ ظلماً شہید کے گئے ہیں اور ان کے قاتلین علوی جیش میں موجود ہیں، لہذا ان سے قصاص لیاجائے اور ہمارا مطالبہ صرف قصاص دم عثمان رضی اللہ عنہ کے متعلق ہے خلافت کے بارے میں ہمارا نزاع نہیں ہے۔

واما الخلافة فلسنا مطلبها. (الفتنة وقعة الصفين لنصرين تراجم المنقرى الشيعي ص 70)

حجة معاوية ومن معم ماوقع معم من قتل عثمان رضى اللم عنم مظلوماً ووجود قتلتم باعيانهم في العسكر العراقي

(فتح البارى ج3ص246 كتاب الاعتصام بالكتاب و السنة)

وليس المراد بما شجر بين على رضى الله عنه ومعاوية رضى الله عنه المنازعة في الامارة كما تو همه بعضبهم وانما المنان عنم كانت بسبب تسليم قتلة عثمان رضى اللم تعالى عنم الى عشيرتم ليقتصوا منهم.

(كتاب اليواقيت والجوابر ج2ص27 المسامرة للكمال بن ابي شريف ص 158،159)

مندرجہ بالا حوالہ جات كى روشنى ميں فريقين كے موقف سامنے آگئے ہيں۔ حضرت معاويہ رضى اللہ عنہ طرف سے جو رائے تھی وہ درج ذیل ہے:

لان علیا کان رای ان تاخیر تسلیمهم اصوب اذ العبادة بالقبض علیهم مع کثرة عشائرهم واختلاطهم بالعسكر يودي الي اضطراب امر الاماره. (كتاب اليواقيت والجواهر ج2ص77الصواعق المحرقة مع تطبير الجنان ص216)

لَہِذَا تعجیل کی بجائے تاخیر کرنی چاہیے۔

فریقین کے موقف یہی تھے ۔ اور دونوں اپنے اپنے نظریات پر شدت کے ساتہ قائم رہے تاآنکہ یہ واقعہ پیش آیا۔

ایک اشکال مع جواب:

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر عام اشکال یہ ہوتا ہے کہ مطالبہ کا حق وارث کو ہوتاہے ، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے مطالبہ کیوں کیا؟

اس کا جواب خود شیعہ کتب میں موجود ہے:

ان معاوية يطلب بدم عثمان ومعه ابان بن عثمان وولد عثمان رضى الله عنه.

(كتاب سليم بن قيس الكوفى المهلالي العامري الشيعي ص 153 مطبوعه نجف)

یعنی دم عثمان کے قصاص کے مطالبہ میں امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساته ابان بن عثمان اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دیگر فرزند شامل تھے۔

#### اختلاف کو ختم کرنے کی کوششیں:

فریقین کے درمیان اس دور کے بعض اکابر حضرات کے ذریعے اس اختلاف کو ختم کرنے کی کوششیں کی گئیں اور یہ کوشش کوفہ میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے قیام گاہ سے حضرت جریر بن عبداللہ البجلی رضی اللہ عنہ کی وساطت سے شروع ہوئی اور دیگر حضرات کے ذریعے تخلیہ اور صفین کے مقامات پر قیام کے دوران بھی یہ کوشش جاری رہی ۔ (البدایہ ج7ص253،258 سیر اعلام النبلاء للذہبی ج8ص93)

لیکن فریقین اپنے موقف سے دستبردار نہ ہوئے آخر قتال کی صورت پیش آئی۔ حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

فتر اسلوا فلم يتم لهم امر فوقع القتال الى ان قتل من الفريقين (فتح البارى ج13ص73)

جانبین میں مر اسلت ہوئی لیکن کسی بات پر معاملہ طے نہ ہو سکا تو قتال واقع ہوا اور فریقین سے لوگ مقتول ہوئے۔

ان کی صحیح تعداد اللہ کو معلوم ہے۔ جیسے علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: فقتل فی ہذاالموطن خلق کثیر من الفریقین لا یعلم الا اللہ. (البدایہ ج7ص271)

البتہ جن اکابر کی اس قتال میں شہادت ہوئی ہے ان میں حضرت عمار بن یاسر ، حضرت خزیمہ بن ثابت ، رضی اللہ عنہم وغیرہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جماعت میں تھے اور حضرت عبیداللہ بن عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہا، حضرت ذوالکفل اور حوشب رضی اللہ عنہ کی جماعت میں سے شہید ہوئے ۔ انا للہ وانا الیہ راجعون

بعض مورخین کے قول کے مطابق بدھ ، جمعرات ، جمعہ اور ہفتہ کی رات ماہ صفر 37ھ کے اوقات اس جنگ میں مشکل ترین تھے اور ان ایام میں گھمسان کی لڑائی ہوئی۔ (البدایہ ج7ص261)

آخر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف سے صلح کی دعوت ہوئی تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اس کو قبول کیا اور طے ہوا کہ ہر فریق کی طرف سے ایک ایک حکم اس مسئلے کے فیصلے کے لیے منتخب کیا جائے۔

پھر حضرت على رضى اللہ عنہ كى طرف سے حضرت ابو موسىٰ اشعرى رضى اللہ عنہ كى طرف سے حضرت عمروبن العاص فيصل تسليم كيے گئے اور طے ہوا كہ ہر دو فريق كے يہ دونوں فيصل دومۃ الجندل كے مقام پر جمع ہو كر فيصلہ كريں گے۔

(تاريخ خليف ابن خياطِ ج 1ص173،174 العبر للذهبي ج1ص43)

#### <u>اعتراض:</u>

مخالفین کی طرف سے ایک اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ اور ان کی جماعت کی طرف سے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کی جماعت پر سب وشتم اور لعن طعن کیا جاتا تھا۔ کیا جاتا تھا۔

#### <u>جواب:</u>

اس اعتراض کے کئی جوابات ہیں، ان میں سے دوتین درج کیے جاتے ہیں:

1: جن روایات میں حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فریق مقابل کو سب وشتم کرنے کا ذکر ہے وہ سب روایات قواعد فن کی رو سے درست نہیں۔ ان کے راوی اور ناقلین مجروح اور مردود الروایۃ ہیں۔ مثال کے طور پر اس قسم کی روایات کے راوی ابو مخنف لوط ،یحیی، ابو جناب یحیی بن ابی حی کلبی اور ہشام بن سائب کلبی ہیں اور یہ لوگ علماء رجال کے نزدیک کذاب، دجال، جھوٹے، مفتری، شیعہ امامیہ اور رافضی ہیں اور یہ لوگ روایات میں اپنی طرف سے ملاوٹ کرنے والے اور دروغ گوئی کرنے والے ہیں۔ اس لیے ان کی روایات

<del>ناقابل اعتبار اور متر و ک ہیں۔</del>

2: بعض اوقات كلام ميں الفاظ توسختى اور تلخ قسم كے پائے جاتے ہيں ليكن ان سے مراد گالى گلوچ نہيں ہوتا بلكہ بسا اوقات باہمى درشت كلامى، سخت گوئى اور تلخ نوائى كو راوى سب و شتم سے تعبير كرديتے ہيں ايسے مواقع پر صرف فريق مخالف كے عيوب كى نشان دہى كرنا اور دوسرے كى رائے كو غلط اور اپنى رائے كو درست ثابت كرنا مقصود ہوتا ہے، لعن طعن اور گالى مقصود نہيں ہوتى۔

5: اگر بالفرض کسی جگہ روایات میں سب و شتم اور لعن طعن پایا بھی جائے تو اس کے مقابل ان روایات پر بھی نظر ڈالنے کی اشد ضرورت ہے جن روایات میں سب و شتم اور لعن طعن سے منع کیا گیا ہے۔ پھر ان متقابل روایات میں قاعدہ ''والمحرم مقدم علی المبیح'' کے مطابق تطبیق دی جائے گی اور سب و شتم اور لعن و طعن سے منع کرنے والی روایات کو اباحت والی روایات پر ترجیح دی جائے گی۔

بسم اللہ الرحمٰن الرحيم

# نماز میں ناف کے نیچے ہاته باندھنا

از افادات: متكلم اسلام مولانا محمد الياس كهمن حفظم اللم

#### مذبب ابل السنت والجماعت احناف:

نماز میں ناف کے نیچے ہاتہ باندھنا سنت ہے ۔(الهدایہ ج1 ص 100، 100)

#### مذہب غیر مقلدین:

نماز میں سینہ پر ہاتہ باندھنا سنت ہے۔(نماز نبوی للالبانی ص77، بارہ مسائل از عبد الرحمن خلیق ص52)

ُ اور ناف کے نیچے ہاتہ باندھنے سے نماز نہیں ہو تی ۔(قول حق از مولوی محمد حنیف فرید کو ٹی ص21 بحوالہ مجموعہ رسائل ج1 ص325)

#### فائده

اہل السنت و الجماعت احناف کے ہاں ہاتہ باندھنے کا طریقہ یہ ہے کہ دائیں ہاتہ کی ہتھیلی کو بائیں ہاتہ کی ہتھیلی کو بائیں ہاتہ کی پشت پر رکہ کر، انگوٹھے اور چھنگلیا سے بائیں ہاتہ کے گٹے کو پکڑتے ہوئے تین انگلیاں کلائی پر بچھا کر ناف کے نیچے رکھتے ہیں۔ کتاب الآثار میں ہے:

قال محمد: و يضع بطن كفه الايمن على رسغه الايسر تحت السرة فيكون الرسغ في وسط الكف و إكتاب الآثار برواية محمد: جزء اول ص321 رقم 120]

وقال العينى: واستحسن كثرليار من مشايخنا..... بأن يضع باطن كفه الرليامنى على كفه الرلياسرى ويحلق بالخنصر والإبهام على الرسغ.

[عمد تم القارى: ج4 ص389 باب وضع اليمنى على اليسرى في الصلاتم]

یہ موقف ان دلائل سے ثابت ہے:

1:عن سهل بن سعد رضى الله عنه قال كان الناس يؤمرون ان يضع الرجل اليد اليمنى على ذراعه اليسرى في الصلوة •

(صحيح البخاري ج 1ص 102باب وضع اليمني على اليسري)

2: عن وائل بن حجر رضى الله عنه قال: لا نظرن الى رسول الله صلى الله عليه وسلم كيف يصلى؟ قال فنظرت اليه قام فكبر ورفع يديه حتى حاذتا اذنيه ثم وضع يده اليمنى على ظهر كفه اليسرى والرسغ والساعد • (صحيح ابن حبان: ص577رقم الحديث 1860 ،سنن النسائى: ج1ص141 ،سنن ابى داؤد ج 1 ص 577 باب تفريع استفتاح الصله المالية المناء الصله المناء الصله المناء الصله المناء الصله المناء الصله المناء الم

3: عن ابن عباس رضى الله عنهما ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال انا معشر الإبيائ امرناان نؤخر سحورنا ونعجل فطرناوان نمسك بايمانناعلى شمائلنا في صلوتنا ( صحيح ابن حبان ص 555.554ذكر الاخبار عما يستحب للمرء، رقم الحديث 1770)

4: عن وائل بن حجر رضى الله عنه قال رايت النبى صلى الله عليه وسلم وضع يمينه على شماله فى الصلوق تحت السرق.

(مصنف ابن ابي شيبة ج3 ص322،322، وضع اليمين على الشمال، رقم الحديث 3959)

# دلائل ابل السنت و الجماعت

#### قرآن مع التفسير:

روى الامام الحافظ ابو بكر الاثرم قال حدثنا ابو الوليد الطيالسي قال حدثنا حماد بن سلمة عن عاصم الجحدرى عن عقبة بن صبهان سمع عليا يقول في قول الله عزوجل و فصل لربك و انحرو قال: وضع اليمنى على اليسرى تحت السرة •

(سنن الاثرم بحوالم التمهيد لابن عبد البر. ج8 ص164 تحت العنوان. عبد الكريم بن ابي المخارق)

## توثیق روات:

1: امام ابو بكر الأثرم احمد بن محمد بن بانى (م273هـ): ثقة ، حافظ ، لم تصانيف (تقريب التهذيب ص122رقم الترجم 103)

2: امام ابو الوليد بشام بن عبد الملك الباهلي الطيالسي (م227 ه): آپ صحاح سة كے راوى ہيں۔" ثقة، ثبت"

(تقريب التهذيب ص603، رقم الترجم 7301)

3:حماد بن سلمہ (م167ه): آپ صحیح مسلم اور سنن اربعہ کے راوی ہیں۔"شیخ الاسلام الحافظ صاحب السنة"

(تذكرة الحفاظ ج1ص151، رقم الترجمه 197)

4: امام عاصم الجحدرى (م129ه): ثقة. (الجرح والتعديل للرازى ج6ص؛456، رقم الترجمہ 11176) 5: امام عقبہ بن صبهان (م75ه او82ه): آپ صحيح بخارى اور صحيح مسلم كے راوى ہيں ۔" ثقة". (تقريب التہذيب ص425 رقم 4640)

6: سيدنا على المرتضى رضى الله عنه: صحابى رسول وداماد رسول بين ـ

7: امام ابن عبد البر المالكي (م463هـ) آپ مشهور مالكي امام بين-" شيخ الاسلام حافظ المغرب" (تذكرة الحفاظ ج3ص217)

تو یہ روایت ''ثقة عن ثقة'' سے مروی ہے۔ لہذا اصول کی رو سے یہ حدیث بالکل صحیح ہے

#### اعتراض:

امام ابن عبد البركى ولادت تقريباً سن 370 ہجرى ميں ہے اور امام ابو بكر الاثرمكى وفات سن 273 ہجرى ميں ہے تو يہ روايت منقطع ہوئى، لہذا حجت نہيں ؟

#### جواب:

اولاً..... امام ابن عبد البر نے یہ روایت امام ابو بکر الاثرم کی کتاب سے نقل کی ہے اس کے لئے اتصال ضروری نہیں جس طرح آج کوئی شخص صحیح البخاری سے دیکہ کر روایت ذکر کرے

ثانیاً..... امام ابن عبد البر نے اپنی کتاب ''التمہید'' میں کئی مقامات پر امام ابو بکر الاثرم تک سند کو ذکر فرمایا ہے۔ مثلا ایک مقام پر آپ فرماتے ہیں:

اخبر نى عبد اللّم ابن محمد يحيى قال حدثنا عبد الحميد ابن احمد البغدادى قال حدثنا الخضر بن داؤدقال حدثنا ابو بكر الاثرم الخ

- التمهيد لابن عبد البر: ج1ص78 تحت باب الف في اسماء شيوخ مالك الذين روى عنهم حديث النبي عليه السلام التمهيد لابن عبد البر: ج1ص78 تحت باب الف في اسماء شيوخ مالك الذين روى عنهم حديث النبي عليه السلام التمهيد البرابيم بن عقبة)

تو امام ابن عبد البر سے لے کر امام ابو بکر الاثرم تک سند کا اتصال بھی موجود ہے۔ لہذا یہ روایت بالکل صحیح ہے۔

#### احاديث مرفوعم:

#### حدیث نمبر 1:

حدثنا وكراليع ، عن موسى بن عمرالير ، عن علقمة بن وائل بن حجر ، عن أبراليه ، قال: رأيت النبي صلى الله عارايه وسلم وضع يمرالينه على شماله في الصلاة تحت السرة •

(مصنف ابن ابي شيبة ج3 ص321، 322، وضع اليمين على الشمال، رقم الحديث 3959)

#### اعتراض:

اس روایت میں تحت السرہ کا لفظ مدرج ہے، احناف نے خود یہ لفظ بڑھایا ہے ابن ابی شیبہ کے کئی نسخوں میں یہ لفظ نہیں ۔

#### <u>جواب:</u>

تحت السره كا لفظ كئى نسخوں ميں موجود ہے -

1:نسخم امام قاسم بن قطلوبغا الحنفي (دربم الصره ص82)

2:نسخہ شیخ محمد اکرم نصر پوری(درہم الصرہ ص82)

3:نسخہ شیخ عبدالقادر مفتی مکہ مکرمہ (درہم الصرہ ص82)

4:نسخہ شیخ عابد سندھی: اس کا عکس مصنف ابن ابی شیبہ بتحقیق عوامہ ج3میں موجود ہے۔

5:نسخہ قبہ محمودیہ (در الغرۃ ص24 بحوالہ تجلیات ج4ص4)

6: امام محمد باشم سندهی فرماتے ہیں:

منها لفظة "تحت السرة" وقد وجدت بى فى ثلاث نسخ من مصنف ابى بكر بن ابى شيبة (ترصيع الدرة صلام مصنف ابن ابى شيبه بتحقيق عوامه)

ترجمہ: ان میں ایک لفظ ''تحت السرۃ'' ہے، میں نے خود یہ لفظ مصنف ابن ابی شیبہ کے تین نسخوں میں پایا ہے۔

7: شیخ محمد عوامہ کی زیر نگرانی مدینہ منورہ سے 26جلدوں میں طبع ہونے والی مصنف ابن ابی شیبہ میں 'تحت السر ہ'' کے الفاظ موجود ہیں۔

(دیکھیے مصنف ابن ابی شیبۃ:ج3ص322 تا 322)

8: نسخہ شیخ محمد مرتضی الزبیدی: اس کا عکس ملاحظہ ہومصنف ابن ابی شیبہ بتحقیق عوامہ ج3

9: نسخه مطبوعه مكتبه امداديه فيصل آباد: (ج1ص427رقم6باب وضع اليمين على الشمال)

لہذا ''تحت السرق'' کا لفظ مدرج نہیں بلکہ ابن ابی شیبہ کے اکثر نسخوں میں ثابت ہے ۔

#### حدیث نمبر <u>2:</u>

عن على رضى الله عنه: قال ثلاث من اخلاق الانبياء- صلوات الله وسلامه عليهم- تعجيل الإفطار و تاخير السحور ووضع الكف على الكف تحت السريق.

ص219 باب الافطار. رقم الحديث300)

فائدہ: یہ سند اہل بیت کی سند ہے۔

#### حدیث نمبر 3:

حدثنا أبو معاوية ، عن عبد الرحمن بن إسحاق ، عن زياد بن زيد السوائي ، عن أبي جحرل فة ، عن علي ، قال: من سنة الصلاة وضع الأيدي على الأيدي تحت السرر.

(مصنف أبن ابي شيبة ج 324 ، وضع اليمين على الشمال، رقم الحديث 3966)

فائدہ: صحابی جب "سنت" کا ُلفظ مطلق بولئے تو مراد حضور صلی اللہ علیہ و سلم کی سنت ہوتی ہے۔ تصریحات ملاحظہ ہوں:

1: قال ابن الصلاح: و هكذا قول الصحابي: (من السنة كذا) فالأصح أنه مسند مرفوع لأن الظاهر أنه لا يريد به إلا سنة رسول الله صلى الله علرك و سلم (مقدمة ابن الصلاح: ص28)

2: قال الشافعي رضى الله عنه: واصحاب النبي صلى الله عليه وسلم لا يقولون بالسنة والحق الالسنة رسول لله صلى الله عليه وسلم (كتاب الام ج1 ص479)

3: وقال العينى: قول علي (ان من السنة) هذا اللفظيدخل في المرفوع عندهم وقال أبو عمر في التفصي واعلم أن
 الصحابي إذا أطلق اسم السنة فالمراد به سنة النبي صلى الله عليه و سلم (عمدة القارى ج4 ص 389)

4: قال جمال الدين الزيلعي: واعلم أن لفظة السنة يدخل في المرفوع عندهم (نصب الراية: ج1 ص393 باب وضع اليمني على اليسري في الصلاة)

5. مبشر احمد ربانی غیر مقلد لکھتے ہیں. اور یہ بات اصول حدیث میں واضح ہے کہ جب صحابی کسی امر کے بارے میں کہے کہ یہ سنت ہے تو اس سے مراد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہی ہوتی ہے۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل ج2 ص142)

شبہ:

عیر مقادین کہتے ہیں کہ اس کی سند میں ایک راوی عبدالرحمن بن اسحاق الکوفی ہے جو کہ ضعیف ہے۔

<u> جواب نمبر 1:</u>

محدثین کا اصول ہے کہ اگر کسی حدیث سے مجتہد استدلال کرلے وہ حدیث صحیح شمار ہوتی ہے:

1:علامہ ابن الہمام رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

المجتهد اذا استدل بحديث كان تصحيحا لمه (التحرير لابن الهمام بحوالم رد المحتار: ج7 ص83)

2: علامہ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وقد احتج بهذا الحديث احمد و ابن المنذر وفي جزمهما بذالك دليل على صحتم عندهما.

( التلخيص الحبير لابن حجر ،ج 2،ص143 تحت رقم الحديث 807)

3: محدث و فقیہ علامہ ظفر احمد عثمانی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

في جزم كل مجتبد بحديث دليل على صحتم عنده. (قواعد في علوم الحديث ،ص58)

اس اصول کے تحت درج ذیل ائمہ نے اس روایت سے استدلال کیا ہے جو دلیل ہے کہ یہ روایت صحیح ہے۔

1: امام اسحاق بن رابويه م238ه (الاوسط لابن المنذر ج3ص94)

2: امام احمد بن حنبل م 241ه (مسائل احمد بروایة ابی داود ص 31)

3: امام ابوجعفر الطحاوي م321ه (احكام القرآن للطحاوي ج1ص187)

4: امام ابوبكر الجصاص الرازى م370ه (احكام القرآن ج3ص476)

5: امام ابو الحسين القدوري م428ه (التجريد للقدوري ج1ص479 باب وضع اليدين في الصلاة)

6: امام ابوبكر السرخسى م490ه (المبسوط للسرخسى ج1ص24)

7: امام ابوبكر الكاساني م578ه (بدائع الصنائع ج1ص469)

8: امام المرغيناني م593ه (البدايم ج1ص86)

9: علامہ ضیاء الدین المقدسی م643ھ (الاحادیث المختارہ ج3ص386،387)

10: امام ابومحمد المنبجي م686ه (اللباب في الجمع بين السنة و الكتاب: ج1 ص247)

11:علامہ ابن القيم م 751ھ (بدائع الفوائد: ج3 ص73)

#### جواب نمبر2:

زبیر علی زئی صاحب لکھتے ہیں: روایت کی تصحیح وتحسین اس کے ہر ہر راوی کی توثیق ہے۔(مقدمہ جزء رفع یدین:ص14 مترجم)

ہم اُن محدثین و غیرہ کا ذکر کرتے ہیں جنہوں نے ان احادیث کو ''صحیح'' یا'' حسن'' کہا ہے جن میں راوی مذکور عبدالرحمن بن اسحاق ہے،تو مذکورہ قاعدہ کی رو سے یہ اس راوی کی توثیق ہو گی۔

- 1: امام ترمذى:حسن(جامع الترمذى رقم3563)
- 2: امام حاكم: صحيح الاسناد (مستدرك حاكم رقم1973كتاب الدعاء والتكبير)
- 3: امام ذہبی: صحیح السناد (مستدرک حاکم رقم1973کتاب الدعاء والتکبیر)
- 4: امام ضياء الدين مقدسى: اخرج عنه (الاحاديث المختاره ج3ه6،387)

تنبیہ: علی زئی صاحب کے نزدیک ضیاء مقدسی کا کسی حدیث کی تخریج کرنا اس حدیث کی صحت کی دلیل ہے۔(تعداد رکعت قیام رمضان ص23)

5: ناصر الدين الباني غير مقلد: حسن (جامع الترمذي رقم 3563، باحكام الالباني)

6. خود زبیر علی زئی نے عبد الرحمل بن اسحاق کی ایک روایت کو "حسن" کہا ہے۔ (جامع الترمذی: تحت رقم3563، باحکام علی زئی)

#### <u>جواب نمبر 3:</u>

غیر مقلدین حضرات امام عبدالرحمٰن بن اسحاق پر جرح تو نقل کرتے ہیں لیکن جن محدثین نے ان کی تعدیل و توثیق پیش خدمت ہے:

1: امام احمد بن حنبل: صالح الحديث (مسائل احمد برواية ابي داؤد ص 31)

یاد رہے کہ "صالح الحدیث" الفاظِ تعدیل میں شمار کیا گیا ہے (قواعد فی علوم الحدیث ص 249)

2: امام عجلى: ذكره في الثقات (معرفة الثقات ج2ص72)

3: امام ترمذی: اس کی حدیث کو "حسن" کہا۔ (ترمذی رقم 3563)

4: امام مقدسى: اس كى حديث كو صحيح قرار ديا-(الاحاديث المختاره ج3ص386،387)

5: امام بزار: صالح الحديث (مسند بزار تحت حديث رقم696)

6:محدث عثمانی: اس کی حدیث "حسن" درجہ کی ہے۔ (اعلاء السنن ج2ص193)

یاد رہے کہ اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ جس راوی پر جرح بھی ہو اور محدثین نے اس کی تعدیل وتوثیق بھی کی ہو تو اس کی حدیث ''حسن''درجہ کی ہوتی ہے۔(قواعد فی علوم الحدیث: ص75)

تو اصولی طور پر یہ راوی حسن الحدیث درجے کا ہے، ضعیف نہیں۔ لہذا یہ روایت صحیح و حجت ہے اور اعتراض باطل ہے۔

#### حدیث نمبر 4:

عن انس رضى الله عنه قال ثلاث من اخلاق النبورة تعجيل الافطار و تاخير السحور ووضع البداليمنى على البسرى في الصلورة تحت السرور (الجوبر النقى على البيبقى ج2 ص32)

#### شبہ:

ے غیر مقلدین کہتے ہیں کہ اس روایت کے ایک راوی سعید بن زَرْبی پر جرح ہے۔ لہذا یہ روایت ضعیف ہے۔

#### <u>جواب:</u>

او لأ..... سعید بن زَرْبی پر اگرچہ کلام کیا گیا ہے لیکن شاہد اور مؤیدات کی بناء پر یہ روایت صحیح شمار ہوگی۔

شابد: عن على رضى الله عنه: قال ثلاث من اخلاق النبياء- صلوات الله وسلامه عليهم- تعجيل الفطار و

تاخير السحور ووضع الكف على الكف تحت السريق. (مسند زيد بن على ص204، 205، باب الافطار)

ثانیاً .... اس روایت کی معنوی تائید حدیثِ علی رضی اللہ عنہ اور حدیثِ وائل بن حجر رضی اللہ عنہ سے بھی ہوتی ہے۔ اللہ عنہ سے بھی ہوتی ہے۔

(ديكهير :مصنف ابن ابي شيبة،باب وضع اليمين على الشمال، رقم الحديث 3966، رقم الحديث 3959)

ثالثاً...... جامع الترمذي كي ايك روايت كو ناصر الدين الباني صاحب غير مقلد نے "صحيح" قرار ديا ہے اور اس ميں يہي سعيد بن زربي موجود ہے۔

(ديكهيے جامع الترمذي باحكام الألباني: رقم3544، باب خلق الله ماته رحمة، مكتبه شامله)

خلاصہ یہ کہ یہ روایت مؤیدات اور شاہد کی بناء پر صحیح ہے۔ وللہ الحمد

#### احادیث موقوفم:

1: حدثنا محمد بن محبوب حدثنا حفص بن غراليات عن عبد الرحمن بن إسحاق عن زياد بن زيد عن أبى جراليفة أن عارليا رضى الله عنه قال السنة وضع الكف على الكف في الصلاة تحت السرة • (سنن ابى داؤد: ج1 ص117 باب وضع اليمنى على اليسرى في الصلوم)

2: عن ابي جحيفة عن على قال ان من السنة في الصلوة المكتوبة وضع الايدي على الايدي تحت السرة ٠

(الاحانيث المختاره ع 2 ص387ر قم الحديث 772)

- 3: عن ابى جحيفة عن على قال ان من السنة فى الصلوة وضع الاكف على الاكف تحت السرة •
   (الاحاديث المختاره ج2 ص387،386رقم الحديث 1771)
- 4: حدثنا مسدد حدثنا عبد الواحد بن زياد عن عبد الرحمن بن إسحاق الكوفى عن سراي إر أبى الحكم عن أبى وائل قال أبو هريرة أخذ الأكف على الأكف في الصلاة تحت السرة.

(سنن ابي داود ج1 ص117، التمهيد لابن عبد البر: ج8ص164)

#### احاديث مقطوعم:

- 1: امام ابرا ہیم نخعی کے متعلق آتا ہے کہ:
- انه كان يضع يده اليمنى على يده اليسرى تحت السرة٠

(كتا ب الآثار برواية الامام محمد: جزء 1 ص323 رقم الحديث 121، مصنف ابن ابي شيبه ج3ص322 رقم 3960)

امام ابو مجلز:

حدثنا يزيد بن هارون ، قال: أخبرنا الحجاج بن حسان ، قال: سمعت أبا مجلز ، أو سألته ، قال: قلت: كرالي ف اصنع ؟ قال: يضع باطن كف يمرالينه على ظاهر كف شماله ، ويجعلها أسفل من السرة. (مصنف ابن ابي شيبه ج3ص 323 رقم الحديث 3963)

#### ائمہ مجتبدین:

- 1: امام اعظم في الفقهاء امام ابو حنيف تا بعي رحم الله (كتاب الآثار بروايت امام محمد ص24)
- 2: امام سفیان ثوری: ثم یضع یده الیمنی علی رسغ الید الیسری تحت السرة (فقه سفیان ثوری ص 561)
  - 3: اهام ابو يوسف القاضى (احكام القرآن للطحا وى ج1ص185)
    - 4: امام محمد بن حسن الشيبا ني فر ما تے ہيں:

ينبغى للمصلى اذا قام فى صلواته ان يضع باطن كفه اليمنى على رسغ اليسرى تحت السرة • (موطا امام محمد ص160)

- $(173 \, \text{m} 1 \, \text{m} \, \text{m} \, \text{m} \, \text{m})$  امام اسحاق بن راہویہ (شرح مسلم للامام النووی ج
- 6: امام احمد بن حنبل: وان كانت تحت السرة فلا باس به (التمهيد ج8ص162تحت العنوان: عبد الكريم بن ابى المخارق)

#### غیر مقلدین کا ایک عمومی شبہ:

احناف ناف کے نیچے ہاتہ باندھنےکو سنت کہتے ہیں لیکن ان کی عورتیں خلاف سنت نماز پڑھتی ہیں کیونکہ وہ سینہ پر ہاتہ باندھتی ہیں۔

#### <u>جواب:</u>

عورت کے بارے میں فقہاء کا اجماع ہے کہ وہ قیام کے وقت اپنے ہاته سینہ پر رکھے گی اور اجماع مستقل دلیل شرعی ہے۔

- 1: امام ابو القاسم ابر اہیم بن محمد القاری الحنفی السمر قندی (م بعد 907) لکھتے ہیں: و المراق تضع [بدیها] علی صدر ها بالإتفاق. (مستخلص الحقائق شرح کنز الدقائق: ص153)
  - 2: سلطان المحدثين ملا على قارى رحمه الله (م1014هـ) فرمات بين:
- و المراقرتضع [يديها] على صدر ها اتفاقا الن مبنى حالها على الستر (فتح باب العناية: ج1 ص243 سنن الصلوة)
  - 3: علامہ عبد الحئی لکھنوی رحمہ اللہ (م1304ه) لکھتے ہیں:
- واما في حق النسائ فاتفقوا على ان السنير لهن وضع اليدين على الصدر النهاما استر لها. (السعاية ج 2-20

# غیر مقلدین کردلائل کا علمی جائزہ

[١]: عن ابي الحريش الكلابي حدثنا شرل يان حدثنا حماد بن سلمة حدثنا عاصم الجحدري عن أبرل عن عقبة بن صهبان كذا قال إن عارلياً رضى الله عنه قال في هذه الآية (فصل لربك وانحر) قال: وضع يده الراليمني على وسطيده الراليسرى، ثم وضعهما على صدره.

(السنن الكبرى للبيهقى ج2ص30)

اس روایت کی سند میں ایک راوی ابو الحریش الکلابی ہے جو کہ مجہول ہے اسی وجہ سے زبیر علی زئی نے لکھا ہے: ''ابو الحریش کا ثقہ و صدوق ہونا ثابت نہیں ہماری تحقیق میں یہ روایت بلحاظ سند ضعیف

ہے۔'' (الحدیث شمارہ نمبر7ص33)

[٢]: أخبرنا أبو زكريا بن أبى إسحاق أخبرنا الحسن بن يعقوب بن البخارى أخبرنا يحرالي بن أبى طالب أخبرنا زيد بن الحباب حدثنا روح بن المسرليب قال حدثني عمرو بن مالك النكري عن أبي الجوزاء عن ابن عباس رضى الله عنهما في قول الله عز وجل (فصل لربك وانحر) قال: وضع الرايم رايان على الشمال في الصلاة عند النحر • (السنن الكبرى للبيبقي: ج2ص31)

آس روایت کی سند میں کئی راوی ایسے ہیں جو سخت ضعیف و مجروح ہیں:

1: یحیی بن ابی طالب ان کے متعلق ائمہ کے اقوال درج ذیل ہیں:

- قال موسى بن هارون: اشهد انه يكذب و (تاريخ بغداد ج12 ص203رقم الترجمه 7513) :1
  - قال الآجري: خط ابو داود سليمان بن الاشعث على حديث يحيى بن ابي طالب. :2

(تاريخ بغداد ج12ص203، لسان الميزان ج6ص263)

روح بن المسيب

كر متعلق الممكى آراء يم بين:

- قال ابن حبان: يروى عن الثقات الموضوعات ويقلب السانيد ويرفع الموضوعات لاتحل الرواية عنه. :1 (كتاب الضعفاء والمتروكين ابن جوزى ج1ص289 رقم الترجم 1251)
  - قال ابن عدى: احاديث غير محفوظ (الكامل في الضعفاءج3ص85رقم الحديث 664) :2
    - عمرو بن مالک النکري :3

اس کے متعلق ائمہ کی یہ آراء ہیں:

- قال ابن عدى: منكر الحديث عن الثقات ويسرق الحديث ضعفم ابو يعلى الموصلي. :1 (كتاب الضعفاء والمتروكين ابن جوزى ج2ص231رقم الترجمه 2575)
  - قال الحافظ ابن حجر: عمر و بن مالك يخطى ويغرب (تهذيب التهذيب ج5ص86 ، رقم الترجم 6014) :2
    - ذكره الذهبي في الضعفاء (المغنى في الضعفاء ج2ص151) :3
- قال ابن عدى: ولعمروغيره ذكرت احاديث مناكير بعضها سرقها من قوم ثقات (الكامل لابن عدى :4 ج6ص258-259)

لہذا یہ روایت سخت ضعیف ہے جو کہ صحیح روایات کا مقابلہ نہیں کرسکتی ـ

[٣]: أخبرنا أبو طاهر نا أبو بكر نا أبو موسى نا مؤمل نا سفراليان عن عاصم بن كارايب عن أبرايه عن وائل بن

حجر قال: صلرليات مع رسول الله صلى الله علرايه و سلم و وضع يده الرليامني على يده الرلياسري على صدره. (صحيح ابن خزيمة: ج1ص272، وقم الحديث 479 باب وضع اليمين على الشمال في الصلاة)

#### <u>جواب نمبر 1:</u>

اس کی سند میں ایک راوی ''مؤمل بن اسماعیل'' ہے جن پر بہت سارے ائمہ جرح و تعدیل نے کلام کیا ہے۔ ائمہ کی آراء ملاحظہ ہوں:

1: امام بخارى: منكر الحديث٠

(المغنى في الضعفاء للذهبي: ج2ص446 ،ميزان الاعتدال للذهبي: ج4ص417،تهذيب التهذيب لابن حجر: ج6ص489)

- 2: امام ابو زرعم الرازى: في حديثه خطاء كثير (ميزان الاعتدال: ج4 ص417 رقم 8445)
  - 3: امام ابن حبان: ربمااخطا (تهذیب التهذیب: ج6ص 489 رقم 2877)
    - 4: امام ابن سعد: كثير الغلط (الطبقات الكبرى: ج5 ص501)
  - 5: امام عبد الباقى بن قانع البغدادى: يخطى (تهذيب التهذيب: ج6 ص 490 رقم 8277)
    - 6: امام ذهبي: ذكره في الضعفاء (المغنى في الضعفاء ج2ص446)
- 7: امام ابو حاتم الرازى: صدوق كثير الخطاء (الجرح و التعديل: ج8 ص427 رقم 15016)
- 8: امام زكريا بن يحيى الساجى: كثير الخطاء لم اوبام يطول ذكربا (تهذيب التهذيب: ج6 ص 490 رقم 8277)
  - 9: امام محمد بن نصر المروزى: فإن هذا حديث لم يروه عن حماد بن زيد غراير المؤمل وإذا انفر د بحديث وجب أن توقف ويتثبت فرايه الله كان سيئ الحفظ كثراير الغلط (تعظيم قدر الصلاة للمروزى: ص574)
- 10: يعقوب بن سفيان الفارسى: أن حديثه لايشبه حديث أصحابه، حتى ربما قال: كان لايسعه أن يحدث وقد يجب على أهل العلم أن يقفوا عن حديثه، ويتخففوا من الرواية عنه، فإنه منكر يروي المناكرلير عن ثقات شرال وخنا، وهذا أشد.

(كتاب المعرفة و التاريخ: ج3 ص492)

- 11: امام دار قطنى: كثير الخطاء (سوالات الحاكم للدارقطنى: 492)
- 12: امام احمد بن حنبل: مؤمل كان يخطئي (سوالات المروزي: 53)
- 13: حافظ ابن حجر العسقلاني: صدوق سيئ الحفظ (تقريب التهذيب: 7029 رقم 584)

دوسرے مقام پر لکھتے ہیں: مؤمل بن إسماعرالي في حدیثه عن الثوري ضعف (فتح الباری: ج9 ص297) كثرالير الخطأ (ج13 ص42)

اور یہ روایت بھی مؤمل عن الثوری کے طریق سے مروی ہے۔

- 14: علامہ ابن التركمانى: دفن كتبہ فكان يحدث من حفظہ فكثر خطاءه (الجوہر النقى: ج2 ص30)
- 15: علامہ نور الدین الہیثمی: آپ نے مجمع الزوائد میں مختلف مقام پر مؤمل پر کلام کیا ہے، چند یہ ہیں:

ضعفه البخاري • (تحت ح6532 باب كرابية شراء الصدقة لمن تصدق بها)

ضعفه البخاري وغرلاره (تحت ح7385 باب نكاح المتعة)

ضعفه الجمهور • (تحت ح8068 باب في حمر الاهلية) ضعفه جماعة • (تحت ح8568 باب ما جاء في الصباغ)

ضعفه البخاري و غرال ره • (تحت ح8917 باب الخلفاء الاربعة)

علامہ الہیثمی کے اس مجموعی کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک مؤمل بن اسماعیل ''ضعیف عند الجمہور'' ہے۔

حتی کہ خود غیر مقادین نے بھی اس پر کلام کیا یا دیگر حضرات کا کلام نقل کیا۔ چنانچہ ناصر الدین البانی صاحب نے اس پر جرح کی اور کہا:

ضعرايف لسوء حفظه وكثرة خطإه (سلسلة الاحاديث الضعيفة: ج2 ص293)

اور اس سند کے بارے میں کہا: اسنادہ ضعیف الن مؤملاو ہو ابن اسماعیل سیئی الحفظ

(حاشيه ابن خزيمه ج1ص272 باب في الخشوع في الصلاة)

نیز محمد عبد الرحمٰن مبارکپوری غیر مقلد ُنے امام بخاری اور حافظ ابن حجر کا کلام نقل کر کے اس کا مؤمل کا ضعیف ہونا ثابت کیا۔

(ديكهيرتحفة الاحوذى: ج6 ص67)

عبد الرؤف بن عبد الحنان سندهو غير مقلد نر لكها:

''یہ سند ضعیف ہے کیونکہ مؤمل بن اسماعیل سئی الحفظ ہے جیسا کہ ابن حجر نے تقریب ''یہ سند ضعیف ہے۔ ابو زرعہ نے کہا ہے کہ یہ بہت غلطیاں کرتا ہے۔ امام بخاری نے اسے منکر الحدیث کہا ہے۔ ذہبی نے کہا ہے کہ یہ حافظ عالم ہے مگر غلطیاں کرتا ہے۔ میزان (۴/ ۲۲۸)'' الحدیث کہا ہے۔ ذہبی نے کہا ہے کہ یہ حافظ عالم ہے مگر غلطیاں کرتا ہے۔ میزان (۴/ ۲۲۸)'' (القول المقبول فی شرح و تعلیق صلاۃ الرسول از عبد الرؤف بن عبد الحنان غیر مقلد: ص340)

#### جواب نمبر 2:

اس روایت کے راوی امام سفیان ثوری ہیں جو خود ناف کے نیچے ہاتہ باندھنے کے قائل ہیں۔ ۔ (فقہ سفیان الثوری ص561)

اور جب راوی کا اپنا عمل اپنی روایت کے خلاف ہو تو وہ روایت قابل عمل نہیں ہوتی کیونکہ اصول حدیث کا قاعدہ ہے:

عمل الراوى بخلاف روايته بعد الرواية مما بو خلاف بيقين يسقط العمل به عندنا. (المنار مع شرحه ص190)

لہذا یہ روایت ساقط العمل ہے۔

[۴]: حدثنا يحرايى بن سعرايد عن سفرايان حدثني سماك عن قيراياصة بن هلب عن أيرايه قال رأيت النبي صلى الله علرايه و سلم ينصر ف عن يمرايانه و عن يساره و رأيته قال يضع هذه على صدره ( مسند احمد ج16ص152 رقم 21864)

## جواب نمبر1:

او لا ...... اس میں ایک راوی سماک بن حرب ہے جس پر بہت سارے ائمہ نے کلام کیا ہے ۔

- 1: امام شعبه بن الحجاج: كان شعبة يضعفه (تاريخ بغداد: ج7 ص272 رقم الترجمة 4791)
  - 2: امام احمد بن حنبل: سماك مضطرب الحديث (الجرح و التعديل: ج4 ص279)
    - 3: امام صالح جَزره: يضعف (ميزان الاعتدال ج2ص216)
- 4: محمد بن عبد الله بن عمار الموصلى: يقولون انه كان يغلط ويختلفون في حديثه (تاريخ بغداد: ج7 ص 272 رقم 4791)
  - 5: امام عبد الله بن المبارك: سماك ضعيف في الحديث  $\bullet$  (تهذيب الكمال: ج8 ص131، تهذيب ج67)
  - 6: امام عبد الرحمل بن يوسف بن خراش :في حديثه لين (تاريخ بغداد: ج7 ص272 رقم 4791)
    - 7: امام ا بن حبان: يخطئ كثير ا (تهذيب ج3ص 67-68، كتاب الثقات: ج4 ص339)

- 8: امام سفيان الثورى: كان الثورى يضعف بعض الضعف (تاريخ الثقات: رقم 621، تاريخ بغداد: ج9 ص216)
  - 9: امام بزار: وكان قد تغير قبل موته (تهذيب ج3ص68)
  - 10: امام عقيلي: ذكره في الضعفاء (الضعفاء الكبير للبيهقي ج2ص178)
    - 11: امام ذہبی: ذکرہ فی الضعفاء (المغنی للذہبی ج1ص448)
  - 12: امام ابن الجوزى: ذكره في الضعفاء (الضعفاء والمتروكين لابن جوزى ج2ص26)
- 13: امام نسائى: وسماك لرايس بالقوي وكان يقبل التلقرلين (سنن النسائى: تحت ح5693 باب ذكر الأخبار التي اعتل بها من أباح شراب السكر)

ایک مقام پر فرمایا: اذا انفرد باصل لم یکن بحجة لانه کان یلقن فیتلقن •

(ميزان الاعتدال ج2ص216، تحفة الاشراف للمزى: ج5 ص137، 138)

14: امام ابو القاسم الكعبى م 319ه نر سماك كو" باب فيه ذكر من رموه بانه من ابل البدع واصحا

ب الاهواء "کے تحت ذکر کیا ہے۔

(ديكهئے قبول الاخبار ومعرفة الرجال ج2ص381-390)

ان تصریحات سے ثابت ہو اکہ سماک بن حرب جمہور محدثین کے نزدیک ضعیف ہے۔ علی زئی غیر مقلد نے ایک مقام پر لکھا:

"جو راوی کثیر الخطاء، کثیر الاوهام، کثیر العلط اور سئی الحفظ ہو اس کی منفرد حدیث ضعیف ہوتی ہے۔" (نور العینین: ص63)

اور سماک بن حرب بھی ضعیف، مضطرب الحدیث، خطا کار، لیس بالقوی (کما تقدم) ہونے کے ساته ساته بقول امام نسائی جب کسی روایت میں منفرد ہو تو حجت نہیں۔ (میزان الاعتدال ج2ص216، تحفۃ الاشراف للمزی: ج5 ص137، 138)

اور اس روایت میں یہ منفرد ہے۔ لہذا یہ روایت ضعیف ہے اور تحت السرہ والی صحیح روایات کا مقا بلہ نہیں کر سکتی ۔

#### <u>جواب نمبر2:</u>

حدیث هلّب طائی درج ذیل کتب میں کئی طرق سے موجود ہے:

- 1: مصنف ابن ابي شيبه (ج3 ص317 باب وضع اليمين على الشمال. رقم الحديث3955)
- 2: مسند احمد بن حنبل (ج16 رقم الحديث21865، 21866، 21871، 21871، 21873)
  - 3: مسند احمد بن منيع (بحوالم اتحاف الخيرة المهرة: ج2 ص402 رقم الحديث1803)
    - 4: سنن الترمذي (ج1 ص 59 باب ما جاء في وضع اليمين على الشمال في الصلاة)
  - 5: مختصر الاحكام للطوسى (ص107 باب ما جاء في وضع اليمين على الشمال في الصلاة)
    - 6: سنن ابن ماجم (ج1 ص58 باب وضع اليمين على الشمال في الصلاة)
    - 7: سنن الدار قطني (ج1 ص288 باب في اخذ الشمال باليمين في الصلاة)
    - 8: السنن الكبرى للبيهقى (ج2 ص29 باب وضع اليد اليمنى على اليسرى في الصلاة)
      - 9: التمهيد لابن عبد البر (ج8 ص160تحت العنوان: عبد الكريم بن ابى المخارق)
        - 10: الاستذكار لابن عبد البر (ج2 ص290)
        - 11: شرح السنة للبغوى (ج2 ص193 رقم الحديث571)
        - 12: التحقيق لابن الجوزى (ج1 ص338 رقم الحديث435)

لیکن ان میں کسی بھی طریق میں ''علی صدرہ'' کے الفاظ نہیں ہیں۔ ثابت ہوا کہ مسند احمد کی مذکورہ روایت میں یہ الفاظ سماک بن حرب (ضعیف) کی وجہ سے زائد ہوئے ہیں جو کہ صحیح روایات کے مقابلے میں حجت نہیں۔

[4]: عن طاوس قال كان النبى صلى الله علرايه وسلم يضع يده الرايمنى على يده الرايمسرى ثم يشد برايانهما على صدره و هو في الصلاة.

- (صلام الرسول از صادق سیالکوٹی ص<del>188ء رسول اکرم کی نماز از اسماعیل سلفی ص70بحوالہ مراسیل ابی داؤد) -</del> جو اب نمبر 1:

اس کی سند میں ایک راوی ''سلیمان بن موسی'' ہے۔ اس پر بہت سے ائمہ نے زبر دست جرح کی ہے۔

1: امام بخارى: عنده مناكير • (الضعفاء الصغير للبخارى ص55،56)

2: امام نسائي: ليس بالقوى في الحديث (الضعفاء والمتروكين للنسائي ص186)

3: امام عقيلى: ذكره في الضعفاء • (الضعفاء الكبير للعقيلي ج2ص140)

4: امام ابو حاتم الرازى: في حديثه بعض الاضطراب (الجرح و التعديل: ج4 ص135 رقم 5734)

5: امام ذہبی: ذکرہ فی الضعفاء • (المغنی فی الضعفاء ج1 ص445)

6: حافظ ابن حجر: في حديثه بعض لرايان وخولط قبل موته بقلرايال (تقريب: ص289 رقم 2616)

7: امام على بن المدينى: سلرليامان بن موسى مطعون علرليه (الضعفاء الكبير للعقيلى ج2ص140) لهذا يم روايت ضعيف ہے۔

جواب نمبر2: (الزامى) یہ روایت مرسل ہے اور مرسل غیرمقلدین کے ہاں ضعیف ہوتی ہے۔ لہذا اس کو پیش کرنا خود غیرمقلدین کے اصول پر بھی درست نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ زبیر علی زئی غیر مقلد نے اس روایت کے متعلق لکھا ہے: "ہمارے نزدیک یہ روایت مرسل ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے۔" (نماز میں ہاته باندهنے کا حکم اور مقام: ص24 از علی زئی)

بسم اللہ الرحمن الرحيم

# نماز میں صف بندی کے مسائل

از افادات متكلم اسلام مولانا محمد الياس كهمن حفظم اللم

رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے باجماعت نماز میں صفوں کو سیدھا رکھنے پر خصوصی توجہ دلائی ہے اور اسے ''حسن صلواۃ'' اور ''اتمام صلواۃ'' قرار دیا ہے۔ چند روایات پیش خدمت ہیں:

1: حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے ارشاد فرمایا:

وَ أَقِيمُوا الصَّفَّ فِي الصَّلاةِ فَإِنَّ إِقَامَة الصَّفِّ مِنْ حُسْن الصَّلاةِ.

(صحيح البخارى: ج1 ص100 باب اقامةالصف من تمام الصلاة)

ترجمہ: نماز میں صف کو درست کرو اس لئے کہ صف کو درست کرنا نماز کے محاسن میں سے ۔ ہے۔

ہے۔ 2: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے ارشاد فرمایا:

سَوُّوا صَفُو فَكُمْ فَإِنَّ تَسْوِيَة الصَّفُوفِ مِنْ إِقَامَةِ الصَّلاةِ.

(صحيح البخارى: ج1 ص100 باب اقامةالصف من تمام الصلاة)

ترجمہ: تم لوگ اپنی صفیں درست رکھا کرو کیونکہ صف بندی سے نماز کی تکمیل ہوتی ہے۔

3: سیدنا حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے ارشاد فرمایا:

إنَّ مِنْ تَمَامِ الصَّلاةِ إقامَة الصَّفِّ.

(مسند احمد:22 ص346 رقم الحديث14454)

ترجمہ: بیشک نماز کی تکمیل صفوں کی درستی سے ہوتی ہے۔

# نماز کی صف بندی کے متعلق یہ مسائل پیش کیے جائیں گے:

1: قدموں کے در میان فاصلہ

2: ٹخنے سے ٹخنا، کندھے سے کندھا، پاؤں سے پاؤں ملانے کا مسئلہ / صف سیدھی کرنے کا طریقہ

# قدموں کے در میان فاصلہ

#### مذبب ابل السنت و الجماعت:

نمازی اپنے دونوں پاؤں کے درمیان مناسب فاصلہ رکھے، جو کم از کم چار انگشت سے لے کر زیادہ سے زیادہ ایک بالشت کی مقدار ہونا چاہیے۔

#### فقہ حنفی<u>:</u>

1: وَيَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ بِينِ قَدَمَيْهِ أَرْبَعُ أَصَابِعَ في قِيَامِهِ

(فتاوى عالمكيرى: ج1 ص81-الفصل الثالث في سنن الصلاة و كيفيتها)

ترجمہ:نمازی کو چاہیے کہ قیام کے حُالت میں اس کے دونوں پاؤں کے درمیان چار انگُشت کا فاصلہ ہونا چاہیے۔

2: وَيَثْبَغِي أَنْ يَكُونَ بَيْنَهُمَا مِقْدَارُ أَرْبَعِ أَصَابِعِ الْيَدِ لِأَنَّهُ أَقْرَبُ إِلَى الْخُشُوعِ

(رد المحتار: ج2 ص163 باب صفة الصلاة)

ترجمہ: نمازی کے دونوں پاؤں کے درمیان ہاتہ کی چار انگُلیوں کا فاصلہ ہونا چاہیے کیونکہ یہ خشوع کے زیادہ قریب ہے۔

فقہ مالکی:

يُنْدَب تفريجُ القَدَمين بأن يكون المصلي بحالةٍ متوسطةٍ في القيام بحيث لا يَضُمُّهما ولا يُفرِّجُهما كثيراً

(فقم العبادات- مالكي: ص161)

ترجمہ:قیام کی حالت میں دونوں پاؤں کے درمیان متوسط حالت کا فاصلہ رکھنا مستحب ہے، وہ

<del>اس طرح کہ دونوں پاؤں کو نہ زیادہ ملائے اور نہ زیادہ کشادہ کرے۔</del>

فقہ شافعی:
1: ویُسَنُ ان یُفَرِق بین قدمیہ بشبر ِ

(اعانة الطالبين لابي بكر الدمياطي: ج3ص247)

ترجمہ: نمازی کے لیے اپنے دونوں پاؤں کے درمیان ایک بالشت کی مقدار فاصلہ رکھنا سنت ہے۔

ونَدُبَ التَفْرِيقُ بِينهما آى باربع اصابعَ او بشبر

(اسنّى المطالّب في شرح روض الطالب لزكريا الانصاري الشافعي: ج2 ص345)

ترجمہ: دونوں پاؤں کے درمیان چار انگشت یا ایک بالشت کی مقدار فاصلہ رکھنامستحب ہے۔

فقہ حنبلی:

وكان ابن عمر لا يفرج بين قدميه ولا يمس إحداهما بالأخرى ولكن بين ذلك لا يقارب ولا يباعد (المغنى لابن قدامة: ج1 ص696- فصل: ما يكره من حركة البصر في الصلاة)

ترجمہ: حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما دونوں قدموں کے درمیان نہ زیادہ فاصلہ کرتے اور نہ ایک دوسرے سے ساتہ لگاتے بلکہ (ان دونوں کی درمیانی حالت کو اختیار فرماتے یعنی ) دونوں پاؤں کو نہ ایک دوسرے کے زیادہ قریب کرتے اور نہ ایک دوسرے سے زیادہ دور رکھتے۔

مذبب غير مقلدين:

غیر مقادین کا طرز عمل یہ ہے کہ حالتِ قیام میں دونوں پاؤں کے درمیان کافی زیادہ فاصلہ رکھتے ہیں جن کی وجہ سے پاؤں کے اس فاصلہ کی مقدار دو بالشت سے لیے کر اڑ ھائی بالشت تک ہو جاتی ہے۔ "تسہیل الوصول الی تخریج صلولۃ الرسول صلی اللہ علیہ و سلم" کے شروع میں جو نماز پڑھنے کی عملی مشق کی تصاویر ڈی گئی ہے اس سے یہ بات بخوبی معلوم کی جاتی ہے۔ نیز عبد اللہ روپڑی صاحب ( تنظیم اہلحدیث) کے فتوی سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے۔ موصوف لکھتے

" قدموں میں فاصلہ اتنا ہی ہونا چاہیے جتنا کہ کندھوں میں ہے۔ تاکہ دونوں مل جائیں۔ (فتاوی علمائے حدیث:جلد3 ص 21)

دلائل ابل السنت و الجماعت:

1: مصنف عبد الرزاق میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کے بارے میں حضرت نافع سے مروی ہے:

أن بن عمر كان لا يفرسخ بينهما ولا يمس إحداهما الأخرى قال بين ذلك

(مصنف عبد الرزاق: ج2 ص172باب التحريك في الصلاة)

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما دونوں پاں کو پھیلا کر (اور چیز کر )نہیں کھڑے ہوتے تھے اور نہ ایک پاؤں کو دوسرے پاؤں سے چھوتے تھے بلکہ ان کی درمیانی حالت پر رکھتے تھے۔

حضرت ابن عمر رضى اللہ عنہما ہى كے بارے ميں مروى ہے:

وكان ابن عمر لا يفرج بين قدميه ولا يمس إحداهما بالأخرى ولكن بين ذلك لا يقارب ولا يباعد (المغنى لابن قدامة: ج1 ص696- فصل: ما يكره من حركة البصر في الصلاة)

ترجمہ: حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما دونوں قدموں کے درمیان نہ زیادہ فاصلہ کرتے اور نہ ایک دوسرے سے ساتہ لگاتے بلکہ (ان دونوں کی درمیانی حالت کو اختیار فرماتے یعنی ) دونوں پاؤں کو نہ ایک توسرے کے زیادہ قریب کرتے اور نہ ایک دوسرے سے زیادہ دور رکھتے۔

علامہ بدر الدین العینی لکھتے ہیں:

يستحب للمصلي أن يكون بين قدميه في القيام [قدر] أربع أصابع يديه ، لأن هذا أقرب للخشوع. (شرح ابي داود للعيني: ج3 ص354 باب وضع اليمني على اليسري في الصلاة)

ترجمہ: نمازی کے مستحب ہے کہ اس کے دونوں پاؤں کے درمیان ہاته کی چار انگلیوں کا فاصلہ ہونا چاہیے کیونکہ یہ خشوع کے زیادہ قریب ہے۔

خالد بن ابرابيم السقبعي الحنبلي لكهتر بين:

رابعاً: تَقْرِقتُه بِين قدميه. والقاعدة هنا { أن الهيئات في الصلاة تكون على مقتضى الطبيعة. ولا تخالف الطبيعة إلا ما دل النص عليه } و الوقوف الطبيعي أن يفرج بين قدميه فكذلك في الصلاة وفما كان

على غير وفق الطبيعة يحتاج إلى دليل.

(القول الراجح مع الدليل: ج2 ص85)

ترجمہ: چوتھی سنت قدموں کے درمیان فاصلہ کرنا ہے۔ فاصلہ کرنے کے بارے میں قاعدہ یہ ہے کہ نماز والی کیفیات انسانی طبیعت کے تقاضا کے مطابق ہوتی ہیں اور طبیعت کے تقاضے کے خلاف وہی کیفیت ہو گی جو مستقل نص سے ثابت ہو۔ چنانچہ قیام کی حالت میں طبعی تقاضا یہ ہے کہ کہ دونوں قدموں کے درمیان کشادگی ہو، لہذا نماز میں قیام کی حالت میں طبعی تقاضے کے مطابق قدموں کے درمیان فاصلہ ہونا چاہیے۔ پس نماز کی جو کیفیت بھی غیر طبعی ہے وہ محتاج دلیل ہے۔

5: قال الأثرم [احمد بن محمد بانى البغدادى]: (رأيت أبا عبد الله وهو يصلي وقد فرَّج بين قدميه)... هذا هو الأولى ، لأن قبل هذا الفعل يجعل القدمين على طبيعتها ، وحيث لم يرد نص في قدميه حال القيام فإنه يبقيهما على الطبيعة

(شرح زاد المستقنع للشيخ حمد بن عبد الله: ج5 ص150)

ترجمہ: امام اثرم کہتے ہیں: میں نے امام ابو عبد اللہ (احمد بن حنبل) کو نماز پڑھتے دیکھا کہ آپ نے اپنے قدموں کے درمیان فاصلہ کیا ہوا ہے۔ یہی بہتر ہے کہ نماز شروع کرنے سے پہلے اپنے اقدموں کو اپنی طبعی حالت پر رکھے، چونکہ قیام کی حالت میں قدموں کے درمیان فاصلہ کے بارے میں کوئی نص موجود نہیں ہے اس لیے ان کو اپنی طبعی حالت پر باقی رکھے۔

6: پاؤں پھیلا کر کھڑا ہونا تکبر کی علامت ہے۔ یہ بات واضح ہے۔

#### تنبيہ:

غیر مقادین کے پاس اپنے موقف کے بارے میں نہ صریح حدیث مرفوع ہے نہ موقوف، یہ لوگ اس بات کو بنیاد قرار دینے پر مصر ہیں کہ نماز میں ٹخنے سے ٹخنہ ملانا چاہیے اس لیے قدموں کے درمیان فاصلہ خود بخود ہو جاتا ہے۔ لیکن ان کا یہ موقف درست نہیں اس لیے کہ ٹخنے سے ٹخنہ ملانے کا مطلب قریب قریب کھڑا ہونا ہے۔ لہذا ان لوگوں کا استدلال باطل ہے۔ (اس کی مزید تفصیل آئندہ عنوان آ رہی ہے)

# ٹخنے سے ٹخنا، کندھے سے کندھا، پاؤں سے پاؤں ملانے کا مسئلہ/

# صف سیدھی کرنے کا طریقہ

#### مذبب ابل السنت و الجماعت:

اہل السنت والجماعت کے ہاں صف بنانے میں اس طرح مل کر اور قریب قریب کھڑا ہونا چاہیے کہ درمیان میں جگہ خالی نہ چھوڑی جائے۔ نیز قریب قریب کھڑے ہونے سے بھی مراد مبالغہ و مجازہے نہ یہ کہ حقیقتاً کندھے سے کندھا، پاؤں سے پاؤں اور ٹخنے سے ٹخنے ملا ہوا ہو۔ حافظ ابن حجر عسقلانی شافعی رحمۃ اللہ علیہ ''الزاق'' (چپکانا، ملانا) کا معنی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

المرآد بذلك المبالغة في تعديل الصف وسد خللم. (فتح البارى: ج2 ص273)

ترجمہ: ''الزاق'' سے مراد صف سیدھی رکھنے اور خالی جگہوں کو پُرکرنے میں مبالغہ کرنا ہے۔ علامہ سید محمد انورشاہ کشمیری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

قال الحافظ المراد بذلك المبالغة في تعديل الصف وسد خللم. قلتُ: و هو المراد عند الفقهاء الاربعة اي ان لا يترك في البين فرجة تسع فيها ثالث. (فيض الباري:ج2 ص236)

ترجمہ: حافظ ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: "الزاق سے مراد صف سیدھی رکھنے اور خالی جگہوں کو پُرکرنے میں مبالغہ کرنا ہے"، میں کہتا ہوں کہ فقہاء اربعہ کے نزدیک بھی یہی مراد ہے یعنی درمیان میں اتنی جگہ نہ چھوڑی جائے جس میں تیسرا آدمی آ سکتا ہو۔

علامه ابن عابدين رحمة الله عليه فرماتير بين:

وما روي أنهم ألصقوا الكعاب بالكعاب أريد به الجماعة أي قام كل واحد بجانب الآخر

(رد المحتار . . . 2 ص163 بحث الغيام)

ترجمہ: یہ جو روایت کیا گیاہے کہ حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم ٹخنوں کو ٹخنوں سے ملاتے تھے اس سے مقصود جماعت (کی کیفیت بتانا) ہے کہ ہر نمازی دوسرے کے قریب کھڑا ہو۔ مذہب غیر مقلدین:

غیر مقادین کے ہاں صف بندی کے دوران ایک نماز دوسرے نمازی کے کندھے سے کندھا، پاؤں سے پاؤں اور ٹخنے سے ٹخنے حقیقتاً ملانا اور چپکانا ضروری ہے۔ تصریحات ملاحظہ ہوں:

1: جناب صادق سیالکوٹی صاحب لکھتے ہیں:

''پیر، ٹخنے، ایڑیاں، پنڈلیاں اور مونڈھنے خوب جوڑ کر کھڑے ہو اکرو۔'' (صلوة الرسول: ص267)

2: محمد على جانباز لكهتر بين:

بعض نادان اور کم علم صفوں میں کھڑے ہونے سے اس قدر نفرت کرتے ہیں کہ اگر کوئی محب سنت ساتہ ملنے اور پیر ملانے کی کوشش کرے تو بدکے ہوئے گدھے کی طرح دور بھاگنے کی کوشش کرتے ہیں، یا غصے میں آکر پاؤں کے اوپر زور سے پاؤں مار دیتے ہیں۔
(صلاۃ المصطفیٰ صلی اللہ علیہ و سلم: ص 282)

موصوف حدیث انس رضی اللہ عنہ کو نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

اس حدیث سے ثابت ہواکہ صف ایسی ہونی چاہیے جیسی سیسہ پلائی ہوئی دیوار ہے، درمیان میں کوئی شگاف نہیں رہنا چاہیے۔(ص 283)

3: ابو حمزه عبدالخالق صدیقی لکھتے ہیں:

مساجد میں مسلمانوں کا عجب حال ہے۔ نماز ی ایک ایک فٹ دور کھڑے ہوتے ہیں، اور باہمی قدم مل جانے کو بڑا خطر ناک تصور کیا جاتاہے۔ (نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز: ص 177) مزید لکھتے ہیں:

صفیں اس صورت میں ہی مضبوط ہوسکتی ہیں جب نمازی اپنے ساتہ والے نمازی کے کندھے کے ساتہ کندھا اور قدم کے ساتہ قدم اور ٹخنے سے ٹخنہ ملاکر کھڑا ہو۔ (ایضاً: ص 176) دلائل اہل السنت و الجماعت:

دلائل اہل السنت والجماعت میں ہم دو قسم کی احادیث پیش کریں گے۔

[1]: وہ احادیث جن میں اہتمام صف بندی کے لیے صف سیدھی ہونے، کندھا برابر کرنے ، گردنیں ایک سیدھ میں رکھنے، خلاء پر کرنے، مل مل کر اور قریب قریب کھڑا ہونے کا تذکرہ تو ہو گالیکن کندھے سے کندھا، پاؤں سے پاؤں اور ٹخنے سے ٹخنے حقیقتاً ملانے کا ذکر نہیں ہو گا۔ [2]: وہ احادیث جن سے بظاہر ایسا سمجھا جا رہا ہو گا لیکن ان کی مراد یہ لغوی معنی نہ ہو گی بلکہ اس سے 'قرب' والا معنی مراد ہو گا۔

#### احاديث قسم اول:

1: عن نعمان بن بشير يقول: كان رسول الله صلى الله عليه و سلم يسوى صفوفنا حتى كانما يسوى بها القداح حتى رأى اناقد عقلنا عنه' ثم خرج يوماً فقام حتى كاد ان يكبر فرأى رجلا باديا صدره من الصف' فقال عباد الله الا تسوون صفوفكم او ليخالفن الله بين وجوبكم (صحيح مسلم:182/1)

ترجمہ: حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم ہماری صفوں کو اس قدر سیدھا کرتے تھے گویا ان کے ذریعہ آپ تیروں کو سیدھا کریں گے 'یہاں تک کہ آپ کو خیال ہو گیا کہ اب ہم لوگ سمجه گئے ہیں کہ ہمیں کس طرح سیدھا اور کھڑا ہونا چاہئے۔ اس کے بعد ایک دن ایسا ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم باہر تشریف لائے اور نماز پڑھانے کے لئے اپنی جگہ پر کھڑے بھی ہوگئے، قریب تھا کہ آپ تکبیر کہہ کر نماز شروع فرمادیں کہ آپ کی نگاہ ایک شخص پر پڑی جس کا سینہ صف سے کچہ آگے نکلا ہوا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: اللہ کے بندو! اپنی صفیں ضرور سیدھی اور درست رکھا کرو' ورنہ اللہ تعالیٰ تمہارے رخ ایک دوسرے کے مخالف کردے گا۔

2: عن ابن عمر رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: اقيموا الصفوف وحاذوا بين المناكب وسدوا الخلل ولينوا بايدى اخوانكم ولاتذروا فرجات للشيطان ومن وصل صفّا وصله الله ومن قطع صفّا قطعه الله

<del>(سنن ابي داود ج 1 ص104 باب تسوية الصفوف) -</del>

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے ارشاد فرمایا: صفیں قائم کرو' کندھے ایک دوسرے کی سیدھ میں کرو' خلاء کو پُر کرو اور اپنے بھائیوں کے ہاتہ میں نرم ہوجاؤ' شیطان کے لئے صفوں میں خالی جگہ نہ چھوڑو' جس نے صف کو ملایا' اللہ اسے ملائیں گے اور جس نے صف کو کاٹا اللہ اسے کاٹ دیں گے۔

3: عن البراء بن عازب رضى الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه و سلم يتخلل الصف من ناحية يمسح صدورنا ومناكبنا ويقول لاتختلفوا فتختلف قلوبكم . (سنن ابى داود: ج1 ص104 باب تسوية الصفوف)

ترجمہ:۔''حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم صف میں ایک جانب سے دوسری جانب تشریف لے جاتے تھے اور صف کو برابر کرنے کے لئے ہمارے سینوں اور کندھوں پر ہاتہ مبارک پھیرتے تھے اور ارشاد فرماتے تھے کہ تم آگے پیچھے نہ ہونا ورنہ تمہارے دل باہم مختلف ہوجائیں گے۔

4: عن أنس بن مالك انه قدم المدينة فقيل له ما انكرت منا منذ يوم عهدت رسول الله صلى الله عليه عليه و سلم قال ما انكرت شيئا الا انكم لايقيمون الصفوف. (صحيح بخارى: ج1 ص100 باب اثم من لم يتم الصفوف)

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بصرہ سے مدینہ تشریف لائے' تو ان سے پوچھا گیا کہ آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے زمانہ کے لحاظ سے اس زمانہ میں کونسی بات ناپسند یدہ پائی ہے؟ انہوں نے فرمایا:اور تو کوئی خاص بات نہیں، البتہ یہ کہ تم لوگ صفوں کو سیدھا نہیں کرتے ہو۔

5: عن بلال رضى الله عنه قال: كان النبى صلى الله عليه و سلم يسوى مناكبنا في الصلاة. (المعجم الصغير للطبراني: ج2ص81)

ترجمہ: حضرت بلال رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نماز میں ہمارے کندھوں کو بالکل برابر کرتے تھے۔

6: وروى عن عمر انه كان يؤكل رجلا باقامة الصف ولايكبر حتى يخبر ان الصفوف قد استوت وروى عن على يقول تقدم يا فلان تاخر وروى عن على يقول تقدم يا فلان تاخر يافلان. (جامع الترمذي:ج1ص53 باب ما جاء في اقامة الصفوف)

ترجمہ: حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے متعلق مروی ہے کہ انہوں نے صفوں کی درستگی کے لئے ایک شخص مقرر فرما رکھا تھا اور جب تک وہ شخص آپ کو صفیں درست ہوجانے کی اطلاع نہیں دیتا تھا آپ تکبیر نہیں کہتے تھے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے متعلق مروی ہے کہ وہ بھی اس کا بہت خیال رکھتے تھے اور فرماتے تھے کہ سیدھے اور برابر ہوجاؤ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے تھے کہ: فلاں! آگے ہو' اے فلاں پیچھے ہو۔

7: عن مالك بن ابى عامر الانصارى ان عثمان بن عفان كان يقول فى خطبته أذا قامت الصلاة فاعدلوا الصفوف وحاذوا بالمناكب. (موطا امام محمد: ص88 باب تسوية الصفوف)

ترجمہ: حضرت مالک بن ابی عامر انصاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ اپنے خطبہ میں ارشاد فرماتے تھے کہ جب جماعت قائم ہو تو صفوں کو درست کرنا اور کندھوں کو ایک سیدھ میں برابر کر لینا۔

#### خلاصہ دلائل:

ان احادیت و آثار سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ و سلم صفوں کی درستی کے لئے کندھے برابر کرنے کا حکم فرمایا کرتے تھے اور جب صفیں درست کراتے تو نمازیوں کے سینے اور کندھے برابر کرنے کی تاکید فرماتے تھے۔ یہی طرز عمل خلفاء راشدین نے اختیار فرمایا تھا کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ صفوں کو درست کرنے اور کندھوں کو برابر کرنے کا حکم دیتے تھے 'حضرت علی رضی اللہ عنہ صفوں کی درستگی کے وقت نمازیوں کو آگے پیچھے ہونے کو فرماتے تھے لیکن یہ بات واضح ہےکہ صفوں کی درستی کے وقت نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے کندھام سے کندھام لانے کا حکم فرمایا ، نہ ٹخنے سے ٹخنا ملانے کی تاکید فرمائی اور نہ ہی پاؤں سے پاؤں چپکانے کو ضروری قرار دیا اور نہ ہی حضرات خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم نے یہ امور بیان کیے۔

#### <del>احادیث قسم دو م:</del>

1: عَنْ أَنَس بْنَ مَالِكٍ عَنْ رَسُولَ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- قَالَ: رُصُوا صُفُوفَكُمْ وَقَارِبُوا بَيْنَهَا وَحَادُوا بِالأَعْنَاقِ فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنِّي لأَرَى الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ مِنْ خَلَلِ الصَّفِّ كَأَنَّهَا الْحَدَفُ. ( سنن ابي داود:ج1ص104 باب تسوية الصفوف)

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: اپنی صفیں ملاؤ اور انہیں نزدیک رکھو اور گردنوں کو برابر ایک سیدھ میں رکھو' قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ 'قدرت میں میری جان ہے' میں شیطان کو دیکھتا ہوں کہ وہ صف کی خالی جگہ میں گھس آتا ہے' گویا کہ بھیڑ کا بچہ ہے۔

2: عن ابن عباس رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم تراصوا الصفوف فانى رايت الشياطين تخلكم كانها اولاد الحذف. (مجمع الزوائد:ج2ص251 باب صلة الصفوف و سد الفرج)

ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: صفوں کو ملاؤ (کوئی جگہ خالی نہ رہے) میں دیکھتا ہوں کہ شیاطین خالی جگہ گھس رہے ہیں کویا وہ بھیڑ کے بچے ہیں۔

2: عَنَ النّعْمَانَ بْنُ بَشِيرِ يَقُولُ أَقْبَلَ رَسُولُ اللّهِ حصلى الله عليه وسلم- عَلَى النّاسِ بوَجْهِهِ فَقَالَ « أَقِيمُوا صَفُوفَكُمْ ». قَالَ قَرَأَيْتُ الرّجُلَ يُلزِقُ أَقِيمُوا صَفُوفَكُمْ ». قالَ قَرَأَيْتُ الرّجُلَ يُلزِقُ أَقِيمُوا صَفُوفَكُمْ ». قالَ قَرَأَيْتُ الرّجُلَ يُلزِقُ مَنْكِبَهُ بِمَنْكِبِ صَاحِبِهِ وَرَكْبَتَهُ بِرُكْبَةِ صَاحِبِهِ وَكَعْبَهُ بِكَعْبِهِ. (سنن ابى داؤد: ج1 ص104باب تسويۃ الصفوف) ترجمہ: حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی طرف متوجہ ہوئے اور تین بار ارشاد فرمایا: "اپنی صفوں کو درست رکھو، اللہ کی قسم یا تو تم ضرور بالضرور اپنی صفوں کو سیدھا کرو گے یا اللہ تمہارے دلوں میں ایک دوسرے کی مخالفت ڈال دے گا۔" حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: دلوں میں ایک دوسرے کی مخالفت ڈال دے گا۔" حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: (اس کے بعد)میں نے دیکھا کہ ایک شخص دوسرے کے کندھے سے کندھا ملاتا ہے، گھٹنے سے گھٹنہ اور تخنے سے تخنہ۔

#### فائده.

ان احادیث میں یہ لفظ ا ستعمال ہوئے ہیں:

(1): رُصُوا، تَرَاصُوا

(2): يُلْزِقُ

لغت میں ان کا معنی یوں ہے:

رَصٌ (ن) رَصًا: ایک کو دوسرے سے ملانا، چمثانا

تَرَاصً الْقُومُ: ایک دوسرے سے جڑنا، ملنا (المنجد: ص387)

الْزَقَم به حِپكانا (المنجد: ص919)

اہل السنت و الجماعت كے نزديك ان احاديث ميں "چمٹانے، جڑنے، اور چپكانے"والا حقيقى معنى ہر گز مراد نہيں بلكہ قرب اور محاذات (برابرى) والا مجازى معنى مراد ہے۔

غیر مقلدین کے ہاں ان کا حقیقی معنی مراد ہے۔

#### ابل السنت و الجماعت كر موقف كي توضيح و توجيهم:

اہل السنت و الجماعت كے ہاں قرب اور محاذات (برابری) والا مجازی معنی اس ليے مراد ہے كہ اگر اس كا لغوی اور حقيقی معنی ليا جائے كہ" كندھے سے كندھا، پاؤں سے پاؤں اور تخنے سے كہ اگر اس كا لغوی اور چپكاؤ" تو نماز میں عجیب كھینچا تانی كی كیفیت شروع ہو جائے گی۔ یہ بات عملاً بھی مشكل ہے كہ بعض دراز قد ہوتے ہیں اور بعض كوتاه قد اور سكون صلاۃ بھی ختم ہو جائے گا۔ علاوہ ازیں پوری نماز میں حقیقتاً ملائے اور چمٹائے ركھنا ممكن بھی نہیں ہے۔

مجازی معنی مراد لینے پر یہ امور موجود ہیں:

#### <u>الامر الاول:</u>

"رص" اور "الزاق" سے قرب والا معنی مراد لینا

مذکورہ الفاظ سے ''قرب'' والا معنی مراد لیا جا سکتا ہے اور حضرات محدثین و محقین نے یہی

<del>معنی مراد لیا ہے۔ توضیح پیش خدمت ہے۔</del>

''رُصُوْا، تَرَاصُوْا' کا لفظ دراصل ''الرصاص'' سے ہے بمعنی ''سیسہ'' اس سے مراد ایسی چیز ہوتی ہے جس میں شگاف اور فاصلہ نہ ہو لیکن بعض مرتبہ اس سےقرب والی چیز بھی مراد لی جاتی ہے اگرچہ اس میں فاصلہ اور شگاف موجود ہو۔ قرآن کریم میں ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ ﴾. (سورة الصف: 4)

ترجمہ: اللہ ان لوگوں سے محبت کرتا ہے جو اس کے راستے میں اُس طرح صف بنا کر لڑتے ہیں جیسے وہ سیسہ پلائی ہوئی عمارت ہوں۔

یہ بات ظاہر ہے کہ ﴿ بُنْیَانٌ مَرْصُوصٌ﴾ جیسا ہونے کا یہ مطلب ہر گر نہیں کہ مجاہدین کی صفیں ایک دوسرے کے ساتہ باہم گتھم گتھا ہوں ورنہ تو وہ حرکت بھی نہ کر سکیں گے چہ جائیکہ دشمن کا مقابلہ کریں۔ تو یہاں قرب اور برابری والا معنی مراد ہے۔ چنانچہ علامہ ابو الحسن علی بن خلف ابن بطال لکھتے ہیں:

رص البنيان و القوم في الحرب رصًا ، إذا قرب بعضها إلى بعض ، ومنه قوله تعالى : (كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَر ْصُوصٌ)

(شرح صحیح البخاری لابن بطال: ج9 ص334)

ترجمہ: ''رص البنیان'' (عمارت کا مضبوط ہونا) اور ''رص القوم فی الحرب رصا''(لوگوں کا میدان جنگ سیدھا پلائی دیوار بننا) یہ اس وقت کہا جاتا ہے جب ایک شخص دوسرے کے قریب کھڑا ہو جائے۔ اسی سے اللہ کا یہ فرمان ہے: ﴿كَأَنَّهُمْ بُنْیَانٌ مَرْصُوصٌ ﴾

علامہ ابو سلیمان حمد بن محمد بن ابر اہیم خطابی لکھتے ہیں:

قال الله تعالى: (كَأَنَّهُمْ بُنْيَانُ مَرْصُوصٌ)ومنه التراص في الصفوف وهو التقارب. (غريب الحديث للخطابي: ص634)

ترجمہ: اللہ تعالٰیٰ کا ارشاد ہے: '' جیسے وہ سیسہ پلائی ہوئی عمارت ہوں''، اسی سے لفظ ہے: ''التراص فی الصفوف'' کہ صفوں میں قریب قریب کھڑے ہونا۔

محدثین و محققین حضرات نے ان الفاظ سے قریب والا معنی مراد لیا ہے کہ صف میں قریب قریب کھڑا ہونا چاہیے کہ درمیان میں کوئی جگہ خالی نہ رہے۔

[۱]: شیخ علامہ محمد بن صالح ابن عثیمین لکھتے ہیں:

المراصة نوعان الأولى يكون بها سد الخلل بأن لا يبقى بين الرجل وصاحبة فرجة هذه مشروعة ومراصة شديدة تتعب المصلين فهذه مؤذية وليست هي التي أمر بها النبي - صلى الله عليه وسلم - لان إيذاء الناس وخاصة في الصلاة أمر غير مرغوب فيه بل منهي عنه فهذه مراصة أما قوله قاربوا بينها فالمعنى أن يقرب الصف الثاني من الصف الأول والثالث من الثاني

(الشرح المختصر على بلوغ المرام: ج3ص245)

ترجمہ: صف میں ایک دوسرے کے ساتہ ملنے کی دوقسمیں ہیں ایک یہ کہ اس طرح ملنا کہ اس کے ساتہ دو نمازیوں کے درمیان خالی جگہ پُر ہوجائے یعنی آدمی اور اس کے ساتہی کے درمیان خالی جگہ باقی نہ رہے یہ قسم مشروع ہے دوسری قسم یہ ہے کہ اس طرح ملنا جو نمازیوں کو تھکا دے اور مشقت میں ڈال دے اس کا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم نہیں دیا کیونکہ لوگوں کو تکلیف دینا خصوصاً نماز میں کوئی پسندیدہ کام نہیں بلکہ ممنوع ہے یہ تو صفوں کے اندر نمازیوں کے ملنے کی وضاحت ہے رہایہ حکم کہ صفوں کو قریب کرو اس کا مطلب یہ ہے کہ دوسری صف، صف اول ، کے اور تیسری صف، صف ثانی کے قریب ہو۔ شیخ ایک اور جگہ لکھتے ہیں:

ليس المراد بالمراصة المراصة التي تشوش على الآخرين وإنما المراد منها ألا يكون بينك وبينه حة

(شرح رياض الصالحين:ج1ص1448)

ترجمہ: ملنے سے ایسا مراد نہیں جو دوسروں کو پریشان کر دُے صرف اس قدر ملّنا مراد ہے ۔ کہ دو نمازیوں کے درمیان دوسرے نمازی کی جگہ خالی نہ رہے ۔

[۲]:حافظ ابن حجر عسقلانی شافعی رحمۃ اللہ علیہ "الزاق" (چپکانا، ملانا) کا معنی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

المراد بذلك المبالغة في تعديل الصف وسد خللم. (فتح الباري: ج2 ص211)

[۳] علامہ قسطلانی رحمہ اللہ نے بھی بعینہ یہی عبارت نقل فرمائی ہے۔

المراد بذلك المبالغة في تعديل الصف وسد خللم. (ارشاد السارى ج2 ص 368)

[4]: علامہ بدر الدین عینی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

واشار بهذا الى المبالغة في تعديل الصفوف وسد الخلل. (عمدة القارى: ج4ص360)

ترجمہ: "الزاق" سے مراد صف سیدھی رکھنے اور خالی جگہوں کو پُرکرنے میں مبالغہ کرنا ہے۔

[4]: علامه سيد محمد انور شاه كشميرى رحمه الله لكهتے ہيں:

قال الحافظ: المراد بذلك المبالغة في تعديل الصف وسد خللم. قلتُ: و هو مراده عند الفقهاء الاربعة اي ان لا يترك في البين فرجة تسع فيها ثالثًا. (فيض البارى:ج2ص236)

ترجمہ: حافظ ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: "الزاق سے مراد صف سیدھی رکھنے اور خالی جگہوں کو پُرکرنے میں مبالغہ کرنا ہے"، میں کہتا ہوں کہ فقہاء اربعہ کے نزدیک بھی یہی مراد ہے یعنی درمیان میں اتنی جگہ نہ چھوڑی جائے جس میں تیسرا آدمی آ سکتا ہو۔

[4]: علامہ عبدالمحسن عباد لکھتے ہیں:

أن كل واحد يقرب من صاحبه حتى يلتصق به، وحتى يكون متصلاً به، فلا يكون بين شخص وآخر فجوة، وإنما تكون الصفوف متراصة، ومتقاربة، ويتصل بعضها ببعض. (شرح سنن ابى داؤد عبدالمحسن عباد: ج4س22)

ترجمہ: اپنے ٹخنے کو اپنے ساتھی کے ٹخنے ملانے سے مرادیہ ہے یعنی ہر ایک اپنے ساته کے قریب ہو کر کھڑا ہو تاکہ دونوں ایک دوسرے کے ساته متصل ہوں ، پس دونوں کے درمیان خالی جگہ نہ اور صفیں بھی متصل اور قریب ہوں۔

[۷]: علامہ ابن عابدین شامی لکھتے ہیں:

وما روي أنهم ألصقوا الكعاب بالكعاب أريد به الجماعة أي قام كل واحد بجانب الآخر. (رد المحتار: ج2 ص163 بحث القيام)

ترجمہ: یہ جو روایت کیا گیاہے کہ حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم ٹخنوں کو ٹخنوں سے ملاتے تھے اس مقصود جماعت (کی کیفیت بتانا) ہے کہ ہر نمازی دوسرے کے قریب کھڑا ہو۔

[ $\Lambda$ ]: علامہ سید محمد یوسف بنوری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

والحاصل ان المرادهو التسوية و الاعتدال لكيلا يتآخر او يتقدم، فالمحاذاة بين المناكب و الزاق الكعاب كناية عن التسوية. (معارف السنن: ج2 ص298)

ترجمہ: خلاصہ کلام یہ ہے کہ اس سے مراد صفیں سیدھی کرنا اور اعتدال سے کھڑا ہونا ہے تاکہ نمازی آگے پیچھے نہ رہیں۔ کندھوں کو سیدھا رکھنا اور ٹخنوں کو ٹخنوں سے ملانا صف برابر کرنے سے کنایہ ہے۔

<u>الامر الثاني:</u>

#### ظاہری معنی مراد لینے میں تکلف و مشقت ہے:

اگر ان الفاظ اور تعبیرات کا ظاہری معنی مراد لیا جائے تو اس میں تکلف تصنع کافت اور مشقت پائی جاتی ہے ارشاد خداوندی ہے: ارشاد خداوندی ہے:

(وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ). (سورة الحج: 78)

(لا يُكلِّفُ اللهُ نَفْسًا إلا وسُعْهَا). (سورة البقرة:286)

1: مولانا خلیل احمد سہارنپوری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

فان الزاق الركبة بالركبة والكعب بالكعب في الصلاة مشكل. (بذل المجهود: ج4 ص330)

ترجمہ: نماز میں گھٹنے سے گھٹنا اور ٹخنے سے ٹخنا ملانا مشکل ہے۔

2: شیخ الاسلام علامہ ظفر آحمد عثمانی رحمۃ اللّٰہ علیہ فرماتے ہیں: ۖ

ولایخفی ان فی الزاق الاقدام بالاقدام مع الزاق المناکب بالمناکب و الرکب بالرکب مشقة عظیمة لاسیما مع ابقائها کذلک آخر الصلاة کما ہو مشاہد والحرج مدفوع بالنص. (اعلاء السنن:ج4 ص360) ترجمہ: یہ بات ظاہر اور مشاہدہ کی ہے کہ گھٹنے سے گھٹنا ملانے کے ساته قدم سے قدم ملانے میں بہت زیادہ مشقت ہے ' جبکہ اس کو اسی طرح نماز کے آخر تک باقی رکھنا ہو اور حرج نص سے مدفوع ہے (یعنی زائل کیاگیا ہے)

<u>3: محدث العصر حضرت علامہ سید محمد یوسف بنوری رحمہ اللہ علیہ اس مسئلہ کی وضاحت</u> کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

فزعمه بعض الناس انه على الحقيقة وليس الامر كذلك بل المراد بذلك مبالغة الراوى في تعديل الصف وسد الخلل كما في الفتح والعمدة وبذا يرد على الذين يدعون العمل بالسنة ويزعمون التمسك بالاحاديث في بلادنا حيث يجتهدون في الزاق كعابهم بكعاب القائمين في الصف ويفرجون جد التفريج بين قدميهم ما يؤدي الى تكلف وتصنع ويبدلون الاوضاع الطبيعية ويشوبون الهيئة الملائمة للخشوع وارادوا ان يسدوا الخلل والفرج بين المقتدين فابقوا خللاً وفرجة واسعة بين قدميهم ولم يدروا ان بذا اقبح من ذلك (معارف السنن:ج2 ص297، 298)

ترجمہ: بعض لوگ یہ سمجھے ہیں کہ یہ روایت اپنے ظاہری معنی پر محمول ہے 'حالانکہ معاملہ ایسا نہیں ہے بلکہ اس سے مراد راوی کا صف درست کرنے اور خلاء پُر کرنے میں مبالغہ ہے 'جیساکہ فتح الباری اور عمدۃ القاری میں ہے۔ اور یہ بات ان لوگوں کی تردید کرتی ہے جو ہمارے شہروں میں سنت پر عمل کے دعویدار ہیں اور تمسک بالاحادیث کا دم بھرتے ہیں۔ وہ اپنے تخنے صف میں کھڑے نمازی کے تخنوں کے ساتہ ملانے کی کوشش کرتے ہیں اور اپنے دونوں قدموں کے درمیان کشادگی کی وجہ سے بہت چوڑے ہوکر اس طرح کھڑے ہوتے ہیں جو تکلف وتصنع تک پہنچ جاتا ہے اور وہ لوگ طبعی وضع کو بدلتے ہیں اور مناسب خشوع و ہیئت کو بگاڑ دیتے ہیں' بظاہر وہ مقتدیوں کے درمیان خلا پُر کرنا چاہتے ہیں' لیکن اپنے دونوں قدموں کے درمیان اس سے بھی زیادہ خلاء اور فاصلہ اختیار کر لیتے ہیں اور انہیں یہ خیال نہیں آتا یہ تو اس سے بھی زیادہ قبیح عمل ہے۔

#### الامر الثالث:

## جوابات الزامى

#### <u> جواب نمبر 1:</u>

کندھے سے کندھا، گھٹنے سے گھٹنا اور ٹخنے سے ٹخنہ ملانے کا قول نعمان بن بشیر اور حضرت انس رضی اللہ عنہما کا ہے۔ چنانچہ امام بخاری فرماتے ہیں:

وقال النعمان بن بشير رأيت الرجل منا يلزق كعبه بكعب صاحبه.

(صحيح البخارى: ج1 ص100 باب الزاق المنكب بالمنكب والقدم بالقدم)

ترجمہ: حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے دیکھا کہ ایک شخص دوسرے کے تخنے سے تخنہ ملا رہا تھا۔

اور حافظ احمد بن على بن حجر عسقلانى رحمة الله عليه حديث انس كے ان الفاظ ''وكان أحدنا يلزق'' پر لكهتے ہيں :

قوله عن أنس رواه سعيد بن منصور عن هشيم فصرح فيه بتحديث أنس لحميد وفيه الزيادة التي في آخره وهي قوله وكان أحدنا الخ وصرح بأنها من قول أنس وأخرجه الإسماعيلي من رواية معمر عن حميد بلفظ قال أنس فلقد رأيت أحدنا الخ

(فتح البارى: ج2 ص274)

ترجمہ: اس حدیث (حدیث انس رضی اللہ عنہ) کو امام سعید بن منصور نے امام ہشیم سے روایت کیا ہے اور اس میں حمید کے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے سماع کی تصریح ہے۔ اس روایت کے آخر میں ایک زیادت بھی ہے اور وہ یہ ہے: ''وکان أحدنا الخ'' انہوں نے تصریح کی ہے کہ یہ حضرت انس کا قول ہے اور امام اسماعیلی معمر عن حمید کی روایت نقل کرتے ہیں جس میں حضرت انس کے یہ الفاظ ہیں: ''فلقد رأیت أحدنا الخ''

جبکہ غیر مقادین کے نزدیک صحابی کا قول و عمل حجت نہیں ہے:

1: افعال الصحابة رضى اللم عنهم لا تنتهض للاحتجاج بها- (فتاوى نذيريه بحوالم مظالم روپڑى: ص 58)

2: صحابہ كا قول حجت نہيں۔ (عرف الجادى: ص 101)

3: صحابی کا کردار کوئی دلیل نہیں اگرچہ وہ صحیح طور پر ثابت ہوں۔ (بدور الاہلہ: ج 1 ص 28)

4: آثار صحابہ سے حجیت قائم نہیں ہوتی۔ (عرف الجادی: ص 80)

5: خداوند تعالى نے اپنے بندوں میں سے كسى كو صحابہ كرام كے آثار كا غلام نہیں بنایاہے۔ (عرف الجادى: ص 80)

#### <u>6. مو قو فات صحابہ حجت نہیں۔ (بدور ا لاہلہ: ص 129) </u>

#### <u>جواب نمبر 2:</u>

اگر روایت کو ظاہری معنی ہی پر محمول کرنا ہے تو حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ ہی کی ایک روایت میں ہے، فرماتے ہیں:

وَ اللَّهُ الرَّجُلُ يُلْزِقُ مَنْكِبَهُ بِمَنْكِبِ صَنْاحِيهِ وَرُكْبَتَهُ بِرُكْبَةِ صَاحِيهِ وَكَعْبَهُ بِكَعْبِهِ

(سنن ابي داؤد: ج1 ص104 باب تسوية الصفوف)

ترجمہ: حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: میں نے دیکھا کہ ایک شخص دوسرے کے کندھے سے کندھا ملاتا ہے، گھٹنے سے گھٹنہ اور ٹخنے سے ٹخنہ۔

مسند احمد میں یہ الفاظ ہیں:

قال فرأیت الرجل یلزق کعبہ بکعب صاحبہ ورکبتہ برکبتہ ومنکبہ بمنکبہ. (مسند امام احمد:ج4 ص276)

ترجمہ: میں نے ایک آدمی کو دیکھا کہ اس نے اپنے ساتھی کے ٹخنے سے اپنا ٹخنا اور گھٹنے سے گھٹنا اور کھٹنے سے گھٹنا اور کندھے سے اپنا کندھا ملایا ہوا تھا۔

تو غیر مقادین کو چاہیے کہ ظاہری معنی پر عمل کرتے ہوئے اب "گھٹنے سے گھٹنا" بھی ملائیں۔ جو اب نمبر 3:

یہ بات غور طلب ہے کہ غیر مقادین نماز میں ٹخنے سے ٹخنا اور قدم سے قدم ملانے کے باعث اپنے دونوں قدموں کے درمیان جتنا وسیع اور کشادہ فاصلہ اختیار کرتے ہیں' کیا اس کا ثبوت کسی حدیث سے اور فرمان نبوی سے پیش کرسکتے ہیں' دو نمازیوں کے درمیان تو شیطان کے لئے خالی جگہ نہیں چھوڑتے لیکن اپنی ٹانگوں کے درمیان اسے محفوظ پناہ گاہ فراہم کرتے ہیں۔ یاللعجب

#### <u>جواب نمبر 4:</u>

جناب عبد اللہ روپڑی (تنظیم اہلحدیث) حدیث انس رضی اللہ عنہ میں "کعب" سے قدم مراد لیتے ہوئے لکھتے ہیں:

رہی یہ بات کہ ٹخنے سے مراد ٹخنہ ہی ہے یا قدم ہے تو صحیح یہی کہ قدم مراد ہے کیوں کہ جب تک پائوں ٹیڑھا نہ کیا جائے۔ ٹخنہ سے ٹخنہ نہیں مل سکتا۔ تو گویا دونوں پائوں ٹیڑھے کر کے کھڑا ہونا پڑے گا۔ جس میں کئی خرابیاں ہیں۔ ایک تو زیادہ دیر تک اس طرح کھڑے رہنا مشکل ہے دوم انگلیاں قبلہ رُخ نذہیں رہتیں۔ سوم اس لیے بار بار حرکت کرنی پڑتی ہے جو نماز میں خضوع کے منافی ہے۔ چہارم اس قسم کے کئی نقصان ہیں۔ اس لیے ٹخنہ سے ٹخنہ مراد نہیں ہوسکتا۔ بلکہ قدم مراد ہے۔

(فتاوی علمائے حدیث:ج3 ص21)

جب حقیقی اور ظاہری معنی پر خود غیر مقلد بھی عمل کرنے سُے قاصر ہیں تو دوسروں کو ملامت کیوں؟! نیز خود غیر مقلدین پاؤں پھیلا کر انگلی سے انگلی کو ملاتے ہیں اور پاؤں پھیلانے کی وجہ سے کندھوں کے درمیان فاصلہ بھی بڑھ جاتا ہے، نہ پاؤں مل سکے نہ کندھے چپک سکے۔ بقول شاعر:

#### خدا ہی ملا نہ وصال صنم نہ ادھر کے رہے نہ ادھر کے

#### خلاصه کلام:

صفوں کو سیدھا رکھنے کے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے مذکورہ ارشادات پر عمل پیرا ہونے کی کیفیت کو بطور مبالغہ بیان کرنے کے لیے ان صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کسی نے یہ کہا کہ ہم لوگ اپنی صفوں کو اس طرح سیدھی رکھتی تھے کہ ہمارا کاندھا سے کاندھا ملا ہوا کرتا تھا، کسی نے یہ کہا کہ ہم کھڑے ہوتے تو ہمارا ٹخنہ سے ٹخنہ ملا ہوتا اور کسی نے یہ کہا کہ ہم قدم سے قدم ملا کر کھڑے ہوتے اور مقصود سب کا یہی تھا کہ نماز میں ہماری صفیں سیدھی ہوا کرتی تھیں۔ واللہ اعلم بالصواب